

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at <a href="http://books.google.com/">http://books.google.com/</a>

45. 6.4



## Geschichte

ber

# Philosophie

von

Dr. Seinrich Ritter.

Vierter Theil. Bweite verbefferte Anflage.

Hamburg, bei Friebrich Perthes. 1839.

## Geschichte der Philosophie

### alter Zeit

von

Dr. Seinrich Ritter.

Vierter Theil. Zweite verbefferte Anflage.

Hamburg, bei Friebrich Perthes. 1839. 45. b. 4



## Geschichte

ber

# Philosophie

von

Dr. Heinrich Ritter.

Vierter Theil. Zweite verbefferte Anflage.

Hamburg, bei Friebrich Perthes. 1839.

# Geschichte der Philosophie

## alter Zeit

bon

Dr. Seinrich Ritter.

Vierter Theil. Zweite verbefferte Anflage.

Hamburg,
bei Eriebrich Perthes.
1839.



### Inhalt.

#### 3mblftes Buch.

Der alten Philosophie britte Periode. Geschichte bes Verfalls ber alten Philosophie. Erste Abtheilung. Zerstreute Richte tungen in der Verbreitung der griechischen Philosophie unter ben Römern und Orientalen.

Erftes Capitel. Borerinnerungen über bie gange Periobe. S. 8-79.

Allgemeine Bemerkungen über biesen Beitraum. 4. Litte= ratur biefer Beiten. Romifche Litteratur. 7. Die griechische Litteratur wird von Reuem berrichenb. 14. Orientalischer Ginfluß. 18. Auflösung ber alten Bilbung und neue Anregungen. 23. Shriftenthum im Berbaltnif jum Berfall ber alten Bollsthum: lichteit. 25. Bilbung neuer Boller. 26. Berbaltnig ber Ent: wicklungen biefes Beitraums zur Wiffenschaft, 29. Absonderung ber alten von ber driftlichen Philosophie. 29. Grunbe ber Eintheilung unferer Geschichte biefes Beitraums. 31. Gelehrfamkeit in ber Philosophie. 33. Borliebe fur bas Alterthumliche. 36. Ettetticismus. 37. Griechisch = orientalische Philosophie, 40. Burucführung aller Philosophie auf eine alte Offenbarung. 42. Emanationslehre. 44. Berachtung bes thatigen Lebens und ber mit ihm verbundenen Biffenschaften. 47. Innerliche Beschauung. 50. Burudgebn auf bie alten Religionen. 52. Bollige Berrichaft ber griechisch : orientalischen Philosophie. 54. Gin: theilung. 55. Anordnung ber einzelnen Theile. 57. Inbische Philosophie. 61. Acufere Berhaltniffe, unter welchen bie Ge: schichte ber Philosophie in biesem Zeitraume fteht. 67. Athen. 68.

Rom. 71. Alexandria. 78. Reue Blathe ber philosophischen Schule gu Athen. 76.

Erfter Abschnitt. Griechische und romische Philosophie.

3 weites Capitel. Die ersten Anfange ber Philosophie bei ben Romern. S. 79-176.

Erste Bekanntschaft mit ber griechischen Philosophie. 79. Besonders die stoische, die Epikurische und die neuere akademische Philosophie sinden Anhanger. 82. Akademiker. 83. Stoisker. 85. Epikureer. 86. Anfange der philosophischen Schriftstellerei bei den Romern. 87.

Spikurische Philosophie bei ben Römern. Eucretius. 89. Seine Absicht. Aufklarerei. 90. Einfluß ber dichterischen Darsftellung auf die Epikurische Lehre. 94. Gesehmäßigkeit ber Rasturerscheinungen. 97. Zweckmäßigkeit in ben Entwicklungen ber Ratur. 99. Berschlebenheit ber Temperamente. 100. Sanzliche Berschiebenheit aller Atome. 101. Ethische Lehren ber römischen Epikureer. 102. Geistige Lust, uneigennühige Freundsschaft. 104. Lob ber Ehe. 104.

Sicero. Charafteriffit. 106. Sang feiner philosophischen Bubung. 108. Seine Reigung gur Philosophie. 110. 2bhangigleit feiner Philosophic von feinen politifchen Beftrebungen. 111. Daßiger Stepticismus. 114. Rachahmung ber Griechen. 116. Borliebe für die neuere Akademie. 118. Vopularitat. 119. Streben nach wiffenschaftlicher Form. 121. Prattifche Richtung. 123. Die praktische Philosophie fteht mit ben übrigen Theilen der Philosophie in Berbindung. 125. Die Biffenschaft hat an sich Werth. 126. Das Praktische aber liegt uns naber. 127. Unficherheit ber Biffenschaften, befonbere ber Phyfil. 128. Großere Sicherheit ber Sittenlehre. Gegen bie Epis kureer. 132. Der Ratur folgen. Schwanken zwischen ber peripatetischen und stoischen Behre. 183. Reigung für die peripatetische Anficht. 134. Logif. Ueber bie Kennzeichen ber Bahrbeit. 136. Der Berftanb. 137. Die Ginne. 188. Bahrscheinlichkeit sinnlicher Einbrucke. 140. Physik. Ihre Erhabenheit. 142. Gott und Borfehung. 144. Gegenfas zwifchen Ratur unb Begriff Gottes. 148. Materialismus. Stellung gegen bie Bolkereligion. 151. Lehre von ber Seele. 152. Freiheit bes Billens. 154. Ethif. Grunde gegen bie Epitus reer. 156. Grunde gegen bie Stoifer. 157. Unnaherung an

ble peripatetische Lehre. 159. Segen ben peripatetischen Begriff von der Augend. 160. Das Chrenvolle. 168. Das Wohlansständige. 164. Die Woral des Weltmanns. 166. Berücksichstigung der Eigenthümlickeit und der Lage des Menschen. 167. Lehre über den Staat und die Sesete. 169. Quellen derselsden. 170. Empfehlung der gemischten Staatsform. 172. Bertheidigung der romischen herrschaft und der Stlaverei. 173. Er billigt die Ausschung des Bolkes. 174. Bebeutung des Cicerosuk die Geschichte der Philosophie. 174.

Drittes Capitel. Praktifche Richtungen. Reuere Kyniker und Stoffer. S. 176—248.

Sertius. 177. Kampf gegen Berweichlichung und Leibens schaft. 178. Sotion. 180.

Kyniker. 180. Demetrios. 181. Einfache Weisheit. 182. Demonar. 183. Praktischer Ekkekticismus. Irreligibse Richstung. 184. Denomaos. Gegen ben Aberglauben. Freiheit bes Geistes. 185. Ausgelassenheit ber Kyniker. 186. Schwarmerei. Peregrinos Proteus. 187.

Stoiter. 188. Seneca. 189. Rednerische Uebertreibung. 190. Berhaltniß ber Aheile ber Philosophie zu einander. 193. Berwerfung der Logik. 194. Die Physik geht über das menschliche Bermögen. 195. Prunk mit Gelehrsamkeit. 196. Ermahnende Kendenz seiner Sittenlehre. 199. Mäßigung in den Forderungen an den Menschen. 200. Schwankungen hierin. 201. Sotztessfürchtiger Sinn. Doch gegen die Bolksreligion. 202.

Musonius. 203. Schulmäßige Bilbung. 204. Durchaus praktische Richtung. 207. Philosophie ber einzige Weg zur Augend. 210. Sittliche Uebung. 211. Menschenfreundliche und gemäßigte Sittenlehre. 211.

Epiktetos. 213. Eklektisches in seiner Philosophie. 215. Untergeordnete Bebeutung der Logik. 217. Philosophie als Lebensweise. 219. Schweigen über die Physik. 220. Was in unserer Sewalt ist und was nicht. 222. Wir sind Juschauer in dieser Welt. 223. Unsere Vorstellungen sollen wir beherrischen. 224. Ertödtung aller Begierde. 225. Belehrung über Sutes und Boses. 227. Einzelne Betrachtungen. 229. Selbstschichtige Richtung. 233. Entgegengesete Richtung des Wohlswollens. 234. Religibse Richtung. 236. Handeln in Berbindung mit der dußern Welt. 288. Wir sollen unsere Rolle in der Welt ausfüllen, 239. Demuth. 240.

M. Aurelius Antoninus. 241. Abwendung vom Teußerlichen, Streben nach innerer Ruhe. 243. Die Seele als ein Abgesondertes von ber übrigen Welt. 244. Der Damon in uns. 245. Annaherung an die griechisch eorientalische Philosophie. 247.

Biertes Capitel. Die gelehrte Philosophie und die neueren Steptiler. S. 249 — 362.

Gelehrte Stoiker. 249. Gelehrte Platoniker. Areios Disbymos. 250. Thraspyllos, Albinos, Alkinos, Maximos von Apros. 251. Milbe Ansicht ber Dinge. 252. Eklekticismus. 253. Streit gegen diesen Eklekticismus. Taurus. 256. Attikos. 257. Borwalten ber praktischen Ansicht. 258. Reigung zum Skepticismus. 259. Favorinus. 261.

Peripatetiker. 261. Erklarer bes Aristoteles. 262. Reisgung zur Platonischen Lehre. 263. Alexandros von Aphrodisias. 264. Anschließen an die Sprachbildung und die gewöhnsliche Borstellung. 265. Religidse Richtung. 267. Gegen die Platoniker. 271.

Galenos. 272. Sekten ber Aerzte. 273. Logische Richtung. 274. Ethik. Physik. 277. Ekekticismus. 277. Berücksichtigung bes Rühlichen. Seelenlehre. 279.

Steptiter, 282. Aerate. 283. Beit ihrer Wirksamfeit. 284. Aenesibemos. 286. Berakleitische Lehre. 287. Berbaltnis berfalben jum Stepticismus. 291. Dethobifche Richtung bes neuern Stepticismus. Agrippa. 294. Reue Bereinfachung ber 3meis felsgrunde. Menobotos, 296. Sertos ber Empirifer. Charafter feiner Schriften. 299. Inconsequengen in feiner Uns ficht vom Stepticismus. 301. 3wed bes neuern Stepticis: mus. 304. Das Ginleuchtenbe ber gewöhnlichen Meinung und ber Erfcheinungen. 307. Sittlicher Standpunkt. 308. Praktifche Runft. 308. Streit gegen bie Erkenntnis, welche über bie Erscheinungen binausgeht. 312. Das erinnernbe Beichen. 313. Mittheilung bes Dentens. 314. Die Geele etwas Unbefanntes. 315. Reigung jum Materialismus. 317. Das Uebereinstimmenbe in ber Dentweise ber Steptiter. 819. Bosibsung ber empirischen Kenntniffe von ber Philosophie. 322. Ginzelne 3weifel. 324. Gegen ben Beweis. 326. Ueber bie Ariterien bes Wiffens. 829. Eintheilung. Der Menfc als Kennzeichen ber Bahrheit. 881. Erkennen und Gegenstand bes Erkennens von einander verschieben. 383. Der Rorper und bie Ginne erkennen nicht. 334. Der Berstand erkennt nicht. 386. Auch nicht vermittelst ber Sinne. 388. Rach den Borstellungen kann die Wahrheit nicht beurtheilt werden. 339. Das offenbarende Zeichen. 343. Ursach und Wirkung. 346. Berührung zweier Körper als Bedingung der ursachlichen Berbindung. 348. Uns unterscheidbarkeit der Ursach und der Wirkung. 350. Gleichzeitigskeit der Ursach und der Wirkung. 351. Die Ursache als das Leidende und die Wirkung als das Ahltige. 353. Sott als die thätige Ursache. 355. Das Uebel und das Bose im Verhältniß zu Gott. 359. Berhältniß des Skepticismus zum eklektischen Dogmatismus dieser Zeit. 360.

3weiter Abschnitt. Orientalische Philosophie und Ginfluß berfelben auf die griechische Philosophie.

Fünftes Capitel. Inbifche Philosophie. G. 363-444.

Bermuthungen über bie philosophischen Schriften ber Inber. 365. Eintheilung ber indischen Spsteme. 366. Orthobore und heterobore Spsteme. 368. Sechs Haupt-Systeme. 870. Beitfolge. 372.

1. Santhya und Yoga. 373. Wiffenschaft als einziges Dittel uns vollig vom Uebel zu befreien. 374. Arten ber Ertenntnig. 375. Eintheilung alles Gegenstanblichen. Das Ergeugenbe und Richt-Erzeugte. 876. Das Richt-Erzeugenbe unb Richt-Erzeugte. Die Geele. 877. Ratur und Geele im Gegenfas gegen einander. 378. Bielheit ber Geelen. 379. Beibe Principien in Berbindung erklaren bie Belt. Die Seele als Bufchauerin. 380. Die Ratur als blind erzeugende Kraft. 381. Grabunterschieb ber untergeordneten Principien. 382. Grabe bes weltlichen Dafeins (Qualitaten). 383. Fortichreiten von bem feiner zu bem grober Rorperlichen. 884. Der Geift ober bas Große. Rein bochfter Gott. 385. Das Gelbftbewußtfein ber Grund ber Bielheit bes Beiftigen. Die Grunde ber Elemente. 886. Arten bes Erzeugten und nicht Erzengenben. Das Similiche. 387. Alles, was geschieht, betrifft die Seele wicht. 889. Wibersprechenbes in biefer Lehre. 890.

Yoga. Gott. 891. Berfentung ber Seele in Gott. 893. Bhagavad : Sita. 895. Gott als Grund ber Ratur und ber Seele. 896. Emanationslehre. 897. Bertiefung der Seele in Gott. 898. Der Mensch als Werkzeug der göttlichen Ahat. 899.

2. Die Ryapa und die Waifefchita. 400. Logifche Lehren. 400. Ausgehn von der Begrifferetidrung. 402. Das Allgemeine umb ber Unterschieb. Unterschied zwischen Seele und Körper. 403. Der Leib. Die Sinnenorgane. 404. Das Sinnsliche. Die fünf Elemente. 405. Atome. 406. Berbindende Kraft. 407. Der Geist, das dußere und das innere Bewußtsein. 409. That, Fehler, Seelenwanderung, Wiedervergeltung, Befreiung vom Uebel. 410. Die einzelne Seele und die höchste Seele. 411. Befreiung der Seele durch die Wissenschaft von ihrem Wesen. 412.

8. Die Bebanta : Philosophie. 413. Berschiebene Ausbilbungen berfelben, 413. Rechtalaubige Philosophie. 414. Ries bere und bobere Wiffenschaft. 415. Wiberlegung anberer Lebren. 416. Wiberlegung bes Senfualismus. 417. Segen ben Ibealismus, 420. Gegen bie Sankhva-Lebre. Gott nicht Res gierer ber Welt. 421. Ein Princip aller Dinge und in allen Dingen. 423. Unveranberlichkeit bes Princips in allen feinen Entwicklungen. Bollige Einheit bes Princips, 425. Seine Entwicklungen find nicht Schein. 426. Sinnliche Borftellunges weisen. 427. Grabweise absteigenbe Emanation. 428. Seele ein Theil Gottes. 429. Ihre Qual in ber Berbinbung mit bem Rorper. Bobn und Strafe unenblich, ber Seele aber unwefentlich. 480. Panblung als Mittel gur Rube gu gelangen. Beilige Gebrauche. 432. Biffenschaft bas einzige ausreichenbe Mittel. 484. Schauen Gottes. 435. Ankupfitnaspuntte und Befchrantungen biefer Bebre. 486. Fortwirtung ber begonnenen Banblungen. 438.

Ueber ben Einfluß ber inbischen auf bie griechische Philosfophie. 440.

Sechstes Capitel. Philon ber Jube. S. 444-522.

Elemente ber Bilbung bes Philon. 445. Borherrschen ber orientalischen Richtung. 448. Geringschäung ber griechischen Philosophie. 449. Sohere Quelle ber Erkenntnis. Religibse Erregung. 452. Orientalische Ansicht hierüber. 454. Berhaltenis zur griechischen Philosophie. 456. Bebeutung für die Geschichte ber Philosophie. Sein Schwanken in der Schäung der griechischen wissenschaftlichen Bilbung. 458. Sinne als Mittel zur Erkenntnis. 459. Berwerfung der Sinnlichkeit. 461. Der Verstand. 463. Aufsteigen vom Besondern zum Allgemeinen. 464. Gott die höchste Sattung. 465. Gott das Seiende, ohne Eigenschaften, ohne Namen. 466. Gott nicht das Gute, unerkennbar. 467. Schwankungen hierüber. 468. Gott die

Urfache ber Belt. 471. Er fchafft, ohne fich gu veranbern. 472. Er bat mit ber Materie teine Berührung. 474. Ertenntniß, welche ber Mensch von Gott hat. 475. Gott kann vom Menfchen in fich felbft geschaut werben. 476. Rrafte Gottes. Das Bort Gottes. 478. Unbeftimmte Lehre über bie Rrafte Gots tes. 480. Die Krafte Gottes nicht erkennbar und nicht ausausprechen. 482. Emanationslehre. 483. Tiefes Gefühl bes Hebels. 486. Die Materie. 488. Busammenbang mit ber Bebre von ber Freiheit bes Denfchen. 490. Schwankungen über bie Kreibeit. 490. Entscheibung aus praktifchem Intereffe. 493. Schwankenbe Stellung ber Lebre bes Philon. 493. Ethifche Richtung. 495. Schwanten über bie Argae, ob bas bochfte Sut erreichbar. 495. Geringschasung bes politischen und praktischen Lebens. 497. Die Augend allein ift gut. Platonifche Eintheilung ber Tugend. 499. Bobere Augend. 500. Die Tugend aus Ratur, aus Uebung und aus Biffenschaft. Apathie. 501. Die Augend aus Ratur bober als bie ascetische Augend. 503. Doppelte Bebeutung ber Augend aus Wiffenschaft. 504. Schwankungen über biefe Gintheitung. 505. Reftftebenbes in feiner Anficht. Die Schwache bes Menschen und bie Kraft Gottes in ihm. 510. Riebere Augenden, bie hoffnung, bie Ginnesanderung und bie Gerechtigfeit. 511. Berhaltnif ber niebern gu'ben bobern Tugenben. 514. Der Glaube. 515. Seine Stellung gur jubischen Religion. 516. Mifchung ber orientalischen Dentart und ber griechischen Bilbung in ibm. 517.

Siebentes Capitel. Berbreitung orientalischer Denkart unter ben Griechen. S. 522 - 568.

Reuere Pythagoreer. 528. Apollonios von Ayana. 524. Alefes Sinnen in sich. Ascetische Richtung. 526. Reinigung ber religiösen Gebräuche. 527. Wortloses Gebet zum höchsten Gott. 528. Verehrung bes Drientalischen. 529. Moberatos. Risomachos. 529.

Plutarchos. 530. Die Art seines Philosophirens. 531. Bernachlissigung ber fundamentalen Untersuchungen. 533. Bermischung verschiedenartiger Philosopheme. 533. Schwankendes, in seinen religiösen Ansichten. 534. Philosophie als Grundlage ber Religion. 537. Damonologie. Wunderglaube. 539. Götteliche Wirksamkeit im menschlichen Geiste. 540. Der verborgene Gott in das Werden hervorgegangen. 542. Der weltbilbende

Sott. 548. Drei Principien. 545. Die Materie. 547. Die bose Scele und das gleichgültige Körperliche. 548. Schwankungen hierüber. 551. Reigung zum Orientalischen. 553.

Appulejus. Damonologie. 556. Gott, bie Bernunft unb

bie Beltfeele. 557.

Aronios. Numenios. 557. Zurückführung ber griechischen Philosophie auf orientalische Weisheit. 558. Das Seiende. Es ist körperlos und einsach, die Bernunft und das Gute. 560. Gott unthätig, Bater des weltbildenden Gottes. 562. Der britte Gott. 564. Lehre von der Seele. Zwei Seelen. 565. Bereinigung der Bernunft mit dem Guten. 567.

### Dreizehntes Buch.

Geschichte bes Berfalls ber alten Philosophie. 3weite Abstheilung. Neu-Platonische Philosophie.

Erftes Capitel. Der Anfang der Reu-Platonischen Philosophie. Plotinos. S. 571 — 666.

Ammonios Sattas. 573. Seine Schaler. 574.

Plotinos. Sein Leben, 576. Züge aus seinem und seiner Schule Charafter. 578. Seine Schriften. 681. Seine Schreibeart. 683. Berhältniß zur frühern Philosophie und zu ben Meinungen seiner Zeit. 586.

Seine Lebre mehr bem Theoretischen als bem Praktischen geneigt. 588. Far und gegen bie finnliche Wahrnehmung. 589. Sinnliche Borftellung und verftanbiges Denten. 591. Unfchauung ber Bernunft. 593. Anschauung bes Ginen. 594. Biffenichaft nur Mittel. 596. Mpftit, Enthusiasmus. 597. Das Schauen ift nur vorübergehenb. 599. Analogien bes Schauens mit bem wiffenschaftlichen Denten. 601. Die brei oberften Grunde. 602. Das Seienbe und bie Bernunft eins. 604. Unterordnung der Bernunft und bes Seienben. 605. Biele unvollkommen, nur bas Eine vollkommen. 608. Das Eine ohne Bernunft und Denten. 609. Berneinenbe und wis berfprechenbe Sage über bas Eine. 610. Das Eine nicht bas Gute. 612. Das Gine nicht Urwefen, 614. Das Gine nicht bas Eine. 615. Das Eine schließt nicht alle Vielheit aus. Es ift menblich. 617. Das Erfte erzeugt bas 3weite und bas 3weite bas Dritte. Bilber ber Emanationslehre. 619. haltniß ber Bernunft zum Einen. 620. In ber Bernunft bas Seienbe, bas leben, bie Energie, bas Befen. Bereinigung von

Segenfagen in ber Bernunft. 623. Intelligible Materie in ibr. 624. Die Seele Ausfluß ber Bernunft. 626. Die Bernunft und die Seele beftimmt und unendlich. 627. Die Seele als bas nach außen Thatige. 628. Sie kommt mit bem Sinnlichen in Berührung. 630. Wibersprechenbe Unsichten von ber Seele. 631. Die Seele als bas Enbe ber überfinnlichen Emanationen. 634. Die finnliche Materie. 635. Unbeftimmte Reihe ber Ausfüffe. 636. Alles in ber finnlichen Welt ift befeelt und belebt. 638. Schonheit ber Welt, bas lebel in ihr. 639. Bibersprechende Richtungen in ber Betrachtung ber Belt. 640. Die Loufuhnheit und Freiheit ber Dinge. 643. Lehre von ber Freiheit. 644. Folgerungen für bie einzelnen Geelen. 647. Die mahre Seele ift ohne Leiben. 648. Der wahre Mensch bie Bernunft. 649. Die Seele bleibt ihrem Wefen nach in allen Beranberungen biefelbe. Rur bas Korperliche leibet. 650. Berachtung bes zeitlichen Lebens. 651. Biberfpruche, inbem gur Zugend und Philosophie ermahnt wird, 652. Entgegengesete. Richtungen in ber Denkart bes Plotinos. 656. Streben nach ber vollkommenen Biffenschaft. 658. Plotinos weiß aber bies Streben mit bem vernunftigen Leben ber Seele nicht in Berbindung zu bringen. 662. Borbertichen ber allgemeinen Unterfuchungen über bie oberften Principien. 663. Auflofung ber Phyfit in Magie und ber Ethit in Afcetit. 664.

3weites Capitel. Fortgang ber Reu-Platonischen Lehre. S. 666 - 694.

Porphyrios. 666. Seine Verbienste um bie Neu-Platonische Schule. 667. Borwurfe, welche ihm gemacht werben. 668. Begünstigung magischer, geisterhafter Wirksamkeit in ber Natur. 670. Philosophie in sittlicher Uebung. 672. Streben nach ber Anschauung Gottes. 674. Abneigung gegen die Aheurgie. 675.

Die agyptischen Mosterien. 678. Bertheibigung ber Theursgie aus ben Principien ber ReusPlatonischen Schule. 679. Dermetische Trabition. 680. Bollige Bereinigung des Gottes mit seinem Berehrer. 681. Bon ben Göttern geheiligte Masterie. 682. Bermischung ber reinen Gottesverehrung mit bem größten Aberglauben. 683. Bedürstigkeit unserer Ratur. 685. Die Theurgie ber einzige Weg zur Glückseligkeit. 686.

Samblichos. 687. Die Vernunft nicht leibenlos. Wir finb biberer hulfe bedurftig. 689, Polytheistische Theologie, 690.

#### XIV

Rachfolger bes Jamblichos. Bebrückungen burch bie christlichen Kaiser. 691. Mittel ber Bertheibigung. 692.

Drittes Capitel. Ausgang ber Reu-Platonischen Philosophie. S. 695 - 754.

Die Reu-Platonische Schule auf einen Keinern Areis schuls mäßiger Bildung beschränkt. 695. Bebeutung der Theurgie für bieselbe. Atheniensische Schule. 696. Plutarchos und Sprianos. 697.

Proftos. 698. Streben nach gufammenhangenben Beweis Myftit. Glaube. 704. Richt burch Ertenntniß, fen. 702. sonbern burch ihr Dasein bangen bie Dinge mit bem Ersten aufammen, 705. Einfluß ber logifchen Rormen auf feine Lebren. 706. Emanationslehre. 708. Abweichungen von ber Lebre bes Plotinos. Bervielfältigung ber Abftufungen in ben Ausfluffen. 709. Bielheit ber Gotter und Damonen, 710. Beftreben neben ben Berschiebenheiten ber Grabe bie Berschiebenheiten ber Arten feftzuhalten. 710. Dulfsbeburftigfeit unferer Seele und ber Bernunft in uns. 712. Gegenfat zwischen Korperlie dem und Untorperlichem. 718. Berbinbung ber Seele mit bem Rorperlichen. 714. Rur allmälige Befreiung ber Seele. 715. Reflexion Thatigkeit bes Unkörperlichen, allmalige Ruckebr. 716. Dagegen bie caratteriftischen Unterschiebe und bie ftufenartige Bestimmtheit ber Ausstuffe. 717. Die Anschauung bes Einen verworfen. Das Untheilnehmbare. 718. Mpftifche Richtung bierin. 720. Der Glaube, die Babrheit und die Liebe verbinben bas Riebere mit bem Bobern. 721. Charafter ber Lebre bes Profice. 722.

Schule bes Proktos. 728. Damaskios. 724. Bolliger Skepticismus in ber Richtung auf bas Mpftische. 725. Schicks sale ber legten Reu-Platoniker. 727.

Schlußbetrachtungen. 728.

## 3wolftes Buch.

Der alten Philosophie dritte Periode. Geschichte des Verfalls der alten Philosophie. Erste Abtheilung. Zerstreute Richtungen in der Verbreitung der griechischen Philosophie unter den Kömern und Drientalen.

### Erstes Capitel.

Borerinnerungen über bie ganze Periode.

Als wir uns bemuhten, bie brei Perioden ber griechi= fchen Philosophie zu bestimmen, haben wir bie britte als bie Periode bes Berfalls bezeichnet. Unfere Geschichte bie: fes Beitraums burch alle ihre Theile hindurch wird hierzu Wir haben aber auch früher schon die Belege liefern. angebeutet, bag biefes Rudichreiten in ber Ausbilbung ber Philosophie boch feinesweges als ein Rudichreiten ber gangen menfchlichen Bilbung angefeben werben tann. Nur mit einem Rudichreiten ber wiffenschaftlichen Bilbung ibrer innern zusammenhaltenben Kraft nach ift fie nothwenbig verbunden. Dagegen bie Ausbreitung ber wiffenschaft= lichen Bilbung über einen größern Rreis von Erfahrungen und über einen größern Kreis von Menschen kann babei bestehen; es ift auch babei moglich, bag in andern 3meis gen ber menschlichen Bilbung als in ber wiffenschaftlichen Fortschritte gemacht werben. Das, was wir hiermit als moglich fegen, bas ift wirklich geschehen und es konnte in der That auch nicht anders sein, wenn wir die Sahr=

hunderte unserer Periode nicht als Zeiten betrachten sollen, welche von der Menschheit mehr verträumt, als in wacher Wirksamkeit verlebt worden wären.

Bir wollen eine furze Schilberung ber allgemeinen Buftanbe in biefen Beiten unferer Geschichte vorausschicken. Bir haben bies an biefer Stelle nothiger, als je fonft, ba, je schwächer die Philosophie wurde, um so mehr fie auch abhangig werben mußte von ihren Umgebungen. Sauptsachlich balten wir uns in biefer Schilberung zunachst an bie Buftanbe Roms, welches jest ber Mittelpunkt ber gebilbeten Welt geworben war, mit welchem baber auch bas Deifte in Beruhrung ftand und von welchem wir eben beswegen auch bas Deifte wiffen. Außerbem werben wir auch einige andere Sauptfige ber Litteratur in biefen Beis ten zu berühren haben. Bie fehr wir nun auch uns bemuben wollen, in biefen Borerinnerungen uns turg gu faffen, fo feben wir boch voraus, bag fie langer werben muffen als andere abnlicher Art, welche wir in unserer Geschichte nothig gefunden haben.

Wenn wir unsern Zeitraum in den Massen, welche am meisten in das Auge fallen, überblicken, so sinden wir freilich kein Shauspiel, welches einen heitern Eindruck zusrückließe, so sehr und auch vom Beginn desselben an dis in das zweite Jahrhundert n. Chr. G. hinein der außere Glanz und Genuß des Lebens, wie er auch in Gewerben und Künsten dis zur schönen Kunst hinan gesteigert wurde, bestechen möchte. Was von den Bauwerken der Alten, wenn auch in Trümmern, noch von uns bewundert wird, was von ihren Kunstwerken in Erz und Marmor der Zersstörung einer sorglosen Barbarei durch viele Jahrhunderte

bindurch entgangen ift, es ift meiftens aus biefer Beit. Es beweist uns, daß man nicht nur mit Pracht, sonbern auch mit Gefchmack fich zu umgeben wußte; aber freilich es beutet uns auch zurud auf eine jest icon vergangene Beit, welche bei noch reinerem, eblerem Geschmade, bei einer größern Fruchtbarkeit ber Erfindung biefer gum Dufter biente. Die Runft, welche bas romische Raiserthum nahrte, ift wie die romische Litteratur in ihren meisten Theilen ein Rachhall ber griechischen. Doch wurde man mit einer reinern Luft fich ihrer erfreuen konnen, wenn nicht ber politische Grund, auf welchem fie ruht, fo viele Spuren ber innern Robbeit, ber ungebundenen, von keiner geiftis gen Bilbung bewältigten ober gemäßigten Leibenschaft an Benn wir bemerten, bag bie Bauwerke ber Romer, mit benen ber Griechen verglichen, in bas Colof= fale fteigen, fo gebenten wir babei bes Coloffes ihrer Berrschaft und wie fie mit eiserner Gewalt die Rrafte ber un: terworfenen Provingen rauberisch verwalteten, wie die bluhenbsten ganber allmalig verobet wurden, um bas große Rom zu bereichern und zu schmuden, wie ber wachsenbe Reichthum, burch Gewaltsamkeit angehäuft, indem er Benuffucht und Prunt in bas Unenbliche fleigerte, ju gro-Beter Gewaltsamleit antrieb, wie ber Betteifer unter ben Bauptern bes Gemeinwefens in ichlechten Runften fich ju überbieten suchte, bis die Gewalt eines Mannes, einer Familie alle überflügelte, von welcher seitbem bie Uebrigen mit mißtrauischer Graufamkeit bewacht wurden. Die Gewaltthaten und Ranke ber letten Zeiten ber romischen Freiheit find gu bekannt, als bag wir mehr nothig batten, als fie zu erwähnen, und boch ift unter ihnen noch

ein fraftiger politischer Geift, noch Einficht, thatige Geschicklichkeit und felbft Duth in ber Baterlandsliebe rege; aber auch diese Tugenden bes romischen Burgers und Staatsmanns, fie verschwinden ober wenigstens fie verbergen fich unter ben Graueln ber ersten Raifer. muffen bamals fich wohl nur verborgen gehalten haben, benn es gab nachher noch eine Zeit, in welcher unter befferen Raifern wieber ein besferer Beift fich regte, in welder noch sittliche und rechtliche Grundsate im Privatleben und in ber Staatsverwaltung fich vorfanden und fich geltend machen konnten; aber es ift boch nicht zu verkennen, baß bie offentliche Sittlichkeit ibre Starte verloren batte, seitbem fie von ben Berhaltniffen bes hofes fich einschuchtern ließ ober ber Ermunterung, um fich ju zeigen, beburfte. Und schon zu ber Zeit biefer beffern Raifer hatte bie Schwäche bes gewaltigen Reiches fich gezeigt, welchem von ber alten friegerischen Tugend nur noch bie Ordnung ber heereseinrichtung übrig geblieben war. Je mehr Rom bie benachbarten Barbaren in fein Beer gieben mußte, um fo mehr naberte es fich feinem Untergange. war es nicht mehr zu verhehlen, bag von bem Beere bie Herrschaft vergeben werbe, bag es nicht mehr ein Mittel zur Herrschaft zu gelangen sei, sondern felbst die Herrschaft habe; bald wurde es auch immer schwerer, bas heer zu zügeln, man mußte es zu gewinnen, zu erkaufen suchen, und biefes heer war nicht mehr von romischem Blute und Beifte, fonbern es war ein Busammenfluß raubgieriger Fremblinge. Bon hier war kein großer Schritt gur Berrfcaft ber fremben Rriegsvoller, ber beutschen Stamme balb über ben gangen weftlichen Theil bes ehemaligen romischen Reiches. Was von diesem noch übrig blieb, bietet keinen erfreulichern Anblick dar. Noch einmal sollte hier die griechische Zunge zur Herrschaft kommen; aber es waren nicht die alten Griechen mehr, welche sie sprachen; es war ein an lange Knechtschaft gewöhntes Geschlecht, mit der Zunge und in Ranken sertig, zu großen Entschlüssen unfahig. Der außere Glanz des oströmischen Throns konnte seine Schwäche nicht verbergen.

Die Litteratur im Allgemeinen, welche unserer Gefoichte naber fteht, als bie Politif, hat gwar beim Beginn unferes Beitraums einen Aufschwung genommen, welcher fpatern Beiten als Dufter biente, aber es ift boch nur eine furge herrlichkeit, biefer Stolg ber lateinischen Sprache. Bie batte es anders fein konnen! In einer jeben Litteratur ringt bas Bolf, welches fie ausbildet, nur barnach, feinem Bewußtsein einen paffenben Ausbrudt ju geben. Es kommt barauf an, welches Bewußtsein ihm beiwohnt. Man wird aber nicht anftehen, bem Urtheile beigustimmen, bag in bem romischen Befen nur ein beschränktes Bewußtsein gelegen habe. Benn es mit bem griechischen Befen bies gemein bat, bag bie Ausbilbung bes Staatslebens faft ben gangen Dittelpunkt ber im Bewußtsein abgebilbeten Befredungen einnimmt, wenn es hierin noch mit größerer Sicherheit und Ginheit, mit einem mehr in bas Beite binausftrebenben Blide verfahrt, wenn es baburch auf eine scharfe Unterscheibung und augleich auf einen umfassenben Ueberblick ber wirklichen Berhaltniffe, befonders in ber menschlichen Gesellschaft geführt wird, so fehlt ihm boch fast gang ber ibeale Schwung und bie ruhige Anschauung ber Ratur, auf welche ber Grieche burch fein funftlerisches

Semuth geführt wurde. Ueberhaupt theilen uns zwei Dinge ben ibealen Schwung mit, von welchem wir reben, bie Runft und die Religion. Die lettere jedoch ift bei Griechen und Romern immer nur untergeordneter Beise wirksam gewesen, indem fie theils an das Politische, theils an bas Runftlerische fich anschloß. Dem erstern ift bas Religiose bei ben Romern ganglich untergeordnet und beswegen zeigt es fich einigermaßen großartig nur in bem Schwunge ihrer Baterlandsliebe, in ber Begeisterung, mit welcher fie nach Erhaltung und Ausbreitung ihres Gemeinwefens geftrebt haben; hiermit ift Alles verwachsen, was von ihrer Religion ihnen eigenthumlich war; bie Form ihrer Gottesverehrungen bagegen haben fie von außen empfangen; fie nahmen biefelbe auf und hielten fie fest, in beis ben Thatigfeiten von politischen Grunden bestimmt. Daber hat auch ihre Religion fie nicht in bas ibeale Gebiet zu erheben vermocht, fonbern nur an bie Berechnung politis fcher Berhaltniffe bat fie fich ihnen angeschloffen. Benn nun auch bie Kunft überhaupt bei ben Romern gwar Unklang und eine nicht unempfangliche Stimmung fanb, aber boch nur eine geringe eigenthumliche fcopferische Rraft in ihnen entwickelte, fo konnte auch ihre ganze Litteratur von teinem frifchen und felbstftanbigen Sauche ber Begeisterung belebt werben. In ber Dichtfunft, welche von allen Run= ften noch am meiften von ihnen betrieben wurde, weil fie in ihr teine griechischen Wertmeifter gebrauchen konnten, find fie boch weit binter ben Griechen gurudgeblieben, und zwar am weiteften in ben Theilen, welche eine lang ausbauernbe Spannung ber Phantafie und besmegen auch eine reiflich ausgebilbete Anschauung bes Ibealen voraus=

feben. In ber bramatischen und epischen Dichtkunft find fie Nachahmer ber Griechen geblieben und ba, wo fie über bie Abschilberung bes Birklichen gur Darftellung ber Duferbilder bes Schonen fich erheben mochten, treffen wir bei ihnen nicht felten nur auf Unwahrheit, hoble Erhabenbeit und rednerische Ueberspannung; Ginfachheit und Ras türlichkeit mit bem Ibealen zu vereinen, ift ihnen nur felten gelungen. Auch was fie im Lyrischen geleiftet baben. scheint von griechischen Driginalen febr abhangig gewesen au fein, und wenn es auch mehr als bie vorerwähnten Arten ber Runft ben naturlichen Ausbruck trifft, fo fpricht es boch nicht bie tiefe Beltanschauung ber Griechen aus. Borin bie romische Poefie bas Meifte und bas Gelbste fanbigfte geleistet hat, bas ift eine gemischte Art ber Dicht= tunft, welche fich nicht gu fehr über bie Schilberung wirtlicher Berhaltniffe erhebt und meift fatirisch, scherabaft, mit natürlicher Empfindung und Beurtheilung ber perfonlichen Lage fich ausbruckt. Es ift babei auch eine Beruckfichtigung bes Ibealen, ohne welches keine Art ber Runft fein tann; aber bas Ibeale erhebt fich nicht über ben Kreis bes Bunfchenswerthen, welches bei bem gegenwartigen Stande ber Bilbung unter gunftigen Berhaltniffen wohl als erreichbar angesehen werben konnte. Benn bie Grie den aus ihrem kunftlerischen Sinne auch die Empfangliche feit fur die Natur geschöpft hatten, wenn fie ber Reigung folgten, in bas Innere berfelben einzubringen, und bie Regungen ber Raturfraft zu belauschen, welche auf eine Ues bereinstimmung, auf ein Ditgefühl und eine Bermanbte schaft unter ber Natur und ben Menschen beuten mochte, fo finbet bies bei ben Romern nur geringen Unklang; fie

betrachten bie Natur meiftens nur als einen Gegenftanb ber menschlichen Wirksamkeit und haben baber fur die Rorts bilbung ber Naturwiffenschaften nur febr wenig geleiftet. Dagegen ift ihr Ginn auf die praktische Ausbildung bes menschlichen Lebens, befonders auf die großen Erfolge ber Politif, gerichtet. Bon biefer Seite wird ihre Litteratur, ihre gange Bilbung angeregt. In ben letten Beiten ihrer Freiheit ift in ber That keine geringe Maffe ber feinen und selbft ber gelehrten Ausbildung unter ihren Staatsmannern verbreitet. Go wie fie von jeber auf eine umfaffenbe Einficht in bie rechtlichen Grundlagen bes politischen Bertehrs ihren ganzen Fleiß gewendet batten, fo wie ihnen fur ihre Staatsgeschafte bie Ausbildung ber Gelehrsamkeit nothwendig gewesen war, so war nun auch, seitbem Briechenland ihnen unterworfen, die Renntnig ber griechischen Litteratur und Bilbung ihnen unentbehrlich geworben. Es ift taum ein Staatsmann biefer Beit, welcher nicht nach biefer Art ber Bilbung gestrebt ober wenigstens ihr gehulbigt hatte. Die meiften, Die ausgezeichnetften Staatsmanner gingen weiter; sie suchten nicht nur bie griechische Litteratur kennen zu lernen, sonbern auch ihr nachzuahmen, ja fie in bas romische Leben überzuführen. Das Lettere ift ihnen in ben 3weigen ber Bilbung gelungen, in welchen schon ein felbstständiges Leben bei ben Romern fich ents widelt hatte, und bies hangt Alles mehr ober weniger mit ihrem Staate ausammen. Daber find bie politische Berebtsamkeit und bie politische Geschichte bie 3weige ber Litteratur, in welchen fie ihre Starte haben. Gie tonnen fich hierin vielleicht mit ben Griechen meffen; benn wenn auch die griechischen Muster ihnen vorschwebten, fo baben

sie boch den Stoff und die Form ihrer Werke aus ihrem eigenen Leben geschöpft. Nur dursen wir nicht übersehen, daß ihre Geschichte nicht den Charakter ruhiger Beschauung an sich trägt, worin wenigstens zum Theil die griechische groß ist, sondern eine leidenschaftliche Bewegung politischer Reigung und Abneigung verräth und deswegen geneigt ist, das sittliche persönliche Urtheil mehr als das geschichtliche in Anspruch zu nehmen.

Aber wenn auch diese Erzeugnisse ber romischen Lits teratur nicht unwerth find, unfere Aufmerkfamkeit in einem ausgezeichneten Grabe zu feffeln, fo ift boch, wie gefagt, bie Beit und ber Umfang ihrer Entwicklung nur von geringem Maage gewefen. Benn wir auf ben letten Grund zurudgeben, fo werben wir finben, bag eine jebe Litteratur von bem funftlerischen Triebe fein eigenthumliches Bewußtfein barzustellen und mitzutheilen erzeugt und getragen wird. Mit ihm Sand in Sand bilben fich bie kunftlerische Fertigkeit in ber Darftellung und ber Beschmad in ber Bemtheilung frember und eigener Hervorbringungen aus. Benn nun bei ben Romern ber funftlerische Trieb nicht groß war, so barf man fich auch nicht wundern, daß er wicht viel und nicht anhaltend gewirft, baß er nicht lange ben Geschmad rein zu erhalten vermocht hat. Es gebor= ten farte begunftigende Umftande bazu, um ihm etwas von Bebeutung abzugewinnen. Diese waren vorhanden, als gegen bas Ende ber romischen Freiheit alle Talente in guten und bofen Runften in Bewegung gefett wurden im Rampf um ein glanzenbes Biel, um bie Berrichaft ber Belt für langere ober für kurzere Beit. Da war es eine prach= tige, eine ftolze Ariftokratie, welche fich im Betteifer ber-

vorthat. Um ihr anzugeboren, um in ihr einen gludlichen Bettkampf zu tampfen, bazu that Giniges bie Geburt und bie Erinnerung an ruhmvolle Uhnen, viel wirkte ber Reich= thum, aber mehr wirkte bas eigene Talent fur ben Rrieg und fur ben Frieben. Ber bies befag, ber burfte hoffen, bas Uebrige zu gewinnen. Und faft mochten wir fagen, daß die friedlichen Talente noch mehr vermocht hatten, als bie friegerischen. Jene konnten zwar gewinnen, biefe aber benn noch hatte ber Romer nicht mußten bebaupten; gelernt gebulbig jugufeben, wie von ungeschickten Sanben bas Ruber bes Staats geführt werbe; noch waren zu Biele wachsam, bie Schwachen bes Gegners ju belauern. Diefe Runfte aber, Die Berrichaft im Frieden zu behaupten, fie mußten jest burch Bilbung in ben Biffenschaften, in ber Berebtsamteit, im feinen, geschmactvollen Leben unterflut werben und fo bat es benn wenige Beiten gegeben, in welchen bas Streben nach litterarischer Bilbung allgemeiner unter ben Staatsmannern verbreitet gewesen mare, als in ber letten Beit ber romifchen Freiheit. Das Beitalter bes Augustus ist eine Folge biefer Beiten; in ibm wurde bas geerntet, was fruber gefaet worben war, und felbft wenn fpater wieber in ben Beiten bes Trajanus ein neues Leben in die romische Litteratur kam, so ruhte bies boch auf ber Grundlage ber Bilbung, welche zu ben Beis ten bes Cicero und bes Augustus fich hervorgethan hatte.

Aber es zeigte sich auch jetzt schon, wie wenig selbste ständig das Streben der Romer in Kunst und Wissenschaft war. So wie es am Hauche gunstiger Umstände emporgewachsen war, so sant es auch unter weniger gunstigen Umständen bald zu großer Schwache herab. Besonders

awei Dinge find es, welche ungunftig auf bie weitere Entwidlung ber romifchen Litteratur eingewirft haben, bie Abhangigkeit von ber Begunftigung bes Sofes, in welche fie tam, und ihr Berhaltniß gur griechischen Litteratur. So wie an bie Stelle ber in mannigfaltigem Betteifer begriffenen Ariftotratie bie Berrichaft eines Mannes getreten war, fo mußte ber Geschmad feines Sofes bie Litteratur zu beberrichen anfangen. Go wie biefer bie laftige Freibeit ebler romifder Familien, ja ber romifden Gefinnung zu unterbruden suchte, so wie man gezwungen war, ben Ebelmuth und ben Stolz ber Freiheit, wo er fich noch vorfand, verborgen zu halten, fo mußten auch bie Berke ber romischen Wiffenschaft und Dichtfunft zu oberflachlicher Gefinnungslofigfeit, ju gelehrter Runftelei und pruntenber Bohlrebenheit herabsinken. Die Aufsicht, welche bas neue und mithin argwohnische Raiserthum über bie offentliche Berbreitung litterarischer Berte einführte, konnte bie freifinnige Entwidlung bes Gebankens und ber Phantafie nicht begunftigen. Rur ber Ausbreitung ber lateinischen Sprache über die westlichen Provingen war biefe Zeit gunftig, fo bag auch von jest an Spanier, Gallier und Afrikaner in ber romifchen Litteratur eine Rolle au fpielen anfangen, wahrend in Rom felbft und in Italien ber Geschmack für biefelbe mehr ab= als junahm. 3war erhielt er fich noch eine Beit lang am Sofe, boch in einer ichwachlichen, gezierten Manier, balb nach veralteten gelehrten Benbungen frebend, bald in verweichlichten Formen prunkend, bald in wigelnden Gegensagen Rurge und Kraft ber alten Rebe nachahmend. Einen naturlichen Ausbruck bes Gebankens ju finden, war jest ichwer geworben. Ber noch Sinn fur

vie alte Freiheit übrig behalten hatte, ber konnte nicht leicht von der Verehrung der altern Schriftsteller als der Muster der Neuern loskommen; man gab schon Erklarungen der altern Schriftsteller, man suchte auch wohl diese zu überdieten und bei der einen und der andern Beise konnte die Unbefangenheit der wahren Natur nicht bestehen.

Bu allen biesen Berkehrtheiten kam noch bie Nachahmung ber Griechen, welche schon an fich bem lateinischen Schriftmefen gefährlich werben mußte, es aber noch mehr baburch murbe, daß nicht sowohl die altern Werke ber besfern Beit, als bie verkunftelten Bervorbringungen ber alexans brinischen Schule als Mufter galten. So viel größer ift bie Macht bes Gegenwartigen als bie bes Bergangenen! Bar boch auch jene Litteratur höfisch wie biefe. Aber schon vom Beginn feines Laufes an batte bas romifche Schriftwefen einen gefährlichen Rebenbuhler an bem griechischen. Lange wurde die lateinische Sprache für zu roh gehalten, um in ibr Berte, welche vornehmen Mannern anftanbig waren, fdreiben zu konnen. Wollten boch noch Sulla und Lucullus ihre Denkwurdigkeiten lieber in griechischer Sprache zurudlaffen. Wie bei weitem größer war bie Bahl berer, welche griechisch, als berer, welche lateinisch lasen \*). Nur in einem Theile von Italien und in ben romischen Kolonien war bas Lateinische Muttersprache; noch keinesweges hatte es die Ausbreitung gewonnen, die spater burch bie Berbreitung bes romischen Gefetes und ber romischen Sitte



<sup>\*)</sup> Cic. pro Arch. poēta 10. Graeca leguntur in omnibus fere gentibus, Latina suis finibus, exiguis sane, continentur.

ihm zu Theil wurde. Wenn bie lateinische Litteratur bem ersten Andrange ber griechischen zu begegnen wußte, so war es hauptsichlich burch bie Nothwendigkeit bes romischen Gerichts und ber Berebtsamkeit in lateinischer Sprache, meswegen fie auch fast burchgangig einen rebnerischen Charafter angenommen hat. Aber neben ihr behauptet fich in allen Gegenden bie griechische Sprache und bie griechische Litteratur, welche, wenn auch ju ben Staatsgeschaften weniger nothig, boch bafur ben Ruhm ber feinern Sitte hatte. In allen vornehmen Familien wurde griechisch gesprochen; uberall waren griechische Erzieher und Lehrmeifter; bie vertrauteften Sclaven und Freigelaffenen, Die beliebteften Befellichafter, es waren meiftens Griechen; in Gefprachen und Briefen liebte man es, griechische Worte einfließen ju laffen; viele Runfte blieben faft gang in ben Sanben ber Griechen ;. selbft in ber Rebefunft und in ber Grammatik wurden von Bielen bie Griechen ben Romern vorgezogen; fo war es naturlich, bag, nachben: eine kurze Beit bie lateinische Litz teratur ber griechischen ben Borrang abgelaufen hatte, balb wieder die lettere die erfte Stelle einnahm. Mit bem Unfange bes zweiten Jahrhunberts nach Chriftus unter bem Raifer Sabrianus war ber Sieg ber griechischen Litteratur iber bie romische entschieben. Go ift bas Berhaltnig beis ber geblieben, bis beibe von einer neuen Lehre, von einer neuen Religion gurudgebrangt murben.

Man kann in einem gewiffen Sinne nicht leugnen, baß, nachbem bie griechische Schriftstellerei eine Zeit lang in Berfall gewesen war, welcher zugleich mit bem Berfall ber altern Philosophenschulen eintritt, schon gegen bas Enbe

bes ersten Jahrhunderts nach Christi Geburt ein neuer Glanz berfelben begann. Aber fo wie biefer Glanz nicht von ber jugenblichen Rraft ber alten Griechen ausging, sondern burch außere Berbaltniffe berbeigeführt murbe, fo fuchte er sich auch nur burch außere Flittern zu erhalten. Wer auf ben Ursprung hiervon zuruckgeben will, ber barf es fich nicht verbrießen laffen, bie Nachrichten zu fammeln, welche über die Rednerschulen zu Rhodos und in Klein-Ufien fich erhalten haben. Schon Cicero und feine Beitgenoffen benutten bie Art ber Bilbung, welche in benfelben gegeben wurde. Dag bie Litteratur, welche fich von hier aus bilbete, nicht reich an Inhalt war, lagt fich mit ber größeften Bahricheinlichkeit vermuthen ; es ift bekannt, bag bie affanische Beredtsamkeit burch Schwulft und poetische Karbe ihre Armuth zu verbeden suchte. Der orientalifde Einfluß, von welchem wir fpater aussuhrlicher reben werben, mochte fich hierbei nach und nach geltenb machen. Neben biefen Rednerschulen erhielt fich aber auch bie athenische, wiewohl in wechselnber Große, in Ruhm und ftand in einer Art von Gegensatz gegen bie affanischen. Bu Athen mußte man icon burch bie geschichtlichen Erinnerungen auf bie alten Dufter gurudgeführt werben; man frebte baher, die Reinheit ber attischen Sprache gu bemahren, bie Ueberladung eines ju blumenreichen Ausbruck ju vermeiben; auch mochte bie Rabe ber philosophischen Schulen und ber Ginfluß, welchen biefe auf bie Ausbildung ber Rebefunft behielten, bagu beitragen, ber Berebtfamfeit mehr Gehalt an Gebanken ju geben. Doch es bauerte nicht lange, bis auch in biefer Schule ber affanische Einfluß fich

geltend machte \*). Geine Wirkungen finden wir selbst bei ben beffern griechischen Schriftstellern ju Enbe bes erften und zu Anfange bes zweiten Jahrhunderts, von welchen wir nur ben Plutarchos anführen wollen. Doch mußten fie noch einigermaßen gemilbert werben burch bas Streben nach einem echt attischen Ausbrucke, welches nur zu sehr den Charafter ber Nachahmung an fich trug, als bag es eine belebenbe Wirkung batte ausüben konnen. In biefer griechischen Litteratur beschäftigte man fich nun nicht wenig mit Philosophie, welche boch einmal bie Grundlage ber griechischen Biffenschaft bilbete, und welche, wie wit spåter weitlauftiger zeigen werben, theils burch bas Beburfniß ber Romer, theils burch ben Ginflug ber orienta= lifchen Denkweise eine neue Anregung erhalten hatte. Das Staatsleben, in welchem bie Griechen nur eine untergeerdnete Rolle fpielten, welches auch jest wenig Beranlaffung ju allgemeinen Untersuchungen barbot, trat in ihr gurud; bagegen handelte fie mehr von ben Berhaltniffen bes einzelnen Mannes und ber Kamilien, von ihren Sitten und Leidenschaften. Auch den einzelnen Wiffenschaften und Runsten wendete man seinen Fleiß zu, doch in einer nicht sehr fruchtbaren Forfchung, meiftens geftust auf bie Leiftungen ber Meltern, fast nur auf Erlauterung und Anbequemung berfelben bebacht. In teinem Puntte zeigt fich bie Schwache ber Zeit fo auffallend, so unleugbar, als in biefem. Der

<sup>\*)</sup> Petron. 2. Nuper ventosa isthaec et enormis loquacitas Athenas ex Asia commigravit. Doch war schon etwas früher bie afianische Berebtsamkeit nach Athen gekommen. Bergl. Weitermann Geschichte ber Berebtsamkeit in Griechenl. u. Rom. 1. Ah. §. 82.

Gefc. b. Phil. IV.

Einfluß, welchen bas romische Befen auf biefe Litteratur ubte. zeigte fich nun besonders barin, baf fie, so wie bie romische, mehr und mehr rhetorisch wurde. Kaum kann ber Lurus in Worten bober getrieben werben, als in biefer Beit. Riemals waren leere Rebefunfte mehr gefucht und beffer bezahlt, als jest. Jest tam bie Runft und ber Name ber Sophisten wieber zu Ansehn. Bie Fürsten pruntten bie Rhetoren unter ber Bahl ihrer Schuler; fie waren bie nachsten bei ben Raifern und ben Bornehmen. Solder Borgug, wie leer auch ber Gegenftand ber Befoaftigung mar, mußte wohl ein eifriges Streben erzeugen. Much ber Philosophie bemachtigte fich bie Schonrednerei; balb hatte fie alle übrige Litteratur verschlungen. biefer Zeit an wurde ber gesunde Sinn unter ben Gelehr= ten immer feltener. Bulest erlischt auch noch biese Rertigkeit mit ben Worten ju fpielen fast ganglich, und es bleibt nur eine schwache Erinnerung an bie alte Fulle und Rraft ber Sprache gurud.

Mit dem neuen Aufglanzen der griechischen Litteratur in Athen und in Rom war noch eine andere Erscheinung verdunden, welche uns in unserer Seschichte der Philosophie zu wiederholten Malen beschäftigen wird. Wir meisnen den Einstuß, welchen die orientalischen Ansichten, Borstellungsweisen und Richtungen auf Griechen und Römer gewannen. Dieser beginnt nicht erst in den Zeiten des Trajanus und des Hadrianus; er ist viel früher; aber in Rom und von hier aus in dem Sanzen des damaligen Lesdens und der damaligen Litteratur wurde er erst zu dieser Zeit in bedeutender Stärke gesühlt. Die ersten Gründe bieses Einslusses hat man da zu suchen, wo zuerst die Spus

ren bes Berfalls bes griechischen Geiftes fich zeigen. Go wie diefer zu trankeln anfing, fo suchte er auch die Beilmittel im Meußern. Wem bie Gegenwart nicht genügen will, wer auch auf bie Butunft feine hoffnung gu feten ben rechten Muth nicht in sich finden kann, ber sucht in ber Bergangenheit bas Schonere ober Beffere. Diefen Traumen hat man von jeher nachgehangen. Aber es ist von ihnen noch ein Schritt bis babin, wo man fich ber Sebn: sucht nach folden erträumten Ibealen überläßt, indem man bie Spuren berfelben in ber vergangenen Geschichte ober felbst in ber Segenwart frember Boller aufzufinden bofft. Dies fallt benen nicht ernftlich ein, welche in ihrem eigenen Bolke bas Gefühl einer vorwarts strebenben Kraft haben. Bir wiffen, bag icon Schuler bes Gofrates gern von einem fonern Leben in ber Bergangenheit fremder Boller fpraden und in biefer bie Mufter bes griechischen Lebens auspmalen fich bemubten. Als nun die Griechen einen großen Theil Afiens unterjochten, fanden fich viele unter ihnen geneigt, in ben fernften Gegenben, welche fie kaum geschaut hatten, die besten Menschen zu ahnen und sie mit ben Lugenden zu schmucken, welche fie felbst als bas Biel ihrer Sehnsucht betrachten mochten. Ober sie gingen auch wohl barauf aus, in der früheren Zeit ber Bolter, welche fie unterjocht hatten, eine tiefe Beisheit zu fuchen. Go verbreis tete fich bie Meinung von bem heiligen Leben und von ber tiefen Philosophie ber Inder. Die Beisheit ber Aegypter, ber Mager, ber phonicischen Priefter, ber Juden murbe berühmt. Man hoffte Seheimniffe bei biefen Bolkern verborgen zu finden, burch fie Runfte zu gewinnen, Die Gotter ju verfohnen und bie Ratur zu beberrichen. Ratuslich, je mehr man mit biefen Boltern bekannt wurde, um fo mehr mußte von biefen gahrenden Meinungen wieder zu Boben finken. Doch blieb ein Keim berfelben zuruck, welcher eine tiefere Grundlage hatte.

Die genauere Bekanntschaft, in welche Griechen und Drientalen mit einander traten, war nicht ohne Einwirtung auf beibe. Die Griechen, herrschend burch bie Rraft ber Baffen, wie ber geistigen Bilbung, verbreiteten balb ihre Sprache über einen großen Theil von Afien und Ufrita; viele Boller haben barüber bie ihrige fast vergeffen. Dit ber Sprache ber Griechen nahmen bie Drientalen auch jum Theil bie wiffenschaftliche Bilbung berfelben an. Wenn fie auch ihrer eigenen alten Wiffenschaft fich ruhmten, fie burften boch bie griechische Wiffenschaft nicht verachten. Gine Empfanglichkeit fur bas Biffenschaftliche war in ihnen vorbanben, wie beschrantt fie auch sein mochte; bas Streben, ihr jur Entwidlung ju verbelfen, führte sie zu ben griechischen Lehrmeistern. Aber freilich auf ihre eigene Beife suchten fie fich ber Biffenschaft gu bemeiftern; fie brachten ihre Gefinnung, ihre Dentweise binein; fie bilbeten fich eine orientalisch griechische Lehre. Bir werben nicht zu viel voraussehen - benn freilich bie Dunkelbeit Diefer Dinge lagt uns nicht genau unterscheis ben - wenn wir annehmen, daß auch in ben morgenlanbischen Sprachen solche Mischungen griechischer Biffenschaft und orientalischer Dentweise vorgetragen wurden. ihnen aus hat Manches wieder seinen Beg in die griechis fche Litteratur gefunden. Benn nun von biefer Seite ben Drientalen unstreitig eine bebeutende Erweiterung ihres Bewußtseins gutam, fo waren fie boch auch von ihrer Seite

nicht gang unfabig, in ben Griechen etwas anguregen. Bir haben früher bemerkt, bag die griechische Religion burch ihre bem Runftlerischen fich zuneigenbe Ausbilbung mehr und mehr bas Bebeutsame ihrer ursprünglichen Formen abgeftreift hatte, bag baber auch die Philosophie ber Griechen in feinem fehr innigen Bunde mit ihrer Religion fand und bag baraus ein Berfallen ber religiofen Borftellungen und ber wiffenschaftlichen Begriffe bei biefem Bolle bervorgegangen war, welchem man wohl spater, als bei bem Drucke ber Beiten bas religibse Beburfnig wieber lebendiger gefühlt wurde, entgegenzuarbeiten fuchte, aber ohne hinlanglichen Erfolg, weil in ber That ber Berluft ber ursprünglichen Bebeutung burch willfürliche Deutung nicht erfett werben konnte. Das Bedurfnig aber, bedeutfamere Formen ber Gottesverehrung zu finden, war unftreitig unter ben Griechen zu ber Beit vorhanden, als fie mit ben Drientalen in genauere Berührung kamen, und eben bies Beburfniß einigermaßen zu befriedigen, bazu ichienen bie religibsen Berehrungen ber Drientalen paffend au sein. Daber finden wir benn, bag allmalig mehr und mehr bie Griechen Bugang ju ben offentlichen und geheimen Got= tesbienften ber Drientalen fuchten, auf ihre religiofen Ueberlieferungen eingingen, fie mit ihren eigenen Ueberlieferungen verglichen und auch baburch fich veranlaßt fanben, einen tiefern Sinn in biese ju legen. Es war naturlich, baß mit biefen Bewegungen eine große Maffe von Aberglauben fich verband, um fo mehr, je geneigter fie anfangs gewesen sein mogen, im Dunkeln und unter ben niebern Raffen bes Bolles fich gu verbreiten. Ginigen Ginfluß auf Die Philosophie haben fie wohl erft au ber Beit gewons

nen, als ber neuere Pythagorismus fich zu regen anfing, worüber uns die Ueberlieferungen freilich auch fehr wenig befriedigen. Bu einer großern offentlichen Bebeutung tas men fie erft zu ben Beiten ber Raifer und zwar anfangs auch nur in einzelnen Erscheinungen, gegen welche noch ber romifche Beift fich fette. Unter ben bebeutenbern griedifchen Schriftstellern, bei welchen biefe Beiftebrichtung offen an ben Zag tritt, ift Plutarchos als ber erfte zu nennen. Aber von ber Beit des Sabrianus an gelangte fie Bu immer großerer Birkfamkeit. Gie verkundete fich in eis ner gottlichen Berehrung ber hochbegabten Manner, welche man als Stifter eines beiligen Lebens ansab, in ber Bermischung aller Kormen bes Gottesbienftes, in ber Sehnsucht nach mystischer Bereinigung mit bem Gottlichen, welche theils burch außere Enthaltfamkeit, theils burch leere, phantaftische Gebrauche gewonnen werben sollte und gegen welche bas thatige Leben balb mehr, balb weniger als ein unheilis ges Befen gurudtrat. Es lag allen biefen Erscheinungen offenbar bas Gefühl eines tiefern religiofen Bedurfniffes jum Grunde, ein Gefühl, welches einen Theil ber Menfchen biefer Beit jum Chriftenthum führte, welches aber bei bem anbern Theile, ber von ber bemuthigen Gestalt bes Chriftenthums nicht gewonnen werben konnte, bem Aberglauben Rahrung geben mußte. Als ben bochften Gipfel und ben Ausgangspunkt biefer Richtung muffen wir es anfeben, bag zulest bei entschiebenem Siege bes Chriftenthums unter feinen Gegnern bie Meinung fich verbreitete, in bem innern, wenig zuganglichen Theile Affens laffe fich noch bie Beiligkeit bes Lebens und ber mabre Staat gottes= fürchtiger Beifen finben, nach welchem man fich fehnte.

Bir haben hiermit meiftens bie Schattenseite bes thatigen Lebens und ber Litteratur biefer Beiten furg geschildert, boch babei schon angebeutet, wie auch etwas Erfreuliches in benselben zu finden ift. Rur wird dies Erfreuliche in ber Geschichte, welche wir schreiben, im Gangen genommen, fur bas Erfte in ben hintergrund treten muffen. Denn es erzeugte fich nur aus ber Auflosung bes griechi: fchen Geiftes ober aus feiner Bermifchung mit ber Gigenthum: lichkeit anderer Bolfer und konnte baber auf die alte Phis losophie, welche wir als ein Erzeugniß griechischer Bilbung fennen gelernt haben, im Sangen nur nachtheilig wirken. Deffen ungeachtet halten wir es fur nothig, auch die guten Seiten dieser Zeit nicht zu verschweigen, theils weil sie boch nicht vollig ohne Einwirkung auch auf die Philosophie gewesen sind, theils weil wir hervorheben mochten, wie auch biefer Zeitraum bas Leben ber Menschheit weiterbrachte.

Wenn wir uns vergegenwartigen wollen, wie in ihm Sutes und Boses nothwendig mehr als sonst in einem schrossen Segensage stehen mußten, so haben wir nur darauf zu sehen, daß er in Beziehung auf die geistige Entwicklung der Menschen die Auslösung der Herschaft beziechnet, welche die griechische Wissenschaft und Kunst lange Zeit in der Leitung der menschlichen Ausbildung behauptet hatte. Mit der Auslösung dieser Herrschaft mußte nastärlich Wieles zerstört werden, was disher in der Menschweit wohlthätig gewirkt hatte, und ehe aus der Auslösung etwas Reues sich herausbilden konnte, mußte Unsücherheit und eine schwankende Bewegung den Lauf der Dinge ersstügen. Den Griechen verdanken wir sast alle die Ersinzbungen, die Ansänge sast aller der Wissenschaften und Künste,

welche noch jest unser Leben wurdig erfullen; was fie nicht erfunden baben, bas baben fie boch mit einer gludlichen Empfanglichkeit fich anzueignen und auszubil= ben gewußt. Noch lange nachdem ihre politische Macht ge= brochen war, wußten fie, wie wir gesehen haben, ihr gei= stiges Uebergewicht zu behaupten; Romer und Drientalen find nur die Mittel gewesen, burch welche ber griechische Geift fich weiter ausgebreitet bat. Go wie nun aber biefe geistige Berrichaft sich aufloste, mußte sich auch ber bi8berigen Bilbung und Wiffenschaft eine trubenbe Farbung mittheilen, bamit aus einem folden Gemifche ein neues Befen fich bilben tonne. Diefen Borgang haben wir in bem vor uns liegenden Zeitraum zu beobachten. Das, mas junachft bie griechische Bilbung trubte, mar ein Bufat. ber theils aus bem romischen, theils aus bem orientalischen Wesen stammte, und wenn wir baber ben Verlauf bieser Dinge begreifen wollen, so haben wir barauf zu achten, welche Bestandtheile die Orientalen und die Romer in bie Mischung brachten und wie barin ber Reim einer neuen Entwicklung lag.

Bon der orientalischen Seite her drang durch die Bewegung der Zeit eine neue Anregung des religiosen Bewußtseins, von der römischen Seite dagegen erfüllte das Leben die Großartigkeit politischer Bestredungen. In beisden Rücksichten sinden wir eine wahre Bereicherung des menschlichen Daseins. Aber auf eine reine Beise, mit klazrem Bewußtsein ihrer Bedeutung konnten diese Elemente unter den vorliegenden Berhältnissen nicht hervortreten. Denn indem sie mit dem griechischen Besen sich zu vermisschen und es von entgegengesehten Seiten zu durchdringen

frebten, bilbeten fie nur eine unreife Gabrung und loften bie Eigenthumlichkeit ber Boller auf, in welcher fie pufammentrafen. Daher ber Berfall ber Bolfergemeinschaften und bes Staatswesens, welcher in biefen Beiten uns betrübend entgegentritt, wenn wir nur auf ihre politische Sefcichte feben. Aus biefem Wirrwar ber Bolfer, welcher nur unter ber Ginformigfeit einer maglofen Gewalt gufammengehalten werden tonnte, follten erft fpater bie Sigenthumlichkeiten neuer Bolfer, ein neues Bolfeleben, ein neuer Staat fich berausbilben. Deswegen ift auch bas. was bas romifche Leben in biefen Beiten abfette, nicht eine neue und vollkommnere Ausbildung bes offentlichen Rechts, fonbern nur bas Privatrecht wurde burch bie Romer in die Form einer wissenschaftlichen Lehre gebracht. Dies ift einer ber bebeutenben Fortschritte, welche bie Menschheit biefer Beit verbankt. Zugleich aber bahnte auch bie Erregung bes religiofen Gefühls, welche vom Morgenlande ausging, einer tieferen zugleich und klareren Religion den Beg. Es fann nicht verkannt werben, bag bie Berbreitung bes Chriftenthums burch bie gange Geiftesrichtung ber Beiten, in welcher fie geschah, begunftigt wurde, besonders aber durch ben religiofen Ginn, welden bie orientalischen Religionen in Griechen und Romern angeregt hatten, einen Ginn, ber fich gwar in mancherlei verwerflichen Formen außerte, ber aber boch nur ber Ber-Randigung über fich felbst und über bas ihm gum Grunde liegende Beburfniß bedurfte, um geradezu gum Chriftenthum zu führen. Selbst bas, mas wir als bie Schwache biefer Beiten bezeichneten, mußte zu biefem 3mede bienen. So lange bas politische Leben ber Griechen und Romer

blubte, war es nicht wohl möglich, fie für eine Religion zu gewinnen, welche keinem Baterlande hulbigte, welche, schon weil fie eine frembe war und jebe andere einheimi= fche Religion ihrer Natur nach ausschließen mußte, von bem patriotischen Griechen ober Romer nicht anbers als verschmaht werben konnte. Das Chriftenthum, welches sum Glauben aller Bolfer bestimmt war, konnte fich erft bann in voller Kraft verbreiten, als bie alten Bolfseigens thumlichkeiten sich aufgeloft hatten und bamit auch bas politische Element um seine Rraft gekommen war, welches wenn auch nicht bas Wesen ber alten Religionen bilbet. boch in ihnen nicht verkannt werben barf. Dies fann nun wohl, wenn man ausschließlich reben will, als bie Aufgabe biefer Beit betrachtet werben, die Borbereitung ber Boller jum Chriftenthum und bie Ausbreitung bes Chriftenthums felbft.

Aber es ist klar genug, daß diese Aufgabe nur mit einer andern Hand in Hand gehend zur Ersüllung kommen konnte, nemlich mit der, welche wir schon früher berührt haben, mit der Ausbildung neuer Bolkergemeinschaften. Wir sehen voraus, daß ein jedes Volksleben einen geschichtlichen Boden haben muß, daß ein Bolk nur durch das Erbe einer frühern Zeit, gemeinsamer Ueberlieserungen, eines gemeinsamen Vaterlandes, einer gemeinsamen Sprache, zu einem Volke wird und daß es nur so lange wahrhaft lebt und gedeiht, als auch jenes gemeinsame Erbe eine lebendige Fortbildung erfährt. Wie sollte es nun aber wohl möglich gewesen sein, das Christenthum mit jenem Erbe der alten Volker zu vereinen? Die alten Ueberlieserungen, das Gedächtniß der alten Thaten, der Ahnen, welche einen

folden Rubm, eine folde herrschaft auf ihre Enkel gebracht hatten, fie zogen bie Gemuther nach einer ganz anbern Seite, nach einer anbern bas Christenthum und feine Berbeiffungen. Daber je machtiger bas Chriftenthum wurde, um fo mehr lofte fich ber alte Staat auf ober er war vielmehr schon aufgelost worben, bamit bas Christenthum fich verbreiten tonnte. Deswegen tonnte fich auch noch in bem Buge, welche bie orientalische Richtung in ben religiofen Borftellungen ber Beit hervorgebracht hatte, ein Biberftreben gegen bie driftliche Gefinnung ausbilben, wefentlich barauf abzwedenb, bie alte Bolfsthumlichkeit gegen ben Seift ber neuen Religion zu vertheibigen. Es war bierin ein Biberftreben nicht sowohl gegen bie driffliche Befinnung, als vielmehr gegen bie gerftorenbe Gewalt, welche fie unwillfurlich gegen ben alten Staat richtete. Ein vergebliches Streben, ba ber Geift ber alten Bolfer schon nicht mehr rein und in einigender Kraft vorhanden. war, sonbern in eine Dischung verschiebenartiger Bestand= theile fich aufgeloft hatte, ba überdies gegen ben Bug ber ganzen Menschheit keine Bolkbeigenthumlichkeit etwas ver-Benn nun aber boch bas Leben ber Menfcheit nur in ben Besonberheiten verschiebener Bolter einen ordnungsmaßigen Fortschritt gewinnen tann, weil eben jum Forts foreiten ber Menschheit es nothwendig gebort, bas Erbe ber Borzeit in seinen besonbern Befigthumern festzuhalten, fo mußten aus ben alten abgeftorbenen Bollern neue Bol: ter fich bilben, welche einigermaßen zwar bas Erbe ber alten Boller übernehmen fonnten, boch es nicht gang als bas ihrige in Anspruch zu nehmen hatten, bamit auf ber einen Seite bas, was mit bem Chriftenthum vereinbar

war, erhalten wurde, auf ber anbern Seite aber man von bem sich loszusagen vermöchte, was bem Christenthume widerstrebte.

Bir wiffen es, bag biefe Bolfer burch bie Ginman= berung ber beutschen Stamme in die westlichen Provinzen bes romischen Reiches fich gebilbet haben. Mit biefer Bolferwanderung bat man baber auch einen Abschnitt in ber Geschichte gemacht. Aber es war biefe Erscheinung in ber That nur eine Fortsetzung ber frubern Borgange in einem etwas großern Magstabe. Denn hatten nicht schon lange bie beutschen Rrieger in bie Reihen ber romischen Beere fich gemischt? Satten fie nicht schon manchmal bie herren bes ichwachen Reiches gespielt? Aus ihrer Mitte waren icon Raifer hervorgegangen. Die Bolfermifchung, welche bie Bolkerwanderung hervorbrachte, sie war schon lange erft im Stillen, im Privatleben eingeleitet, bann auch schon im öffentlichen Leben unleugbar geworben. In ber Bolkerwanderung wurde nur ber Charakter biefer Mischung genauer bestimmt und mehr in bas Große ausgebilbet. Es wurde burch fie uber alle 3meifel geftellt, bag bie Deutschen bas herrschenbe Element und ben Dittelpunkt ber Gewalt in ihr bilben follten, mahrend es auch wohl nicht zweifelhaft bleiben konnte, bag Gefete und Bilbung ber icon halb umgewandelten Romer, bag bamit auch bas Chriftenthum in ber Geftaltung bes neuen Bolfslebens eine porherrschenbe Gewalt üben wurben. Bir glauben baber nicht zuviel gefagt zu haben, wenn wir bavon sprachen, bag bie neuen Bolfer aus bem romischen Staatswesen sich berausgebilbet hatten und wenn wir eben bies als eine Aufgabe bes porliegenben Beitraums

betrachteten. Die Deutschen, welche in ihren Wohnsigen blieben, an ihren sublichen und westlichen Grenzen schon in vielsacher Bermischung mit dem romischen Leben getreten, sie konnten sich dem Gange der Bildung nicht entziehen, in welchen ihre ausgewanderten Brüder eingericht waren.

hiermit haben wir bie wefentlichen Aufgaben biefer Beit angegeben. Sie lagen zum größten Theile ber Biffenschaft fern und beswegen konnte auch bas wiffenschaftliche Element unfere Lebens nur in fehr untergeordneten Berbaltniffen fich ihnen bienend anfchließen. Doch wird man beswegen nicht fagen burfen, bag biefe Beiten ohne Frucht für die Biffenschaften gewesen maren; aber fie baben bie wiffenschaftliche Frucht nur fparfam gur Reife gebracht, bem Charafter ber Beit gemaß nicht gang felbfiftanbig, fondern bem praktischen ober bem religidsen Leben sich unterordnend. So wie keine mahre Entwicklung ber Bernunft ohne vortheilhaften Einfluß auf die Wiffenschaft fein kann, fo konnten auch bie Entwicklungen, welche in biefer Beit vorgingen, nicht ohne bie reichsten Reime für bie Biffenschaft und baburch auch fur bie Philosophie fein. Benn es in ber Philosophie auf einzelne Gebanken antame, fo mochte vielleicht bas neue Teftament mehr wahre Philosophie enthalten, als alle Schriften ber griedifchen Philosophen. Doch fie find nicht in ber wiffenfcaftlichen, in ber philosophischen Form in ihm enthalten; fie konnen baber nur als Reime betrachtet werben, aus welchen spater eine philosophische Einsicht sich ergeben follte.

Aber auch mit ber Entwicklung biefer Reime werben

wir es bier noch nicht zu thun haben. Unsere Aufgabe ift zunächst nur ben Berfall ber alten Philosophie zu fchilbern, eine Aufgabe, welche fich an unsere frubere Erzäh-Inng auf bas genaueste anschließt. Dagegen bie Entwicklung ber neuern Philosophie, welche aus bem Chriftenthume beraus fich gestaltete und fast gleichzeitig mit bem Berfall ber alten Philosophie eintrat, muß einer abgesonberten Erzählung vorbehalten werben. Wir haben schon fruber hierauf aufmerksam gemacht, als wir von ber Eintheilung ber Geschichte ber Philosophie in Die ber alten und in die der neuern bandelten. Bas wir bort ans beuteten, bag bie Beit, welcher ber Ausgang ber einen und ber Beginn ber andern angehoren, eine boppelte Litteratur, eine boppelte Bilbung und so auch eine boppelte Philosophie hatte, beren Geschichte gesonbert behandelt werben muffe, bas werben wir im Berlauf unferer Gefchichte beftatigt finden. Wir werben hier feben, wie die alte Litteratur ber Griechen und Romer, wiewohl fie ichon mancherlei frembartige Elemente aus bem Morgenlande in fich aufgenommen hatte, anfangs um bie driftliche Gefins nung und Dentweise faft gar nicht fich kummerte, bann ftolz auf ihr Alter, auf ben Glanz, mit welchem fie, wenn auch nur in burftigen Alittern bes Alterthums fich gu umtleiden mußte, auf bie unscheinbare Rebenbublerin bers abfah, julest, indem fie bie Starte biefer, bie Gewalt, welche fie über bie Gemuther gewonnen hatte, nicht mehr fich verleugnen konnte, boch von ihr ju lernen verschmabte. nur um so angstlicher an bas verschwundene Alterthum sich anzuschließen suchte und, als alles bies nichts half, über ihre Zeit verzweifelte. Go wie wir nun diese alte Litte=

ratur und Milosophie von ber driftlichen abgesonbert sich halten sehen, so werben wir auch ihre Geschichte von ber Geschichte bieser trennen muffen, wenn wir ihre Meinung, ihre Absicht, ihren Geist begreislich machen wollen.

Es ift ber langste Zeitraum in ber Geschichte ber als ten Philosophie, welchen wir vor une haben, es ift auch ber armfte an wahren und haltbaren Ergebniffen. Diefe Armuth schleppt fich burch sechs Jahrhunderie fort. fie fo lange fich erhalten konnte, giebt uns eins ber ftarkften Beispiele von ber gaben Lebenstraft eines einmal gur Selbfiftanbigfeit ausgebilbeten Bolfscharafters. Doch muß man beachten, bag manche Umftanbe zusammenkamen, ber fintenden griechischen Philosophie ein fo langes Leben zu Eine Beschäftigung mußte fie boch haben; es mußte fich noch ein Interesse an sie anknupfen, wenn sie auch nur in ber Ueberlieferung festgehalten werben follte; benn feine Ueberlieferung erhalt fich in ganglich tobter Befalt: fie muß an etwas Lebendiges fich anschließen, von welchem fie ihre Rahrung gieben kann. Diefes Intereffe fand nun die griechische Philosophie in ihren Beziehungen amm Driente und gur romischen Belt. Beibe Beziehungen fibrten zu einer größern Ausbehnung ber philosophischen Lebre über faft alle gebilbete Boller ber bamaligen Beit. Das fleine Griechenland fanbte feine Lehrmeifter über Meinafien, über Sprien und Aegopten bis nach ben Grengen Indiens aus; von Rom aus, wo die griechischen Gelebeten beimisch geworben waren, verbreitete fich ihre Lehre über ben gangen Abend Europa's, so wie über bas romi= fche Afrita. Benn im Often griechische Reiche und gries chifche Colonien fo blubten, baß fie fast alle volksthums liche Bilbung verbrangten ober in die griechische Urt ummanbelten, fo gab bie Natur ber Berhaltniffe ber griechis ichen Philosophie ein nothwendiges Geschaft an die Sand; fie mußte neben ben übrigen Bilbungsmitteln ber griechis ichen Schulen bas Ihrige thun zu biefer fortichreitenben Umwandlung. Benn aber im Besten bie machtigen Berrfcher ber Belt in die Berfammlungen ber griechischen Philosophen fich brangten, wenn fie ihnen schmeichelten, wie einst Alexander ber Große gethan hatte, wenn fie dieselben in ihre Bertraulichkeit aufnahmen, wenn fie ihnen von bem Raube ber Boller Geschenke barbrachten, wie hatte bies nicht ber fraftigste Sporn bes Ehrgeizes und aller Leibenschaften fein sollen, mit jeber Unftrengung einer Biffenschaft fich zu bemeiftern, die zu solchen beneibenswerthen Dingen führen konnte. Wie weit aber war man auch hierburch von bem naturlichen Ursprunge ber Philosophie abgekommen. Nicht ber Trieb und die Liebe gum Biffen führten gu ihr. Es waren von ber einen Seite ber nothwendige Gang ber Schule, von ber andern Seite bas Streben nach außern Bortheilen, welche fich ihrer bemeis ftert hatten. Golcher Triebfebern beburften bie bamaligen Griechen, welche schon gur Beit bes Cicero als ein Geschlecht ber rankevollsten, eitelsten und nichtswurdigften Menschen geschildert werden \*).

Wenn nun in dieser Beziehung ber Einfluß ber Romer und ber Orientalen auf die Philosophie einigermaßen gleich geschätzt werden kann, so brachten doch die einen und die andern einen sehr verschiedenen Geist in die Philoso-

<sup>\*)</sup> Man s. f. B. Cio. ad Quint. fr. I, 2, 2.

phie. Die Romer hatten nicht nur von wissenschaftlicher Entwicklung ben Griechen nichts zu gewähren, sonbern ihr Charafter konnte auch nicht einmal ben Griechen eine große Unregung ju neuen philosophischen Ibeen abgeben; benn ihre gange Richtung hielt fie von ben Gebieten fern, welche bie Philosophie in ihren hochsten Bestrebungen be-Rur bas Streben ber Romer, eine rechtliche Ginrichtung bes burgerlichen Lebens auszubilben, konnte auf bie einzelnen Untersuchungen ber Ethit einigen Ginfluß Aber auch hierin waren fie bem griechischen gewinnen. Charafter viel naher vermandt als bie Drientalen; benn fcon bie fpatern Stoifer, wie wir fruber erwahnt haben, hatten mit biefer Aufgabe fleißig fich beschäftigt, fo bag man nur fagen tann, bag burch bie Richtung ber Romer auf bas praktische burgerliche Leben die philosophischen Untersuchungen noch einseitiger in die Ginzelheiten ber Ethit geführt wurden, als bies icon fruber ftatt gefunden Also es ist nicht zu erwarten, bag ber romische Seift fur die Entwickelung ber Philosophie ein fruchtbares Element in die Untersuchung gebracht haben werbe. Doch war barum ber Unterricht, welchen bie Griechen ben Ros mern in ber Philosophie gaben, nicht ohne Ginfluß auf bie Form, welche fie in biefer Beit annahm. Gie bilbete fich baburch immer mehr zu einer feststehenden Ueberliefe= rung aus, wurde jest erft vollig Lehre ber Schule und Sache ber Gelehrsamkeit, anstatt daß sie fruher bas Ergebniß eines geistig bewegten Lebens gewesen war. haben zwar früher schon gesehen, daß allmalig ber alte schaffenbe Geift in ben Philosophen:Schulen abgenommen hatte; aber boch fand fich in ihnen immer noch eine ge-Gefch. b. Phil. IV. 3

wiffe Regsamkeit, welche in die alte Form ber Lehre eine neue Denkart einzuführen wußte. Dies gilt von allen Hauptschulen ber Philosophie; es gilt nur nicht von ber After-Philosophie ber Epikureer, benn in biefer blieb freilich von Anfang an fast Alles beim Alten. bei ben Peripatetifern finden wir eine Abanderung ber Formeln, welche wohl auch auf eine Aenberung ber Gefins nung beutet, und wenn auch nur ein fcmachliches Leben in moralischen Abhandlungen bis auf ben Kratippos ber= ab; in die alte Wademie pflanzte sich die neue in immer wechselnden Formen ein undere Entwickelung ber ftoischen Schule konnen wir bis auf bie Zeiten bes Cicero mit Sicherheit verfolgen. Mit bem Ginflusse ber Romer aber wurde bies allmalig anbers. Wenn bie Romer tamen, um von ben Griechen ju lernen, fo waren es nicht bie jest lebenben Griechen, ein tief verachtetes Geschlecht, welche fie als Mufter verehrten; es war bie Bluthe ber alten Beit, auf beren Ueberlieferung bie jegigen gelehrten Grieden ftolg waren und welche burch biefe bie Romer kennen hierdurch mußten auch bie Philosophen lernen wollten. auf bie Stifter ihrer Schulen gurudgeführt werben und es kam nun nicht fo fehr barauf an, Reues zu erfinden, als bas Alte in feiner Reinheit wieberherzustellen und es fo viel als moglich fich anzueignen. Man konnte in der That jest taum etwas Befferes thun. Daher wurde es nun eine ber Sauptbeschäftigungen in ben Philosophen= Schulen, bie Schriften ber alten Philosophen gu lefen und ju erklaren; Philosophen und Grammatiker wetteiferten mit einander, diese Schriften ju verbreiten, bas Echte und bas Unechte zu sondern, fie für bas Lesen in eine bestimmte

Orbnung ju bringen und ben Ginn berfelben ju erlautern. Auf Diefe Beife murben besonbers bie Schriften bes Plas ton und bes Aristoteles ber Gegenstand gelehrter Untersus dung in ben Schulen ber afabemischen und peripatetischen Philosophie. In der floischen Schule galt bas Unsehn besonders ihrer drei altesten Saupter; doch erhielt sich in ibr noch eine regere Fortbilbung, als in ben übrigen Schulen, weil die ethische Strenge, welche fie in fich ausgebilbet hatte, bem Sinne ber Romer und ber Beiten gusagte. In biefer Art ber gelehrten Beschäftigung mit ber Philofophie wurde nach und nach eine gewiffe allgemeine Sums me ber Ergebniffe festgestellt, welche bie eine ober bie anbere Schule als ihr Eigenthum in Anspruch nahm; biefe Sauptstude ber Lehre eigneten fich bie Schuler als einen kurgen Auszug ber Denkweise an, welcher fie fich bingegeben hatten; diese gingen auch als Meinungen in bas Leben über. Ueber einige biefer Punkte blieb alsbann auch wohl noch ein Streit übrig, aber mehr fur bie Schule, als fur bas Leben; er wurde gur Uebung bes Scharffinns, um bie Ueberlegenheit feiner Gelehrfamkeit ober feines Urtheils zu zeigen, nicht aus mahrem Intereffe fur die Untersuchung geführt. Nachbem bie Lehren ber verschiebenen. Schulen fich so gegen einander abgegrenzt hatten, waren fie freilich beständig bereit, fich mit einan= ber ju meffen; aber man wußte es fcon, bag aus biefem Streite nichts weiter erfolgen wurde; man hatte fich bariber abgefunden, daß die Berschiebenheit ihrer Meinungen in einem verschiebenen Standpunkte ber Untersuchung, in einer verschiebenen Unficht ber Dinge beruhe, welche man ein fir allemal in biefer ober jener Schule gefaßt hatte.

Die Grundsate ber Lehren wurden nicht mehr in Ueberlegung genommen, um von ihnen aus die Wiffenschaft weiter fortzubilden; so wie im Politischen, so auch in der Philosophie hing man einem Führer an; man hatte eine Partei ergriffen.

Es war naturlich, bag in biefem gelehrten Befen, welches man mit ber Philosophie trieb, auch bas Streben nach bem Alterthumlichen fich geltenb machte. Denn bie Gelehrsamkeit überhaupt geht gern auf bas Alte jurud und bei ben Romern besonders war feit bem Berfall ihres Staats bas Streben nach bem Alterthumlichen nichts Un= gewöhnliches. Daber tamen jest auch manche icon verschollene Arten ber Philosophie wieber gum Borfchein. 3war die Hauptrolle spielten noch die vier Sekten, welche fcon in ben frubern Beiten bie großefte Bebeutung ges wonnen hatten, die Atademifer, Die Peripatetifer, Stoifer und Epikureer, aber es machten fich neben biefen auch bie Philosophie bes Berakleitos, ber Pothagoreer, ber Koni= ter und ber Steptiter wieber geltenb. Bon biefen find uns befonders die beiden lettern bier ju bemerken; benn bie Erneuerung ber herakleitischen Philosophie trat nur in einem fehr vereinzelten Punkte bervor und bie neuern Pp= thagoreer geboren, wie schon früher bemerkt, ihrer großern Bebeutung nach ben mpftischen Regungen ber griechisch= orientalischen Philosophie an. Dagegen die neuern Koni= ker gingen aus berfelben Reigung bervor, welche in biefer Beit auch ben Stoicismus begunftigte, so wie wir ja fruber auch ein konisches Element in ber Lehre ber Stoiter gefunden baben. Es mar vorberrichend bie praktische Seite diefer Lebre, welche angog und welche burch die Dischung

bes romifchen Geiftes mit ber griechischen Philosophie bervorgehoben wurde, obwohl ber Rynismus unter ben Romern keinen großen Beifall erhielt, weil er ben feinern Sitten ber romischen Bornehmen, welche allein mit ber Philosophie fich beschäftigten, wiberfteben mußte. fteptische Philosophie aber, wenn auch ben Romern felbst wenig genehm, ging boch ebenfalls aus bem Buftanbe ber Philosophie hervor, in welchen fie burch ihre Beziehung gu ben Romern gefommen war. Denn es ift flar, bag bie vorber angegebene Beise, Die Philosophien ber verschiebe= nen Schulen als Anfichten ber Belt und bes Lebens gu behandeln, welche nach bem verschiebenen Standpunkte eines jeben auf verschiebene Beife gefaßt werben konnten, bie fleptische Denkart nicht wenig begunftigen mußte. Daß biefe nicht in ben Formen ber neuern Mademie fich bewegte, fonbern bem altern Stepticismus fich anfchloß, erflart fich zum Theil daraus, daß bie neuere Akademie felbst eine Umbilbung erfahren batte und theils wieber auf ben Platon gurudgegangen, theils mit ber ftoifchen Lehre in ein vertrauteres Berhaltniß gerathen mar; jum Theil liegt ber Grund hiervon auch barin, bag ber neuere Stepticis: mus an keine ber vier Hauptschulen ber Philosophie sich anschließen konnte, sonbern eben aus einer gelehrten Bergleichung aller Schulmeinungen hervorging.

Uebrigens bedarf es wohl kaum ber Erinnerung, daß bei einer folchen gelehrten Schulphilosophie, wie sie in dieser Zeit sich ausbildete, es fast unvermeidlich war, daß auch ein eklektisches Bestreben mit ihr Sand in Sand ging. Wenn man auch im Gefühl seiner Schwäche ber eigenen Ersindung in den Wissenschaften entsagt hat, so

١

wird man boch die Freiheit des Urtheils nicht leicht fich nehmen laffen, welche in ber Bahl ber verschiebenen, fcon ausgebilbeten wiffenschaftlichen Unfichten fich fund giebt. Diese Bahl wird nach ben verschiedenen Gigenthumlich= feiten ber Menschen verschieben ausfallen; tommen fie nicht etwa blos burch ein zufälliges Berhaltniß zu ihrem Lehrer und zu ihrer Philosophie, so ift es eine eigenthumliche Reigung, welche fie bestimmt, fich biefer ober jener Gekte anzuschließen. Aber es läßt sich freilich auch nicht erwarten, daß bies ohne allen Borbehalt geschehen werbe, benn bie Neigungen ber Menschen wollen nie vollkommen mit einander stimmen, und fo trifft man benn lieber ein Abkommen, in bem einen Punkte ober in ben Sauptfachen zwar ber einen Partei fich anzuschließen, in gewiffen ans bern Punkten aber einer andern. Dies geht um so leichs ter von fatten, je weniger man burch eigene grundliche Untersuchung zu ber Anficht ber Schule gekommen ift, je weniger man also auch mit voller Ueberzeugung ihr anbangt. Es liegt in ber Natur eines folchen Bablens un= ter ben schon ausgebilbeten Deinungen, bag ber miffenschaftliche Zusammenhang babei nicht besonders forgfältig berucksichtigt und bag beswegen ein loderes und schwach= liches Berfahren mit ben Begriffen von ihm begunftigt Man begnügt fich mit bem, was wahrscheinlich ift und mas benn naturlich bem Einen anbers als bem Un= bern scheint. Doch sucht man babei auch, je weniger man fich felbst vertrauen tann, um so mehr bem Urtheile ber gewöhnlichen Meinung, ber gemeinen Borftellungsweise, welche im Leben ber gegenwartigen Beit gilt, fich angufoliegen. hierin ift vielleicht bas großefte Berbienft biefer

wahlerischen Philosophie. Gie halt einigermaßen bas Bewußtsein von bem jusammen, mas die Beftrebungen bes allgemeinen vernünftigen Lebens von ber Philosophie erbeischen; fie ftellt fich ber falfchen Deutung entgegen, welche die ungenügende einseitige Philosophie über bas Sefuhl ber Bedurfniffe, die uns gur Philosophie treiben, ergeben zu laffen geneigt ift, und kommt baburch zuweilen au einer Magigung ber Ergebniffe, welche von ben gro-Bern Philosophen felten erreicht wird. Aber freilich es ift fein Beftand babei; ihre Dagigung entfteht nur aus ihrer Sowache. Die Uebertreibungen fucht fie zu vermeiben; ba, wo eine einseitige Richtung bes Denkens, wo bie einfeitige Auffaffungeweise eines Grundsates auf bie Spite getrieben werden foll, ba scheut fie fich au folgen; bie Richtung aber, die einseitige Auffaffungsweise lagt fie bes fteben und fo hat fie ihren eigenen Seind in fich felbft. Rur insofern mag baber ihre Dagigung zu loben fein, als fie boch funftigen Beiten eine Meinung überliefert, welche ju wiffenschaftlicher Forschung anregen tann. fucht die Fruchte ber frubern Beit ohne Dube zu ernten; aber ohne Arbeit ift tein geiftiger Befit. Go murbe von Seiten bes romifchen Ginfluffes auf Die Philosophie eine Bermifchung ber verschiebenen Lehren eingeleitet und es war nicht leicht zu vermeiben, bag babei auch bie Deinung auftam, bag bie Streitigkeiten ber Schulen, wenige Bens berer, welche einige Bermanbtschaft unter einanber baben, nur unwefentliche Puntte betreffen mochten und fich wohl auf eine friedliche Weise ausgleichen liegen. Wir haben fcon früher Spuren biefer Meinung in ber floischen und in ber neuern glabemischen Schule gefunden. Doch

es gab einen Grund, weswegen sie in dem Sange der romisch-griechischen Philosophie keine lebhaften Fortschritte machen konnte. Denn indem man in dieser auf die geslehrte Beschäftigung mit den Schriften der alten Philossophen zurückgeführt wurde, indem auch der geschichtliche Sinn der Romer hierdei sich behauptete, konnte man über die Verschiedenheiten der Lehre nicht so leicht hinweggehn.

Dagegen in ber Richtung, welche bie Philosophie bei ber Bermischung bes Griechischen mit bem Drientalischen einschlug, wurde ber Neigung, Berschiebenartiges zu vereinen und die wichtigsten Unterschiede ber Lehre zu übersehen, ein viel größerer Raum eröffnet. Da, wo man Griechisches und Drientalisches vereinigen zu konnen glaubte, ba mußte wohl die Rabigkeit zu unterscheiben fcon febr gefdwacht worben fein. Wie hatte man babei ber Bersuchung wiberfteben follen, in allen Lehren Alles au seben? Richt eben febr schwer konnte bies halten in ben Gebieten ber Betrachtung, auf welche man bier feine ganze Liebe gerichtet hatte. Es waren bies, wie wir wiffen, die dunkelsten Gebiete ber Philosophie, in welchen bie Darftellung fich uns versagt, weil eine jebe Unschauung uns fur biefelben verläßt, in welche nur Uhnungen bringen und welche nur beswegen unfere Blide, unfere Gebanten feffeln, weil unfere Sehnsucht über jebe Grenze der Erkenntnig hinausreicht. Ueber biefe Gebiete fand man bei ben alten Philosophen theils nur Andeutungen por, welche bazu bestimmt, die Beschranktheit gegenwartis ger Erkenntniß zu bezeichnen, boch hierzu zuweilen bilb. licher ober mythischer Ausbrucke fich zu bedienen fur nothig gefunden hatten, theils waren auch barüber zuweilen be-

fimmtere Deinungen geaußert worben, welche boch nicht verkennen ließen, baß fie nicht gang in eigentlichem Sinne verstanden fein wollten. Genug man konnte fich kaum verleugnen, daß man es hier mit etwas zu thun hatte, was in Borten fich nicht rein ausbruden lagt, was baber, wenn auch nicht ber Erkenntnig, boch ber Lehre un= juganglich ift. Inbem man nun aber boch in biefes Sebiet ber Untersuchung sich gezogen fühlte, sah man sich in ber Berlegenheit, einen Ausbruck fur bas Geheimnigbolle fuchen gu muffen, um es gur Anertenntnig gu bringen, um es zu preifen, um es als einen Gegenftanb ber Berehrung barzustellen. In biefem Drange, bas Geheimnif bes Gottlichen und feines Berhaltniffes zu uns zur Sprache zu bringen und es boch als ein Unaussprechbares zu verehren, kamen bie Drientalen zur griechischen Philosophie und bie Griechen zu ber myftischen Beisheit ber Drientalen. Je mehr man fich nun hierbei genothigt fah, bie Ausbrude in einem bilblichen und mythischen Sinne au nehmen, um fo mehr fant man auch, bag man einer freien Auslegung ber Lehren ber alten Philosophen Raum ju geben, daß man hinter bem nachsten Sinn ber Worte eine tiefere Bebeutung zu suchen habe. Und wie febr wurde nun hierdurch die Meinung begunftigt, daß nur in verschiedenen Formeln derfelbe Sinn sich ausgedrückt habe, bag im Grunde alle ober boch bie tiefften Philosophen mit einander einig feien, besonders ba eben an biefen aus . Berften Grenzen ber Forschung wirklich mehr Einigkeit unter ihnen gefunden wurde, als in ben Untersuchungen, welche ber Mannigfaltigkeit ber weltlichen Erscheinungen fich zuwenden. Ueber bie Berschiedenheit ber Lehren in

diesen lettern Punkten glaubten die leicht wegseben zu birfen, welche bas Befen ber Philosophie allein in ber Ents bullung bes Gottlichen fuchten, fo weit'es enthullt werben tonne, aber nur wenig barauf achteten, wie bie Untersuchung ber weltlichen Dinge mit ber Erkenntnig bes Gottlichen zusammenhange, und fo fanden fie zulett, baß alle Philosophie, in welcher Gestalt sie fich auch bargestellt haben mochte, auf Eins binauslaufe, auf bas, mas con bie alteften Weisen zu verfunden geftrebt hatten, was von Griechen und Juben, von agyptischen Prieftern, von Magiern und Symnosophisten auf gleiche Beise nur unter verschiebenen Kormen und in verschiebenen Graben ber Reinheit fur bas Babre anerkannt worben sei. So wurde eine vollige Bermifchung aller religiofen Lehren, aller philosophischen Spfteme, bamit auch ber Berluft aller Bestimmtheit in ber Lehre eingeleitet.

Ein charakteristischer Zug in bieser Richtung ist die schwarmerische Berehrung des Alterthumlichen in Religionen, Sitten, Gebräuchen und Lehren. Je weiter man zurückging, um so näher glaubte man dem Göttlichen zu kommen. In dem Alterthum lag der Ursprung der religidsen Regungen, aus welchen alle alte Religionen sich heraus gedildet hatten, und um so reiner waren also auch hier die Bestrebungen, die Absichten der alten Religion ausgedrückt zu sinden; so lange man nicht zu einer anbern Religion gekommen war, mußte man auf die Bebeutung jenes Ursprunges zurückzukommen streben. Daher
sich natürlich, daß man in der Richtung, in welcher
man Religiöses und Philosophisches unter einander mischte,
auch auf die Lehren der altern Philosophen zurückzugeben

pic geneigt fand. Dag man, indem man fie alle gu vereinigen und ju einem und bemfelben 3wede ju gebrauchen fuchte, mit ber Auslegung fehr willfurlich zu Berte geben mußte, laßt fich begreifen. Golde Auslegungen aber fich felbft und Andern glaublich zu machen, bazu war ein treffliches Mittel bie Meinung, welche fich jest mehr und mehr verbreitete, bag Mues in ben Lehren ber griechischen Philosophie aus einer altern Quelle gefloffen fei, namlich aus ber Lehre orientalischer Weifen, welche wieder auf einen Mittelpunkt gurudginge, auf eine Offenbarung. Diefe, welche freilich nicht unmittelbar nachgewiesen werben konnte, in ihren entfernten Spuren zu verfolgen, fie wo moglich in ihrer ursprunglichen Reinheit wiederhergufellen und eine jebe mahre Erkenntnig bes Gottlichen und feiner Beziehungen zu uns als einen gebrochenen Strahl ber urfprünglichen Beisheit barguftellen, bies war die Aufgabe, welche man ju lofen ftrebte. hier war nun ben Bermuthungen ein unermeglicher Spielraum gegeben, welche bei ber Schwäche ber bamaligen Beit in ber hiftorischen Kritit balb für fichere Ueberlieferungen angesehen wurden; verfalfchte und untergeschobene Schriften von mancherlei Art kamen bingu und so bilbete sich allmalig ber Bahn aus , bag es nicht unmöglich fei, auf eine allgemeine Quelle aller mabren Erkenntnig unter ben Denfchen zurüdzufommen.

Wenn jedoch diese Erkenntnis bei den spätern Philossophen und unter den gegenwartigen Menschen nicht mehr in ihrer vollen Reinheit gefunden werden sollte, so muste es einen Maasstad geben, nach welchem man die größere oder geringere Reinheit der einen und der andern Lehre

beurtheilen konnte. Dieser konnte nur in ber allgemeinen Anficht ber Beit von bem, mas als gottlich ju verehren fei, und von feinen Beziehungen zu ber Belt gefunden werben, und ba biefe Unficht aus einem religiofen Beburfniffe fich gebilbet hatte, fo mußten auch die philosophischen Systeme, welche bas religibse Element bes Lebens zu begunftigen ichienen, ale ber getreufte Abbrud ber urfprunglichen Beisheit angesehen werben. In biefem Ginne murden besonders die Pothagorische und die Platonische Lehre bervorgezogen. Auch mit ber Lehre bes Aristoteles wußte man fich zu befreunden. Die stoische Philosophie bagegen, obwohl man von ihr febr viel, vielleicht bas Deifte in ben einzelnen Untersuchungen entnahm, hatte boch Manches, was zuruchtieß, namentlich bie materialiftische Anficht, das unerbittliche Fatum, ben Trop bes Beifen auf seine Tugend; boch auch ihr suchte man Reime bes Bahren zu entnehmen. Am wenigsten konnte man naturlich bie ftarre Einseitigkeit bes atomistischen Syftems in ben Muß aller übrigen Ansichten bringen; boch finbet man Spuren, bag man auch die poetisirenben Spruche bes Demofritos und bas Beifpiel feines Lebens berbeirief, um fur bie Bahrheit ihr Zeugniß abzulegen. Go suchte man, je weniger man in ber Rraft feiner eigenen Gebanten einen fichern Salt finden konnte, um fo mehr Beugniffe berbeiguschaffen, fie nicht fo febr nach bem Gewichte als nach ber Bahl schätenb. Es war bie Uebereinstimmung bes Alterthums, ja aller Beiten, aller Boller, aller Beis fen, auf welche man fich berufen zu muffen glaubte.

Es wird zu bemerten fein, bag bie Anficht ber gotte lichen Dinge und ihres Berhaltniffes zu ber Welt, welche

in ber griechisch = orientalischen Philosophie sich ausbilbete, wefentlich von ben Lehren ber altern griechischen Philosophen fich unterschied, mit ben Berbaltniffen unferes Beitraums aber in genauer Berbindung fand. Indem man auf bie alteften Offenbarungen Gottes gurudgutommen fuchte, wendete man fich ber Meinung zu, daß die Offenbarung bes gottlichen Lichtes, welches uns und bie gange Welt erleuchte, in ber fruberen Beit bie Belt heller erleuchtet habe, baß es aber burch bie Schuld ber Menschen allmalig in fortschreitenbem Grabe verdunkelt worben fei. Der klare Augenschein bes ganzen gegenwärtigen Lebens und eine jebe Bergleichung, in welche man biefes mit ber Bergangenheit feten mochte, schien biefe Meinung zu bestätigen. Bo war jest bie ichopferische Rraft bes Gebankens zu finben, welche fo große Werke hervorgebracht, fo viele gur regften Forschung befeuert hatte? Jeber ber gegenwartis gen Menschen mußte als einen Schuler ber Bergangen= heit fich bekennen. Bis gu-bem Grabe berab mar man erfclafft, bag man nicht einmal fich vorstellen konnte, bie Menschen waren sonft erfindsamer gemesen; man meinte, fie batten nur beffere Ueberlieferungen gehabt; fie hatten, bem Urfprunge berfelben naber ftebend, ihren Ginn beffer Nichts Anderes schien jest übrig zu begreifen gewußt. au bleiben, als burch bie bekanntern und offnern, wiewohl trubern Ueberlieferungen ber nabern Beiten zu ben buntlern, aber gehaltvollern Offenbarungen ber fruheften Beiten jurudzusteigen und wo moglich burch bie nothigen 3wischenftufen bas Berftanbnig ber Bergangenheit fich ju verschaffen. Dan wurde hierburch ju ber Unficht geführt, bag uns bas Gottliche nur burch eine absteigenbe Reihe pon Offenbarungen bekannt werbe, und indem man boch Alles an bas Gottliche anzuknupfen für nothig fand, bilbete man fich bie Borftellung, bag in ihm felbft bie Nothwendigkeit liege, eine folche Reihe zu burchlaufen. Go bachte man fich ben Denschen und die Belt nur in einer mittelbaren Berbindung mit Gott, einem fur uns verschloffenen und unguganglichen Befen. Dies ift bie Ansicht ber Emanations= lebre, welche in bem vor uns liegenden Zeitraume fich verbreitete, bem griechischen Alterthume aber fremb war, eine Ansicht, welche aus orientalischen Borftellungsweisen fich berausbilbete und besonders ber Denkweise ber bamaligen Beit entsprach. Den Griechen lag ihrer gangen Denkart nach ber Begriff eines thatigen Schaffens gar nicht fo fern von bem Begriffe ber Bolltommenheit, welchen fie mit bem Begriffe Gottes verknupften, als ben Drientalen. Das ber hat fich jenen auch bie Ansicht, welche man in ben neuern Zeiten mit bem Namen bes Syftems ber Immaneng bezeichnet hat, nur in einer febr unvollkommenen, fast gang polemischen Korm, entwickeln tonnen; biefe bagegen brachten in die Philosophie eine Lebensansicht, welche in einer vollig in fich abgeschlossenen Rube ber Beschauung bas Bochfte zu erkennen meint. Daber mußte auch bei biefen zuerft in recht ftarkem Ausbrucke bie Frage erwachen, wie aus ber Rube bes vollfommenen Befens bie Unruhe ber weltlichen Thatigkeit fich habe erzeugen konnen und biefe Frage mußten fie fich fo zu lofen fuden, bag bei bem Bervorgeben ber Belt aus Gott biefer unverandert in feinem Befen bleibe und bas Bervorgeben jener foviel als moglich nur geschehen laffe. hierin liegt eben bas Befen ber Emanationslehre, welche aus ber Natur Gottes ohne seine Thatigkeit die Welt aussties send sich benkt, einen Ausstuß, welcher nicht in Gott, sondern nur in einem Andern ist. Wie sich hieran die Borstellung anschloß, daß die Emanationen weiter in eis ner absteigenden Reihe von Wesen sich fortsehen müßten, haben wir aus den besonderen Borstellungen dieser Zeit schon früher zu entwickeln gesucht, im Allgemeinen aber ging es aus dem Gesühle des Uedels in der Welt hervor, weil das Uedel aus dem Wesen Gottes nicht unmittelbar suesen zu können schien. Es wurde in dieser Ansicht in der Abat eine Untersuchung stark angeregt, welche früher kaum berührt worden war. Die Frage nach der Abkunst der Dinge aus Gott erwachte jest in einer viel dringendern, in einer viel bestimmtern Art, als sie früher ausgesaßt worden war.

Benn man nun aber boch in bem Gefühle bes Ue bels und ber Entfernung von Gott und von seiner urfprunglichen Offenbarung eine Abhulfe ber Noth und eine innigere Berbindung mit Gott suchen mußte, fo war auch ber Beg, auf welchem man hierzu ju gelangen hoffte, wefentlich von bem verschieben, welchen sonft eble Griechen und Romer geben ju muffen geglaubt hatten. Es war nicht ein Leben voll von That und Sandlung, ein Leben in ber politischen Gemeinschaft mit Anbern ober auch nur ein thatiges Leben im Rreise bes Pripatmanns, welches man empfahl, fondern eben biefe Arten bes Lebens fchienen ben Orientalen und ben Griechen, welche bie orientalifche Anficht in fich aufgenommen hatten, nur von fehr untergeordnetem Berthe. Gine großartige politische Unfict tonnte bei ihnen nicht auftommen, ba fie gur thas tigen Anwendung berfelben keinen Raum fur fich fanben, und fo wie bei ben Alten bas Staatsleben vor jebem anbern außerlich thatigen Leben immer ben Borgug gehabt hat, so mußte bamit auch ihre Werthschatzung ber außern Thatigkeit überhaupt nur einen fehr niebern Grab anweisen. Ueberbies aber hangt biese Meinung von bem thatigen Leben in ber außern Matur auch bamit zusams men, bag bie Materie und bas Korperliche nur als bie Beschränkung bes Geistigen, als bas verunreinigenbe Princip, als die Quelle alles Uebels angesehen wurde und baß hiernach in der That auf eine folgerichtige Beise auch eine jebe Beschäftigung mit ber außern Ratur, ein jebes Sandeln in Beziehung auf biefelbe in bie Gefahr gu fturgen fcbien, burch bie Berührung mit bem Materiellen fich zu verunreinigen. Satte boch icon Platon geaußert, bag bie Bearbeitung bes Teugern, fo wie bie Betrachtung beffelben mehr ein nothwendiges als ein schones Geschaft ware. hierin schien man vielleicht weniger von ber Unficht bes flaffischen Alterthums und ber altern griechischen Philosophen abzuweichen, als barin, bag man auch ben Beg bes wiffenschaftlichen Nachbenkens verschmabte ober wenigstens nur febr gering achtete. Zwar wiffen wir, bag bie griechischen Philosophen zuweilen auch wohl einen mißgunftigen Blid auf die Berehrer ber entoflischen Biffenschaften warfen, aber boch waren bie vorzüglichsten unter ihnen nicht abgeneigt, jenen niebern Erkenntniffen bas Berbienft jugusprechen, bag fie bem Menfchen eine mabre Bilbung bes Geiftes gewährten, welche auch wohl als eine Borftufe gur Philosophie betrachtet werben tonne. Diesen Werth ber enthklischen Wiffenschaften mochten bie Drientalen nicht anerkennen; fie finden nur eins an ihnen

an loben, bag fie namlich ben Geift von bem Korperlichen abmenden : fie gewähren nichts, fie gewöhnen uns nur etwas zu vermeiben. Dies Bermeiben ift aber eigentlich bas, was als ber mahre Beg jur hohern Ginficht und jur Aufnahme ber mahren gottlichen Offenbarung fuhren foll, bas Bermeiben einer jeben Berunreinigung mit ber Da= terie, fo weit es irgend getrieben werben fann. Die moglichte Steigerung in ber Enthaltsamkeit vom finnlichen Benuffe, in ganglicher Abtobtung ber finnlichen Triebe, in Rafteiung bes Fleisches wird fur bas einzige Mittel, um jum Beile und auch zur Biffenschaft zu gelangen, gehalten. Ran boffte, wenn bas Auge fur bas Meugere, wenn jeber Sinn fur bas Sinnliche fich geschloffen habe, bann werbe bas Auge und ber Ginn fur bas Geistige fich offnen. Dies batte eben fo verberbliche Folgen fur bie Entwicklung ber Biffenschaften, als fur die Ansicht, welche baburch vom praktifchen Leben gefagt wurde. Während man von biefem fich guruckzog, ober es nur aus 3mang betreiben zu muffen glaubte, um fich um fo bober zu bunten, je mehr man es verachtete, konnte man auch bie Arten ber Biffenschaft, welche mit ihm in Berbindung fteben, nur gering achten. Es entwidelte fich bier ein Gegensat zwischen bem , was in ben Biffenschaften bem Leben bient ober in ber ge wohnlichen Borftellungsweise bes Lebens festgehalten werben muß, und zwischen bem, mas von biefer abzieht und bagegen auf bie ibealen Grenzen aller Biffenschaft beutet. Diefe lettern Bestandtheile ber Biffenschaft , bas, mas man in neuern Beiten bas Transcendentale genannt bat, was bie Ibeen Gottes und ber Welt barzustellen sucht, Arebten bie Philosophen, von welchen wir reben, von bem Seft. b. Phil. IV.

erftern Beftanbtheile gu fonbern, um es rein, wie es fur fich ift, auffassen zu konnen. Daburch brachten fie einen Zwiespalt, einen Widerspruch in die Wiffenschaft, so wie fie ibn ja auch im Leben fanben, in welchem bas Gute und bas Boje, ber Beift und bie Materie in einem beftanbigen Rampfe mit einander liegen follten. Bielleicht mochte man bies noch fur einigermaßen erträglich halten, wenn fie nur nicht auch gerathen hatten, gegen ben bofen uns befampfenden Feind nur bie Augen zu schließen und bie Sande von ihm zurudzuhalten. Und boch thaten fie bies, wenn fle bas thatige Leben, welches bas Materielle angreift, qu beseitigen suchten, ja fie thaten noch mehr, wenn fie fogar bie Beschäftigung mit ben Wiffenschaften, welche mit bem thatigen Leben in Berbindung fteben, als ein Mittel billigten, um von bem thatigen Leben abzukommen. Uebers legt man fich bies, so kann man wohl nicht leugnen, bag in ber gangen Borftellungsweise biefer Manner eine Berwirrung ungleichartiger Elemente berrichte.

Aber wenn sie nun von dem Sinnlichen abmahnten und die entyklischen Wissenschaften auch nur als Mittel betrachteten, den Geist vom Falschen abzuziehen, aber nicht ihn emporzuleiten zu dem Höhern, welche Mittel blieben ihnen alsdann noch übrig, das Wahre zu erkennen? Wir haben gesehen, wie sie den alten Ueberlieferungen mit religiöser Ehrsurcht vertrauten, wie sie dieselben stufenweise von dem Alten zu dem Aeltern hinauf zu verfolgen suchten, wie sie aus ihnen allen denselben Geist zu vernehmen glaubten und wie sie daher mit Vergleichung und Auslegung derselben sich zu beschäftigen für nützlich hielten. Diese Berehrung des überlieserten Wortes war

bei Bielen von Aberglauben nicht frei, so wie man benn in ber Beit, von welcher wir reben, überhaupt und befonbert in ber angegebenen Richtung ben gebeimen Rraften ber Borte und Zeichen und allen ben geheimen Runften, welche mit folchen Dingen fich beschäftigen, großes Wes wicht beimaaß; aber bie Meiften berer, welche ber Philos fophie mahrhaft fich zugewandt hatten, mußten boch eins feben, bag man zu ben alten Ueberlieferungen ben rechten Beift bingubringen muffe, um fie ju verfteben; benn bem Spotter, bem Leichtfinnigen und Flatterhaften werbe es nichts helfen, wenn er mit ihrer außerlichen Farm fich beschäftigen wollte; er werbe Worte boren ober Beichen feben, ohne ihren Sinn zu ahnden. Daher forberten fle ein reines Bemuth, einen frommen Glauben, Gifer und Einsicht, mit welchen man die heiligen Spriche ber Philofophie und ber Propheten auffassen und die beiligen Gebrauche begehen folle, um von ihnen ben gewünschten Rusgen ju gieben. Um biefer Forberung ju genügen, glaubte man, fich von bem Aeugern gurudziehen zu muffen, um nichts Anderes zu schauen, als nur bas reine Wefen unse red Seiftes ober unserer Vernunft. Go wurde man auf bie Bereinfachung feines Wefens und feines Schauens, auf bie innerliche Beschauung geführt, welche bie Drientalen in fo verschiebenen Geftalten und empfohlen haben. Indem man fich von allem Aeugeren abzusondern trachtete, wollte man ben naturlichen Busammenhang ber Dinge unterbrechen, um in einen boberen Bufammenhang fich in versetzen. Da jenes und bies unmöglich ift., so mar bie natürliche Folge bavon, bag man in einen willkurlichen Busammenbang ber Borftellungen fich bineintraumte, ber dußenwelt an der personlichen Denkweise gebrochen abspiegelte. Daß auf solche Beise keine wahre Biffenschaft zu Stande kommen konnte, ist begreislich. Die falsche und trügerische Welt, deren verunreinigende Berührung man floh, sie war selbst nur ein Trugbild der Einbildungskraft, ein abstraktes Bild der sündigen Gelüste, in welschen man sich verstrickt sah, deren Schuld man aber lieden man sich verstrickt sah, deren Schuld man aber lieder auf das Teußere abwälzen, als in sich selbst anerkennen wollte. Die Wahrheit, welche diesen Irrthümern zum Grunde lag, floß nur aus dem Gesühl der Schwäche, in welche die alten Bölker und das ganze Princip ihres Lebens versunken waren, und aus der daran sich anschliessenden Sehnsucht nach der Entwicklung eines höhern Princips und eines kräftigern Lebens.

Schon früher haben wir angebeutet, daß in der driftstichen Religion das neue Princip belebend für die Entswidlung der ganzen Menscheit sich dilben sollte. Dies darzuthun würde die Aufgabe einer vollständigen Geschichte der Menscheit sein, deren Theil die Geschichte der Philossophie ist. Der Beweis dasur im Allgemeinen liegt darin, daß von der driftlichen Religion alle die Wölker in ihren Sitten und Einrichtungen, in ihrem wissenschaftlichen Lesden die Fortschritte der neuern Geschichte ausgegangen sind. Ihrem Theile nach trägt auch die Geschichte der Philosophie zu diesem Beweise dei, indem sie nachweist, daß die Fortschritte der neuern Philosophie aus dem Chrissenthume hervorgegangen sind und im Wesentlichen die Bestimmung gehabt haben, der christlichen Gesinnung eine

de entsprechende Biffenschaft zu finden. Doch auch biese Aufgabe ber Geschichte ber Philosophie liegt gegenwartig mod nicht vor uns; fie kann erft bei ber Betrachtung ber driftiden Philosophie allmalig gur Losung kommen. ben Erscheinungen aber, mit welchen wir es beim Ausgange ber alten Philosophie gu thun haben werben, tonnen wir nur eine Borbereitung jur driftlichen Dents at finden, welche fich ausspricht in ber Gehnsucht nach twas Befferem, als was von ber Gegenwart geboten wurde. Aber freilich bie, welche unter ben Beiben eine folde Sehnsucht fühlten, vergriffen fich in ben Mitteln, bie Gebrechen ber Gegenwart zu beilen; fie faben bas Gute nicht in ber Bukunft, welche uns verheißen worben, sondern in der Vergangenheit, in welcher die Bluthe ber alten Bolfer lag; in ben alten Offenbarungen fuchten fie if beil; baber bas Festhalten an bem alten Aberglauben, an bem alten Gogenbienfte', bas Bertrauen auf alte Ges brauche und auf bie Berfohnung bes Gottlichen burch aus fer Dofer; baber ber ohnmachtige Rampf gegen bie Rraft bir neuen Gefinnung und Richtung bes Lebens, welchen man burch bie Bermischung bes philosophischen Gebanlms mit ben religibsen Ahnungen bes Alterthums besien zu konnen hoffte. Auch ba, wo bie Hoffnung auf ine spatere, vollkommenere Offenbarung fich vorfand, dacte man fie nur in ber alten Beise als eine volkshimliche Offenbarung, begleitet von der Wiederherstellung bes alten Glanzes und ber alten herrschaft bes Bolkes. Die alle Philosophie, bie alte Gefinnung batte noch nicht bie alle Bolksthumlichkeit, aus welcher Philosophie und Gesummg sich entwickelt hatten, verleugnen gelernt.

boch zulett nur ben Zusammenhang bes Innern mit ber Außenwelt an ber personlichen Denkweise gebrochen abschiegelte. Daß auf solche Weise keine wahre Wissenschaft zu Stande kommen konnte, ist begreislich. Die falsche und trügerische Welt, deren verunreinigende Berührung man floh, sie war selbst nur ein Trugbild der Einbildungskraft, ein abstraktes Wild der sündigen Gelüste, in welschen man sich verstrickt sah, deren Schuld man aber lieden man sich verstrickt sah, deren Schuld man aber lieder auf das Teußere abwälzen, als in sich selbst anerokennen wollte. Die Wahrheit, welche diesen Irrthümern zum Grunde lag, floß nur aus dem Gesühl der Schwäche, in welche die alten Wölker und das ganze Princip ihres Lebens versunken waren, und aus der daran sich anschliessenden Sehnsucht nach der Entwicklung eines höhern Prinscips und eines kräftigern Lebens.

Schon früher haben wir angebeutet, daß in der christe lichen Religion das neue Princip belebend für die Entswidlung der ganzen Menschheit sich bilden sollte. Dies darzuthun würde die Aufgabe einer vollständigen Geschichte der Menschheit sein, deren Theil die Geschichte der Philosssophie ist. Der Beweis dasur im Allgemeinen liegt darin, daß von der christlichen Religion alle die Bolfer in ihren Sitten und Einrichtungen, in ihrem wissenschaftlichen Lesden und in ihrer Gesinnung gebildet worden, von welschen die Fortschritte der neuern Geschichte ausgegangen sind. Ihrem Theile nach trägt auch die Geschichte der Philosophie zu diesem Beweise bei, indem sie nachweist, daß die Fortschritte der neuern Philosophie aus dem Chrisskenthume hervorgegangen sind und im Wesentlichen die Bestimmung gehabt haben, der christlichen Gesinnung eine

ibr entsprechende Biffenschaft zu finden. Doch auch biese Aufgabe ber Geschichte ber Philosophie liegt gegenwartig noch nicht vor uns; fie fann erft bei ber Betrachtung ber driftlichen Philosophie allmalig zur Lofung kommen. ben Erscheinungen aber, mit welchen wir es beim Musgange ber alten Philosophie ju thun haben werben, tonnen wir nur eine Borbereitung gur driftlichen Dents art finden, welche fich ausspricht in ber Gehnsucht nach etwas Befferem, als was von ber Gegenwart geboten wurde. Aber freilich bie, welche unter ben Beiben eine folde Sehnsucht fühlten, vergriffen fich in ben Mitteln, bie Bebrechen ber Gegenwart ju beilen; fie faben bas Sute nicht in ber Bufunft, welche uns verheißen worben, sondern in ber Bergangenheit, in welcher bie Bluthe ber alten Bolfer lag; in ben alten Offenbarungen fuchten fie ibr Beil; baber bas Festhalten an bem alten Aberglauben, an bem alten Gogenbienfte, bas Bertrauen auf alte Gebrauche und auf bie Berfohnung bes Gottlichen burch aus bere Opfer; baber ber ohnmachtige Kampf gegen bie Rraft ber neuen Gefinnung und Richtung bes Lebens, welchen man burch bie Bermischung bes philosophischen Gebantens mit ben religibfen Uhnungen bes Alterthums befteben zu konnen hoffte. Auch ba, wo bie hoffnung auf eine spatere, volltommenere Offenbarung fich vorfand, bachte man fie nur in ber alten Beife als eine vollethumliche Offenbarung, begleitet von ber Bieberherstellung bes alten Glanges und ber alten Berrichaft bes Bolfes. Die elte Philosophie, die alte Gefinnung batte noch nicht bie alte Bolfsthumlichkeit, aus welcher Philosophie und Gefimming fich entwickelt batten, verleugnen gelernt.

Doch bei allem bem war jene Sehnsucht bie Borbereitung gum Chriftenthum. Daber lag auch bie Ent= widlung ber Philosophie, in welcher fie fich außerte, bem 3mede biefer Periode, wie wir ihn fruber bezeichnet haben, naher als bie Entwicklung ber griechisch = romi= schen Philosophie, baber bat auch die erstere langer gebauert als bie lettere. Durch ihren Streit gegen bas Chris ftenthum wurde nun die alte Philosophie zu einer mahrhaft beibnischen, mußte aber felbst in biefer Geftalt fur bie Bahrbeit ber driftlichen Beftrebungen ihr Beugniß ablegen; indem sie in der That als ein Berrbild bes Chris ftenthums fich barftellte. Doch vereinigte fie balb alle philosophische Regungen in sich, welche ber Ausgang ber alten Bolker zeigte, und icon vom Unfange bes britten Sahrhunderts an hatte fie bie herrschaft über alle übrige Arten ber Philosophie entschieden gewonnen. Das mals war bie romifche Litteratur icon ju großer Bebeutungslofigkeit berabgefunken und mit ihr naturlich auch bie griechisch = romische Philosophie verfallen. 3m= mer mehr hatte der romische Staat ben romischen Charafter verloren und immer allgemeiner konnte baber auch bie Anficht geltend gemacht werben, bag im hohen Alterthume die Bluthe ber Bolker und die mahre Offenba= rung zu fuchen fei. Denn bas romische Befen konnte natürlich nicht so leicht zu biefer Unficht sich hinneigen, ba seine Bluthe zu neu war und bie Erzählungen von feinem Urfprunge zu fehr einen geschichtlichen Charafter angenommen hatten, als bag fie mythischen Traumereien fich hatten bequemen follen. Die gange noch übrige Rraft ber alten Boller fprach nun immer mehr nur noch im Biberftande gegen die driftliche Religion vertheibis gungsweise sich aus.

Bir haben hiermit hinlanglich die Berhaltniffe bes zeichnet, unter welchen bas philosophische Leben ber vor uns liegenden Periode fich entwickelte. Es wird nun nicht fcwer halten, eine Gintheilung fur unsere Darftellung ju finden, welche uns ber Sache gemaß zu fein Dit bem Beginn bes britten Sahrhunderts nach Chrifto macht fich ein Abschnitt in bem Beitraume, mit welchem wir es ju thun haben, fehr bemerklich. Der Gegenfat zwischen bem romischen und orientalischen Wefen und bamit auch ber Gegensat zwischen ben einzelnen arie difchen Philosophen : Schulen tritt zu biefer Beit gang gu-Stoiter und Epifureer, Steptifer und Kynifer und wie bie andern Richtungen in ber griechischen Philosophie beißen mogen, fie geben von jest an fast teine Spur bes Lebens von fich; nur bie ariftotelische und platonische Philosophie bleiben in Achtung und werden meistens als Lehren gleichartiger Ansicht behandelt, fo bag nur die Borliebe fur bie eine ober bie andere Schule balb hierhin balb borthin fich neigt, zuweilen auch wohl in Polemit fich bemertbarmacht. Diefer Gegenfat bat jeboch nur eine untergeorde nete Bebeutung; an bie Stelle bes Gegensages awischen ben verschiedenen Schulen ber Philosophie tritt bagegen ber Segensat zwischen bem Beibenthume und bem Chriftenthume und indem jenes mit ber gangen Gewalt ber früheren philosophischen Bilbung, so weit fie jum Rampfe gegen bas Chriftenthum brauchbar ichien, fich zu ruften bemuht ift, erhebt fich bie alte Philosophie, es ift nicht ju leugnen, noch einmal zu ausgezeichneter Bebeutung.

Dit Rraft, mit einem jugenblichern Beuer, als fie feit langer Beit gezeigt batte, laft fie ihre Stimme boren. Diefes Feuer erweift fich benn auch in einer burchgreis fenben Ausbildung ber Philosophie, welche bas, mas früher in berfelben Richtung zwar, aber mehr in einzels nen Gebanten, bruchftudweise und weniger folgerecht von ber griechisch eorientalischen Philosophie geleistet worben war, zu einem festern Busammenhange, mit Aufwand eines nicht geringen Scharffinns ausbilbete. Aber es war mehr ber Flug einer tubnen Phantafie, welche bas Bergangene und bie Bebeutung ber Philosophie in bas Schonere ausmalte, als besonnene Ginficht in bas Befen ber alten Philosophie, es war mehr Ueberspannung als gefunde Rraft, mas zu biefer Entwidlung ber Neu-Platonischen Philosophie trieb, und baber verfant fie auch balb theil in spigfindige Grubelei, theils in Aberglauben.

So theilt sich uns diese Periode in zwei größere Abschnitte. Der erste Abschnitt aber hat zwei wesentlich versschiedene Theile, welche gleichzeitig neben einander einher lausen, die Geschichte der griechisch römischen und die Geschichte der griechisch rozientalischen Philosophie. Fast zu gleicher Zeit griff die griechische Philosophie nach Osten und nach Westen um sich. Doch werden wir zuerst zu der griechisch römischen Philosophie und zu wenden haben, theils weil sie dem Charafter nach der frühern griechischen Philosophie am nächsten steht, theils weil sie auch früher abstirdt, als die griechisch-orientalische Philosophie, welche in dieser Zeit nur die Bordereitung zu der glänzendern Entfalstung derselben Richtung in der Neu-Platonischen Schule

macht. Beibe Richtungen in ber Philosophie ber Zeitorb nung folgend burcheinander zu werfen, wurde bie Berfcbies bembeit ihres Charafters und ihrer Bebeutung verfennen beißen. Die griechisch-romische Philosophie, wenn wir sie tura bezeichnen follten, murben wir einen gelehrten Eflettis cismus mit vorherrschenber Neigung für bas Praktische Die griechisch-orientalische Philosophie gibt fich awar nicht weniger bie Diene ber Gelehrsamkeit, fie ift. aber gang und gar fern von bem geschichtlichen Sinne, welcher bie Unterschiebe aufaufaffen ftrebt; bie mystische Anficht, welche fie beherricht, sucht Alles, was ihr nicht ents fcieben guwiber ift, in biefelbe Unbestimmtheit neblicher Umriffe ju ziehen. Daber bezeichnet uns bie griechischromifche Philosophie ben Berfall bes philosophischen Geis ftes von ber Seite, von welcher fich ihm wie einem alterns ben Rorper alle Glieber feines frubern Lebens verknochern; alle Lehren verwandeln fich ihr balb mehr, bald meniger in ftarre Formeln, in tobte Borte. Die griechisch-oriens talische Philosophie bagegen gibt uns bas Bilb einer allmaligen Auflofung ber festen Bilbungsformen, einer uns bestimmten Gabrung, welche wir fruber mit bem Uebergange eines lebenbigen Korpers in Faulnif und Bermefung verglichen baben.

Bas die Anordnung des Einzelnen in den angeges benen Abschnitten betrifft, so wird und der erste derselben des sonders dadurch zu schaffen machen, daß er so wenig Beswegung und Fortschritt enthalt. Die griechischerdmische Philosophie zeigt fast nur die starre Form der Gelehrsamsteit, und unsere Geschichte wird deswegen genothigt sein, in diesem Theile sehr gegen unsern Bunsch fast die Ge-

falt einer Litteratur-Geschichte angunehmen. Denn meis ftens werden wir nur zu berichten haben, wie die griechifche Philosophie unter ben Romern verbreitet worben, wie fie unter ihnen wechselnde Schicksale gehabt und bem Charafter ber Romer gemäß fich einigermaagen umgebilbet habe, ohne boch baburch eine weitere Entwicklung zu gewinnen. Bei weitem die meiften philosophischen Schriftsteller, welche biesem Theile unferer Geschichte angehoren, find verloren gegangen; wir finden nur gerftreute Rachrichten über fie, zuweilen konnen wir fast nur ihre Namen anführen ober von ihren außern Schicksalen etwas berichten. Bon vielen Mannern wiffen wir, bag fie zu biefer ober jener Sette fich bekannten, nur beswegen, weil fie augerbem eine Rolle in ber merkwurdigen Geschichte ihrer Beit fpiel-Auch bie Manner, beren philosophische Schriften uns noch übrig find, haben biefe Gunft bes Geschicks gus weilen weniger bem großen Ginfluß zu banten, welchen fie auf die Philosophie ihrer Zeit gehabt hatten, als ber Bebeutung, welche ihnen sonft fur bie Litteratur ber Ros mer, fur die einzelnen Biffenschaften, fur die Gitten ober fur bie Geschichte ihrer Zeiten beigelegt werben barf. Dennoch werben wir fie nicht gang übergeben burfen, weil fie einigermaagen in die Berbreitung ber Philosophie, in bie Art, wie fie spatern Beiten überliefert worben ift und wie fie Einfluß auf bie einzelnen Biffenschaften und auf bas Leben fich erworben hat, eingegriffen haben. bies zerfällt uns biefer Theil unferer Geschichte in viele Einzelheiten, inbem, wie früher bemerkt, die einzelnen Schulen ohne einen belebenben Ginfluß unter einanber fich fortpflangten. Es war zu biefer Beit fast wie in ben

erften Beiten ber griechischen Philosophie, wo auch bie verfciebenen Schulen nebeneinanber fich entwickelten, obne wechselseitig fich ju verftanbigen, nur bag in jener und in biefer Beit verschiedene Grunde biefer ahnlichen Erscheis Denn in ber alten Beit mar es bie nungen obwalteten. jugenbliche Berftreutheit ber Beftrebungen, ber Mangel an allgemeinem Ueberblick über bas gange Gebiet ber Wiffens schaft und an Mitteln einer leichten Berftanbigung, in ber gegenwartigen Beit aber ber Mangel an erfinberischer Kraft, was die Schulen getrennt hielt. Das Bewußtsein biefes Mangels spricht fich am entschiedensten in ber feptifchen Schule aus, beren vorzüglichfte Runft barin besteht, Die verschiedenen Unfichten ber Schulen neben einander zu ftellen und bie Beweise berfelben nach bem von Alters ber überlieferten Maafftabe zu prufen, ohne von der Bahrbeit, welche ber einen und ber anbern Anficht inwohnt, fich im geringsten bewegen zu laffen. In biefer Schule brudt fich am beutlichsten bie gelehrte Behandlungsweise ber Philosophie aus, weswegen wir es auch fur paffend hals ten, mit ber Darftellung ihrer Lehre ben erften Theil bes erften Abschnittes ju schließen, um bann ju ber griechische orientalischen Philosophie überzugeben. Rein ftarkerer Gegenfat als ber zwischen ben Steptifern und ben Borlaus fern ber Neu-Platoniker. Jene geben barauf aus, bie verschiebenen Meinungen ber Philosophen einander fo fcroff ale moglich entgegenzustellen, inbem fie fast gang bei ben Biberfpruchen im außern Ausbrud fteben bleiben und fie auch wohl noch zu scharfen suchen; biese bagegen mochten bie verschiebenartigsten Ansichten mit einander verschmelzen, indem fie zu ihrem inneren Rerne, zu

ihrer tieferen Bebeutung vorzubringen ftreben und babei nicht felten bie Spisen ber Biberfpruche abstumpfen. Jene laffen bie alten Gebrauche ber Gotterverehrungen befteben, weil es ihnen bei ihrer ganglichen Meinungslofigkeit gerathen icheint, im außern Leben ber gewöhnlichen Borftellungemeife zu folgen; aber es ift eben nur bas Zeugere ber Religion, mas fie beibehalten; ber Philosophie wollen fie babei gar feine Ginrebe gestatten; biefe bagegen merfen fich mit bem großeften Gifer in die Religionen; ihren Gebrauchen fdreiben fie einen großen Berth au; aber im Grunde veranbern fie bie Bebeutung berfelben und legen in eine jebe eigenthumlich ausgebilbete Form ihre alls gemeine philosophische Anficht. Benn bie Steptifer biefer Zeit die alte Philosophie verwerfen, so wollen fie boch bamit nicht die gange Bilbung ber altern Beiten verworfen baben, fondern fie mochten fich bas von ihr aneignen, was nur fur bas praktifche Leben bient, bie nuglichen Runfte; die griechisch-orientalische Philosophie bagegen, fie achtet bie nutlichen Kunfte gering und nur bie Philosophie und bie Wiffenschaft ber Alten, welche über bie gewohnliche Ansicht bes Lebens erhebt, scheint ihr lobens werth. So zeigt fich in biefer Beit bas Berfallen ber alten Bilbung in ihre verschiedenen Clemente; nur noch in einseitigen Richtungen balt man fie fest; ben Bufammenhang ihrer Theile weiß man nicht mehr zu begreifen und fich anzueignen.

In biefer Entwidlung ber romisch-griechischen Philosfophie werben wir aber noch zwei Seiten unterscheiben können, je nachdem bas eine ober bas andere Element, welche in ihr mit einander gemischt find, die gelehrte Ue-

berlieferung ober bas praktifche Beftreben bas Uebergewicht In bem Bormalten bes praftifchen Ginnes tritt uns ber Ginflug bes romifchen Geiftes am bebeutenbften bervor; er angert fich besonders in ber Reigung gur ftoischen Lebre, mit welcher auch die kunische Schule in einiger Bermanbtschaft fteht. Eben weil biefer romische Geift im Anfange unserer Periode lebenbiger eingreift, spater aber mehr und mehr abflirbt, werben wir biefe Seite ber ros mifchariechischen Philosophie zuerft zu betrachten haben. Dagegen an ber vorherrschend gelehrten Ueberlieferung ber Philosophie bat ber romische Charafter nicht einen so ents schiedenen Antheil; fie finbet fich beswegen auch nicht fo ausschließend in ben Begenben, in welchen bas romifche Element vorherricht; auch bie Drientalen tragen bagu bas Ihrige bei. Eben biefen Theil konnen wir am wenigsten genau verfolgen. Der Ausgang diefer Richtung iff in ber fteptischen Schule zu suchen, wie schon angebeutet wurde.

Wenn wir nun aber in bem zweiten Theile unseres ersten Abschnittes die griechisch vrientalische Philosophie, so lange sie neben der griechisch-romischen Philosophie einsterlief, in ihrem ersten Austommen und in ihrem fragmentarischen Bortommen zu betrachten haben, so werden wir dabei nicht unterlassen dursen, und noch einmal in das dunkte Gebiet der orientalischen Lehren zu wersen. Denn da die Orientalen nicht blos, wie die Römer, empfänglich für die griechische Philosophie sich zeigten, sondern selbst etwas Neues in dieselbe brachten, so werden wir den Ursprung desselben nicht underücksichtigt lassen dursen. Sei es nun, wie Einige wollen, daß die Orientalen, nur von den Griechen angeregt, eine philosophische Lehre sich aus-

gebildet haben, ober sei es, daß fie auf eine philosophische Unficht aus fich felbst gekommen, sei es endlich, wie Unbere behaupten, bag Alles, mas man fur Philosophie ber Drientalen ausgegeben habe, nur falfchlich biefen Namen führe, so steht boch nicht zu leugnen, besonders feitdem bie neuern Forschungen über bas indische Besen einiges Licht verbreitet haben, bag eine Lehre unter ben Drientalen fich porfindet, welche wenigstens mit bemfelben Rechte auf ben Ramen ber Philosophie Anspruch machen barf, mit welchem, um eins als Beispiel anzuführen, ben Lehren bes Demokritos ober bes Epikuros biefer Name beigelegt mor-Und fehr mahrscheinlich ist es, daß biese Art philos sophischer Lebre icon zu ber Beit fich zu entwickeln begonnen hatte, als bie orientalische Denkweise auf bie griedifche Philosophie Einfluß auszuüben begann, und bag fie auch, follte es auch nicht auf unmittelbare Beife gefcheben fein, Unregungen an bie griechisch-orientalische Phis losophie abgegeben hat. Wir finden uns nun freilich in bem miglichen Fall, über die orientalische Philosophie weber aus ben erften Quellen berichten, noch unfern Bericht aus binlanglichen Ueberlieferungen Unberer ichopfen gu konnen, und am wenigsten vermogen wir sicheren Angaben folgend anzugeben, wie ber Busammenhang berfelben mit ber griechischen Philosophie fich vermittelt haben moge; Alles vielmehr über alle biefe Punkte liegt in bemfelben Duntel, in welchem wir uns überhaupt befinden, wenn es uns barauf ankommt, bie geschichtliche Entwidelung bes orientalischen Alterthums seinem innern Leben nach uns ju vergegenwartigen, und es wurde uns baher etwas Erwinschtes gewesen fein, wenn es uns frei gestanden batte,

biefen Theil unfers Werkes gang ju übergehn ober ibn gang fremben Sanben gu überlaffen. Aber bas Erftere fcien und nicht redlich weber gegen Unbere, noch gegen uns, fonbern nur bem finbifchen Berfahren vergleichbar, welches in ungewissem Lichte, wenn es irgendwo etwas bervorbammern fieht, furchtsam bas Auge verschließt; bas Unbere bagegen war uns nicht moglich, weil die Arbeiten ber Drientaliften über bie orientalische Philosophie bisher theils nur eine Daffe unverarbeiteten Stoffes geliefert ba: ben, theils mit bem, was ihnen vorlag, auf eine au wenig fritische Beife ju Berte gegangen find, als baf wir ibre Untersuchungen in gutem Bertrauen uns aneignen tonnten. Es fceint ihnen ju begegnen, weil fie meiftens in Gebieten arbeiten, welche ber ungewiffen Sage ange boren ober nur Bruchftude ber Geschichte in ein helleres Licht ftellen, bag fie auch ben Maagftab eines flaren gefcichtlichen Bufammenhangs, wie er uns in ber Gefchichte bes Abendlandes vorliegt, nur mit ungeubten Sanden gu Demnach bleibt uns nichts Unberes banbbaben lernen. abrig, als unfere eigenen Rrafte anzustrengen, um, fo viel uns moglich ift, eine getreue Darftellung beffen ju geben, was in ber orientalischen Dentweise zu philosophischer Form fich auszubilben gestrebt bat. Dies wird alsbann in unserer Geschichte ber griechischen Philosophie als eine nothwendige Ginschaltung fich barftellen, welche ein Jeber aberfcblagen mag, ber fchon von fich felbst eine binlangliche Renntnig ber orientalischen Dentart und bes Ginfluffes, welchen fie auf bie griechische Philosophie gehabt haben mochte, fich gutrauen barf. Der übrige Inhalt bes zweiten Theils unferes Abschnitts wird alsbann leicht fich ein-

theilen laffen, obgleich wegen fragmentarischer Ueberliefes rungen, welche wohl auch in einem fragmentarischen Berlaufe ihren Grund haben mochten, ber Bufammenhang nicht überall beutlich nachgewiesen werben fann. Er gerfallt uns von felbst in zwei Theile, indem auf ber einen Seite zu zeigen ift, wie bie griechische Philosophie unter ben griechisch gebilbeten Drientalen wirkte, auf ber anbern Seite aber, wie auch bie Griechen von ber orientalischen Denkweise berührt und ihre philosophische Anficht einer andern Richtung zugeführt wurde. Diese beiben Theile scheinen auch ber zeitlichen Folge nach auseinander zu treten; wenigstens finben wir bei ben griechisch gebilbeten Drientalen fruher eine entschiedene Reigung gu ber Art ber Bermischung ber Denkweisen, welche bier in Betrach= tung kommt, als bei ben Griechen, und bies mochte auch wieber eine Unalogie bafur barbieten, bag bei ben reinen Drientalen noch früher eine ahnliche philosophische Bils bung fich entwidelt habe.

Die Hinneigung ber Griechen zu ber orientalischen Denkweise sührt uns nun in unsern zweiten Abschnitt. Sie bilbet ben natürlichen Uebergang in diesen. Denn in bemselben sinden wir Orientalisches und Griechisches so vermischt, daß die Mischung außerlich ganz auf den grieschischen Charakter Anspruch macht. Wir haben in diesem Abschnitte einen mehr zusammenhängenden Verlauf zu des obachten, als der erste Abschnitt uns darbietet; deswegen ist er auch für die geschichtliche Untersuchung ergiediger, so wie fruchtbarer an philosophischen Gedanken oder, wenn man uns dies nicht zugeden sollte, wenigstens an Versuchen, die Ausgaben der Philosophie in ein neues Licht zu

ftellen. Auch fliegen uns fur bie außere und innere Befoichte ber Philosophie Dieser Zeit die Quellen reichlicher; benn bie Philosophie ber Griechen hatte jest wieber burch ben Sang ber Entwidlung eine bebeutenbere und mehr in bas Auge fallenbe Stellung eingenommen; fie hatte es mit einem Rampfe zu thun, welcher in biefer Beit bie Belt bewegte; fie mußte fich ihrem Gegner, bem Chris ftenthume, wurbig zu zeigen suchen. Das Bewußtfein von biefer Bebeutung, bas Streben, ben alten Bolfern ihre Religion in ein wurdiges Licht zu stellen, ober das religiose Bedürfnig, welches fich jett fehr allgemein fühlbar gemacht batte, aus ber Mitte ber alten Bilbung gu befriedigen, bie Barme, welche fich aus bem religiofen Gefable ben philosophischen Forschungen mittheilte, alles bies belebte und fraftigte eine Beit lang bie Reu-Plato= wifche Schule. In ihrer Geschichte werben wir nun freis lich bie alte Philosophie in einige Berührung mit bem Chriftenthume und ber driftlichen Litteratur treten feben, fo daß es hierbei zweifelhaft werden konnte, ob es nicht gerathener fein mochte, von nun an bie Geschichte ber alten und ber driftlichen Philosophie in Berbindung mit einander zu betrachten, als beibe, wie wir uns vorgenom= men haben, von einander getrennt zu behandeln. Es find jeboch mehrere, nicht unbebeutenbe Grunde, welche uns in umferem Borhaben bestarten. Bunachst ift es ber Bunfch, in einer fortlaufenben Reihe und baburch in ber moglichften Reinheit bie Wirtungen ber driftlichen Gefinnung auf bie Philosophie barzustellen. Dazu gefellt fich alsbann bie Betrachtung, bag boch bie Rudficht, welche bie Neu-Platenische Philosophie auf bas Christenthum nimmt, nur Seich. b. Phil. IV. 5

febr dugerlich ift, nur bas fich aneignet, was schon in ber alterthumlichen Gefinnung ber Griechen, ber Romer und ber Drientalen zu liegen schien, nur bas bekampft, mas auf ber Oberflache ber Erscheinung lag, bie bemuthige Gestalt, welche bem Stolze und Glanze ber alten Bilbung guwis ber war, ohne bie tiefe Bebeutung biefer unscheinbaren Hulle zu ahnen. Endlich bewegt uns auch noch bies, bag boch bie erfte Entwicklung ber Neu = Platonischen Schule bis auf ben Plotinos berab auf bas Chriftenthum felbft faft gar teine Rudficht genommen, fonbern nur ben Einfluß von ihm erfahren zu baben scheint, welche burch bie allgemeine Bewegung ber Geifter in religiofer Richtung bebingt mar, und bag bie Fortpflanzung ber gangen Reu-Platonischen Schule von biefer erften Entwicklung Mit viel größerer Buverficht tann man fagen. abhångt. baf bie Anfange ber Neu-Platonischen Philosophie Ginflug auf bie driftliche gehabt haben, als umgekehrt bie Anfange ber driftlichen Philosophie auf die Reu-Platonis iche. Wir werben baber auch in ber Geschichte unseres aweiten Abschnitts zu Anfang feine Beranlaffung haben, von ber driftlichen Philosophie etwas vorauszuseten; es ift nur bie Bekanntschaft mit ber außern Erscheinung bes Chriftenthums, wie fie unter uns allgemein verbreitet ift, was hie und ba in Anspruch genommen werben muß. Aber es lag in ber Ratur ber Sache, bag boch bas Chris ftenthum und bie aus ihm fliegenden Anfichten und Richtungen in ber Philosophie mit bem Fortgange ber Beiten an Ginfluß gunahmen. Der Ausbehnung feines Ginfluffes auf bas Leben ber alten Bolfer überhaupt mußte auch bie Ausbehnung feines Einflusses auf die Philosophie folgen,

und indem bieser sich mehr und mehr steigerte, sollte er zulet die ganze heidnische Philosophie auslösen. Daher können wir uns nicht wundern, daß allmälig durch die Fortwirkung des Christenthums der Neu-Platonischen Schule ihre Kraft entzogen wurde und daß selbst die Richtung der Streitigkeiten in der christlichen Kirche, welche in spisssindige Untersuchungen sich verlaufend eine formelle Dialektik begünstigte, in der Neu-Platonischen Schule dazu beitrug, daß man seinen Fleiß wieder mehr, als dies früher geschehen war, den Aristotelischen Schristen zuwendete.

Bir haben nun, ehe wir jum Gingelnen uns wenben, nur noch Giniges im Allgemeinen über bie Fortpflanaung und Ausbreitung ber Philosophie in biefer Beit nach ihren außern Beziehungen zu fagen. Durch bie ganze meite Periode unserer Geschichte mar Athen ber Saupts fic ber Philosophie gewesen. 3mar hatten fich mabrenb berfelben zuweilen Abzweigungen ber philosophischen Schulen nach anbern griechischen Stabten ober Rolonien verbreitet und befonders gegen bas Ende berfelben waren, nachbem schon vorher an vielen Orten in Usien und Mes genten Philosophie gelehrt worden war, einige ber bebeutenbften Philosophen nach Rom, nach Rhobos und nach Meranbria ausgewandert, um bort ben Mittelpunkt ihrer philosophischen Birtsamteit zu grunden; aber boch war ber alte Ruhm Athens, ber Gis ber Philosophie ju fein, noch nicht vollig gefunken. Erst in ber uns vorliegenben Periode wurde biefer Rubm wefentlich erschüttert, wenn auch die alte Ueberlieferung beffelben noch immer Lehrer und Schuler ber Philosophie nach Athen führte und bar durch von Zeit zu Zeit neues Leben in die Schule von Athen gebracht wurde. Hierauf hatten die außern Berschaftnisse naturlich den größesten Einfluß, weil, wenn das innere Leben weniger mächtig ist, außere Antriebe, Unterschung und Begünstigung durch die Machthaber, um so trästiger wirken. Doch können diese das Leben der Philosophie nicht beherrschen, noch weniger schaffen; nur die und da greisen sie in die außere Sestaltung desselben ein und es bildet sich ein mittleres Ergebnis aus innern und außern Antrieben. Es wird ein allgemeines Bild hiervon, für die vor uns liegende Periode entworsen, viels leicht einigen Antheil erregen.

Besonbers brei Stabte find in biefer Beit wichtig fur bie Berbreitung ber Philosophie, Athen, Rom und Alerandria. Eine jebe von ihnen hat wechselnbe Schickfale Buerft war Athen beim Beginn unferer Periobe gehabt. niebergebrudt burch bas Unglud, welches es bei ber Eroberung burch ben Sulla erfahren hatte. Dies scheint viel bazu beigetragen zu haben, bag bie bedeutenoften Lehrer ber Philosophie wenigstens auf Zeiten Athen verließen und zu Rom, Alexandria und Rhodos ihre Philosophie lehrten, wie wir bies vom Stoiter Poseibonios und von ben Afademifern Philon und Antiochos erwähnt haben. Seitbem die vornehmen Romer griechische Philosophen in ihrem Gefolge zu haben pflegten, feitbem überbies burch gang Borberafien, burch Aegypten, burch bas romis fche Ufrika und Europa Philosophenschulen fich gebils bet hatten, mußte ein großer Theil ber Bebeutung wegfallen, welchen Athen fur ben philosophischen Unterricht gehabt hatte. Es gab jest Schulen ber Philoso-

phie, welche ben Ruhm Athens juweilen überflügelten. Bahrend es feinen bebeutenben Lehrer ber ftoischen Gefte aufzuweisen hatte, fand biese ihren Sauptsis zu Rhobos. wo Poseibonios und spater beffen Schuler Jason lehrten 1). Rach Massilia in Gallien pflegten eine Zeit lang bie Romer ihre Jugend zu fchiden, um fie in ber Rebefunft und in ber Philosophie zu üben 2). Doch war noch in ben letten Beiten ber romischen Freiheit Athen Die Saupt schule ber philosophischen Gekten und ber Drt, wo bie meiften Romer ihre philosophischen Kenntniffe fich einsam= melten. Bu ben Beiten bes Cicero blubte bier bie Epis furische Schule unter bem Phabros und Patron 3), Die Akademie unter bem Antiochos und unter beffen Bruder Ariftos '), etwas fpater bie peripatetische Schule unter bem Kratippos '). Doch alle biefe Getten scheinen auch um biefe Beit zu Athen in Berfall gerathen zu fein; zwar mogen hier noch immer viele Lehrer und Schuler ber Philosophie fich versammelt haben, aber man bort nur wes nig von ihnen und nichts Bebeutenbes. Die Gewaltsam= keit ber Zeiten mochte nachtheilig auf bie Schulen Athens einwirken"). Die Raiser bes erften Jahrhunderts scheinen fie nicht begunftigt zu haben. Als aber Habrianus zur

<sup>1)</sup> Suid. s. v. Iάσων.

<sup>2)</sup> Strab. IV, p. 291 ed. Tauchn.

<sup>3)</sup> Cic. ad div. XIII, 1; de fin. V, 1.

<sup>4)</sup> Cic. ad Att. V, 10; Ac. I, S; de fin. V, S; Tusc. V, 8; Brut. 97; Plut. v. Brut. 2, wo folifolich Arifton fieht.

<sup>5)</sup> Cic. de div. I, 3; ad div. XII, 16; XVI, 21; de Off. I, 1.

<sup>6)</sup> So etwas horen wir von ber Schule ber Epikureer. Cic. ad div. XIII, 1. Man sieht hieraus, bag bie Romer schon früh auf bie Angelegenheiten ber philosophischen Schulen Einfluß ausübten.

Berrichaft tam, traf bie Freigebigkeit, welche er überhaupt ben Gelehrten bewies, auch die athenischen Rhetoren und Philosophen. Biele erhielten Geschenke; auch fliftete er au Athen eine Bibliothek!). Nicht weniger forgten seine Nachfolger Antoninus Pius und Marcus Aurelius für biefen alten Sit ber Wiffenschaften. Sie ftellten reichlich besoldete Lehrer ber Rhetorit und ber Philosophie an 2), eine Einrichtung, welche fich auch unter ben folgenden Raifern erhielt und gefetliches Ansehn hatte 3). wurde hier eine formliche Anstalt fur ben philosophischen Unterricht gestiftet, an welcher bie vier Sauptsetten, bie Platoniker, Peripatetiker, Stoiker und Epikureer, je zwei Lehrer hatten, bie außer einem bedeutenben Gehalt auch noch ein Lehrgelb von ihren Schulern zogen'). Wie auf biefe Unftalt bie fpatern Berhaltniffe und ber Beift ber Beiten einwirkten, werben wir schidlicher ermahnen, nachbem wir auf Rom und Alerandria einen Blick geworfen haben.

Auf ben Berfall ber Schulen zu Athen, welchen wir so eben bemerkten, mußte natürlich die Bermischung ber griechischen Philosophie mit der romischen und orientalisschen Denkweise den größesten Einstuß ausüben. Hiers durch wurden Rom und Alerandria eine Zeit lang die beis

(

<sup>1)</sup> Pausan. I, 18. fin.

Capitol. Ant. Pius c. 11; Philostr. v. Soph. II, 2; 20;
 Dio Cass. LXXI, 31.

<sup>3)</sup> Eunap. v. soph. I. pag. 138 ed. Commel.

<sup>4)</sup> Die Befotbung betrug 10,000 Drachmen; bas Lehrgelb icheint nicht bestimmt gewesen zu sein. Luc. Hermot. 9; Eunuch. 2;

<sup>3.</sup> Eunap. 1. 1. ermahnt nur feche Lehrer ber Philosophie

ben Stabte, in welchen am meiften und am erfolgreichften bie Philosophie getrieben wurde. Rom, ba in ihm bie Berrichaft ber Belt fich vereinigte, jog Lehrer ber Philoforbie von allen Seiten an fich. Doch bilbete fich bier nicht eigentlich eine Schule ber Philosophie; aber nicht leicht gab es einen bedeutenden Philosophen, welcher nicht burch irgend ein Berhaltniß nach Rom geführt worben ware und auch bafelbft ben Saamen feiner Lehre ausgestreut batte. Dag bies nicht fogleich zu Anfang unferer Periobe in einem größeren Maakstabe hervortrat, baran waren die Beitumftanbe Schuld. 3mar begunftigte bie Philosophie gu Rom die Neigung zur griechischen Litteratur, welche mit ber Philosophie fast unzertrennlich verbunden war und welche es faft zu einer Sache ber nothwendigen Bilbung machte, mit ber Philosophie wenigstens bekannt zu scheinen'), nicht weniger auch ber Ginfluß, welchen man ihr auf bie Ausbildung bes Redners zuschrieb2), und endlich ber Troft und bie Standhaftigkeit, welche man aus ihr bei ben politischen Unfallen ber bamaligen Zeit schöpfen zu tomen glaubte 3). Aber anfangs wirkte boch bagegen mit nicht unbebeutenber Dacht bie Disgunft, mit welcher bie alten Romer die Berbreitung ber griechischen Philosophie als einer fremden und gefährlichen Neuerung aufnahmen und welche zu verschiedenen Malen Entfernung und Vertreibung der Philosophen von Rom veranlagte 1). Doch konnten folche Maagregeln nicht febr lange und meis

<sup>1)</sup> Tac. hist. IV, 5.

<sup>2)</sup> Tac. de orat. 32; Cic. orat. 3.

<sup>3)</sup> Cic. ad Att. II, 5; 9; 13 etc.; Tac. hist. l.l.; ann. XVI, 34.

Sueton. de clar. rhet. 1; Gell. XV, 11; Athen. XII, 68
 p. 547; Aelian. v. h. IX, 12.

ftens nur in ben niebern Bolkstlaffen wirken, mabrend bie vornehmen Romer felbst von Gefeten sich nicht abhalten ließen, bei ben griechischen Philosophen Belehrung ju suchen. Bon großerer Wirkung mochte bei biefen in ben Beiten ber Kaiserherrschaft bie Meinung sein, bag bie Philosophie, die ftoische und kynische besonders, welche bem praktifchen Sinne ber Romer am meiften aufagte, ber Tyrannei ber Gewalthaber und überhaupt ber Alleinberrichaft gefährlich fei. Diefe Meinung bewirkte, bag bie meisten Kaifer bes erften Jahrhunderts bie Philosophen ju Rom nicht begunftigten, und von ihrer Gunft bing boch bamals bas Meifte ab, bag fogar ber Kaifer Domi= tianus noch einmal bie Philosophen aus ber Stadt und aus Italien vertrieb 1), und bag man ben Ruf eines ftoischen Philosophen vermeiben mußte, weil er unter ben Punkten war, welche jur Unklage auf ben Tob gebraucht werben konnten2). Aber sobald eine milbere und ben Wiffenschaften gunftigere Herrschaft tam, wurde auch Die Philosophie wieber mit großerem Eifer ju Rom gelehrt und getrieben, schon zu ben Beiten bes Trajanus, noch mehr aber als Habrianus und bie Antonine Gelehrte aller Urt um fich versammelten. Bon biefer Beit an war fur geraume Beit Rom ein hauptsit ber philosophischen Lehrer und jog in spaterer Beit eben so febr die Neu = Platonische Philosophie an sich, als es früher ben Lehrern ber altern Schulen einen Sit gewährt hatte.

<sup>1)</sup> Gell. l. 1; Suet. Domit. 10; Dio Cass. LXVII, 13. Eine andere Berbannung ber Philosophen aus ber Stadt unter Bespafian war nicht allgemein. Dio Cass. LXVI, 18.

<sup>2)</sup> Tac. ann. XIV, 57; XVI, 22.

Richt weniger, boch in einem andern Sinne ift Alerandria in Aegypten als Schule ber Philosophie bebeutenb. Es ift bekannt, wie bier unter ben Ptolemaern bie Gelebrfamteit gepflegt wurde, boch anfangs mit wenigem Erfolge fur die Philosophie. Aber je mehr die Philosos phie auf eine gelehrte Beise fich ausbilbete, um so mehr tam fie in ben Gang ber Studien, welche ju Alexandria blubten, wo an die fritischen Bemuhungen um die alten Autoren auch eine gelehrte Geschichte ber Philosophie ober wenigstens ber Philosophen sich angeschlossen hatte '). Doch erft gegen bas Enbe ber Ptolemdischen Berrichaft fammelten fich hier bebeutenbe Lehrer ber Philosophie und auch unter ber herrschaft ber Romer blieb bier eine ber Sauptschulen fo wie fur bie Gelehrsamkeit, fo auch fur bie philosophische Entwicklung. Die großen Bucherschäte, welche hier aufbewahrt wurden, die Bereinigung ber Gelehrten im Museum, welches bie romischen Kaiser erhielten und fogar noch erweiterten 2), ber große Sanbel ber Stadt, alles bies machte Alexandria ju einem Sauptfige ber Biffenschaften. Daber finden wir auch philosophiiche Lehrer aller Art in biefer Stabt 3). Die ftoische Philosophie, welche jest burch alle Theile ber Wissenschaft

<sup>1)</sup> hierin trasen die Bemühungen des Sotion und des Spharos, des Apolloboros und des Satyros, zweier Schüler des Arisftarchos, zusammen.

<sup>2)</sup> Strab. XVII, p. 427; Suet. Claud. 42.

<sup>3)</sup> Der Kurze wegen beziehe ich mich auf Matter essai historique sur l'école d'Alexandrie tow. 2. chap. 8, p. 116. ff.,
beffen Angaben jedoch nur mit Borficht gebraucht werben
tonnen.

sich geltend gemacht hatte, wurde durch zahlreiche Lehrer verbreitet, unter welchen einige nicht ohne Bebeutung maren; eine Reibe von Auslegern bes Ariftoteles, auf beren Anficht bie Spatern fich zu berufen pflegten, erftredte fich bis auf die Zeiten bes berühmten Alexandros von Aphrobifias und bes Kaisers Caracalla, welcher die alexandrinis schen Peripatetiker aus mahnfinnigem Saffe gegen ben Aristoteles verfolgte\*); auch hatte gewiß bie platonische Philosophie hier ihre Lehrer, ba wir in Alexandria eine starte Borliebe fur biefelbe finden. Dasselbe gilt von ber Philosophie ber Pythagoreer; auch finden fich Spuren, bag hier bie Lehre bes herakleitos wieber hervorgezogen wurde. Bei biefen gelehrten Beschäftigungen mit ber Philosophie und ben übrigen Biffenschaften fann es uns nicht wundern, daß auch ber neuere Skepticismus bier fich ausbildete. Aber es ist weniger biefe Pflege ber ges lehrten Philosophie, welche uns Alexandria wichtig macht, als bie Ausbildung ber griechisch = orientalischen Lehren. Diese hatten zwar bier nicht ihren alleinigen Ursprung, vielmehr mochten wir fie als eine Entwicklung ber Beit ansehen, welche über ben gangen Drient verbreitet mar, aber gewiß ift es, bag tein Drt fo geeignet war, ihr Rab= rung zu geben, wie Alexandria. Denn bier, wo alle Bol= ter burch Bertehr und Sanbel jusammengeführt wurden, wo man einer ber viel gepriesenen Quellen orientalischer Beisheit so nahe stand, wo aber zugleich die griechische Biffenschaft in ihrer gangen Ausbehnung getrieben wurde und überbies mit außerem Glange umgeben war, bier

<sup>,\*)</sup> Dio Cass. LXXVII, 7; cf. ib. 23.

muste wohl am ftartften bie Reigung fich zeigen, bas Griechische und bas Prientalische in Uebereinstimmung zu beingen. Daber finden wir auch an keinem Orte fo frub als hier fo viele und so entschiebene Bersuche biefer Art. Uebrigens find bie Anfange biefer Denkweise fehr bunkel, wahrscheinlich weil fie bei ben untern Rlassen bes Bolkes, nicht bei ben herrschenden Griechen, sonbern bei ben unterbracken Drientalen fich finben, und wir haben es nur bem Gifer ber driftlichen Lehrer fur Alles, was mit ber Entwicklung unferer Religion im Bufammenhange ftebt, zu verbanten, bag wir noch einige Nachrichten über bie Entwicklung einer Philosophie vorfinden, welche unter ben alerandrinischen Juben in ber bezeichneten Richtung schon ju Anfange unserer Periobe fich gebilbet hatte. Der Jube Philon ift freilich ber einzige geschichtlich fichere Saltpunkt; aber bie Reife und Sicherheit ber Anficht, welche wir bei ihm finden, lagt keinen Zweifel übrig, bag er Borganger gehabt hatte, zu welchen wir ben Arifteas und Ariftobulos zahlen mochten. Das, was unter ben griechisch gebilbeten Juben fich ereignete, fant fich mahrscheinlich in einer ahnlichen Beise bei anbern Drientalen und von biefen ging es sobann auf Griechen und Romer über. eine folche Mischung verschiebenartiger Unfichten mochte man aber zu Alexandria um fo mehr vorbereitet fein, je Karter fich hier schon die Reigung zu einer eklektischen Philosophie gezeigt batte \*), und man wird es baber auch sehr naturlich finden, daß von Alexandria aus zuerst bie

<sup>&</sup>quot;) Auf bas, was von ber eklektischen Schule bes Potamon gesagt wirb, Diog. L. I, 21; Suid. s. v. αίρεσις u. Ποτάμων,

Neu-Platonische Philosophie besonders burch ben Ummos nios Saktas und burch ben Plotinos angeregt wurde. Doch verbreitete fie fich von hier aus auch schnell genug über ben ganzen Erdfreis, soweit er an ber griechischen Philosophie Antheil nahm. In Rom fand Plotinos seine Schule und in Athen icheint fie, feitbem Longinos bafelbft gelehrt hatte, feften Fuß gefaßt zu haben. fant bie Schule ber alten Philosophie zu Alexandria, mahr= scheinlich burch bas Ueberhandnehmen ber christlichen Res ligion. Um 391 unferer Beitrechnung wurde bas Gera= peum, einer ber hauptfige ber beibnischen Religion und Philosophie, unter blutigen Gefechten ber Parteien zerftort und verwuftet; alle beibnischen Tempel wurden bamals zu Alexandria in driftliche Kirchen und Kloster umgemanbelt \*). Doch fehlte es auch im funften und bis in das sechste Sahrhundert nicht an Lehrern der Philosophie au Alexandria.

Wir haben früher erwähnt, wie Athen burch bie Freisgebigkeit ber Antonine zu einem Sauptsige des philosophisschen Unterrichts geworden war. Doch die Schulen der stoischen und epikurischen Philosophie entwickelten hier nur eine sehr unbedeutende Kraft, obgleich die erstere gewiß von den Kaisern mehr als jede andere begünstigt wurde. So wenig vermag außere Begünstigung über den Gang

vielleicht auch Porphyr. v. Plot. 6 Abschn. ber Baseler Ausg., läßt sich freilich gar nichts bauen; aber bie Art, wie unter ben alexandrinischen Christen eine eklektische Philosophie getrieben wurde, welche ansangs noch zum Stoicismus sich neigte, Clem. Alex. strom. I, p. 288; VI, p. 642 ed. Par. 1641., scheint mir das im Zert Gesagte hinlanglich zu beweisen.

<sup>\*)</sup> Reanbers Rirchengesch. II, 1. S. 161 ff.

ber Entwicklung selbst in ben Zeiten bes Berfalls. gegen bie Reu-Platonische und bie peripatetische Schule blubten bier noch lange Beit. Wenn gleich bie meiften Ren-Platoniker von ausgebreitetem Rufe wenigstens nicht ensichließlich zu Athen lehrten, fo ftanben boch faft immer bebeutenbe Manner an ber Spite ber Afabemie und verbreiteten burch Berebfamkeit und wenn auch nicht grimbliche, boch glanzende Gelehrfamteit ben Ruhm ihrer Soule ). Der platonischen Schule schlof fich aber bie peripatetische in eklektischer Weise an; sie zeichnete fich burch fleißige und gelehrte Erklarung ber Schriften ihres Deis fters aus. So geschah es, bag Athen noch einmal ber Mittelpunkt ber rednerischen und philosophischen Studien wurde, welche an bie alte Bilbung fich anschloffen; es wurde bies um fo mehr, je weiter bas Chriftenthum in ben übrigen Sauptftatten ber Gelehrfamkeit, zu Rom, zu Constantinopel, zu Alexandria, um fich griff. Bu Athen foien die Bilbung bes Alterthums einen Mittelpunkt gu fuchen, um alle Angriffe von fich abauwehren. Gie uberfand bier bie gefährlichften Proben. Denn nicht allein, bas bie Berfolgungen ber driftlichen Raiser auch bie heib= nischen Philosophenschulen trafen 2), auch ber Anbrang der deutschen Bolksstämme führte über Athen eine schwere Beit berbei, als Alarich Griechenland verwuftete. Damals

<sup>1)</sup> Die platonische Schule besaß auch ein eigenes Bermegen, weldes zu den Zeiten bes Proklos ziemlich bebeutenb war. Phot. cod. 242 p. 665 Hoesch.

<sup>2)</sup> Der Kaifer Conftantius entzog ben Lehrern ber Philosophie zu Athen ihre Besoldungen, welche ihnen jedoch von Julianus wies ber vertiehen und von Balentinianus gelaffen weben.

schienen bie alten Statten ber griechischen Philosophie für immer verobet zu fein '); aber boch füllten fie fich wieber und es gab Zeiten, in welchen hier eine große Bahl ber Schuler aus allen Gegenden bes romischen Reiches, nicht nur Beiben, fonbern auch Chriften, Belehrung und Uebung in ber Rebefunft jener Beit mit Gifer fuchten. Denfch= liche Einrichtungen finden ihr Ende nicht fo fehr burch ben Unbrang außerer ungunftiger Umftanbe, als burch ben Mangel an innerlich lebenbiger Kraft. So fann man auch bemerken, wie die alte Philosophie allmalig an ihrer eigenen Erschlaffung abftirbt, welches jedoch aus einander au feten bier nicht ber Ort ift. Wir baben bier nur noch zu erwähnen, bag auch in ber außern Saltung ber philosophischen Schulen ihr innerlicher Berfall schon im vierten Sabrhundert unferer Beitrechnung fehr bestimmt fich verkundete. Ein muftes Treiben batte fich berfelben bemachtigt. Durch ben Beifall einer großen Bahl von Buborern fuchte ber Lehrer zu glanzen; auf eine umwurbige Beife, burch Bestechungen verschiebener Art, burch parteisuchtiges Anwerben unter ben Landsmannschaften und Berbruberungen ber Schuler fuchte man ihn ju gewinnen ; man tampfte um ben Borrang nicht mit ben Baffen bes Beiftes, sonbern bie Parteien suchten ben Sieg burch bie Rrafte ber Stimme und ber Gliebmaagen zu erringen; bieser Rampf ber Parteien artete zuweilen in Aufruhr und Gefecht aus?). Nachbem in solcher Weise bie Philoso-

Synes. ep. 136. Eunap. v. soph. p. 93. Anders freilich Zosim. V, 5; 6.

<sup>2)</sup> S. Schloffer Universitaten, Studirende und Professoren ber Griechen zu Julians und Theodosius Beit u. f. w. im Archiv

phenschulen zu Athen innerlich verfallen waren, bedurfte es nichts weiter, als daß ber Kaiser Justinianus um das Jahr 529 biese Schulen schloß\*), um die alte Philosophie verstummen zu lassen.

## Der ersten Abtheilung erster Abschnitt. Griechisch=romische Philosophie.

## 3meites Capitel.

Die ersten Anfange ber Philosophie bei ben Romern.

Als man in Rom ber Verbreitung ber griechischen Philosophie von Staatswegen entgegen zu arbeiten bachte, hatte boch die Neigung der vornehmen Romer zu griechischer Kunst und Litteratur schon so tiese Wurzeln geschlasgen, daß sich hatte voraussehen lassen, wie wenig solche Raaßregeln gegen den Lauf der Dinge von Wirksamkeit sein wurden, wenn man nur einigermaaßen die genaue Versbindung der griechischen Litteratur mit der Philosophie geskannt hatte. Es wird gewohnlich als ein Triumph der

fåx Gesch. u. Litt. herausg. von Schlosser und Bercht. 1. Bb. S. 217 ff.

Johann. Malala XVIII p. 451 ed. Bonn. Procop. h. arc. 26 c. not. Alem.

ariechischen Bilbung angeführt, bag berfelbe Dr. Porcius Cato, welcher bie schleunige Entlassung ber griechischen Philosophen von Rom bewirkte und überhaupt als Gegner ber auslandischen Gelehrsamkeit fich fund gab, boch in feinem Alter ber griechischen Sprache fich befleißigte 1). Dem mag fein, wie ihm wolle, bas was Cato in feiner Befehbung ber griechischen Philosophie bezweden mochte, erreichte er nicht, benn bieselben Manner, welche als Junglinge die Gesandtschaft ber griechischen Philosophen ju Rom boren konnten, gibt Cicero als bie an, welche als bie erften Liebhaber ber griechischen Philosophie unter ben Romern namentlich aufgeführt werben konnten?). bies teine geringere Manner, als P. Scipio Africanus ber jungere und fein Freund C. Lalius ber Weise, welchen Cicero sonft noch ihren Altersgenossen ben 2. Furius gugefellt 3). Diefe consularischen Manner gaben ben fpatern Romern bas Beispiel eines freunbschaftlichen Umganges mit griechischen Gelehrten und Philosophen. Scipio na= mentlich hatte eine Beit lang ben Stoiter Panatios in feinem Gefolge, welchen auch Lalius, schon fruber ein Schuler bes Stoifers Diogenes von Babylon, in feinen Umgang jog. Panatios scheint einen bebeutenben Ginfluß auf die philosophische Bilbung ber Romer gehabt zu bas

<sup>1)</sup> Cic. de sen. 1; 8; Plut. v. Cat. maj. 2; 22; 23. Der große Eifer für bie griechische Bilbung, welchen Eicero bem alten Cato zuschreibt, scheint mir jedoch verdichtig, so wie überzhaupt bie Erzählung manches Auffallenbe hat; benn Cato war schon hoch bejahrt, als die Gesandtschaft ber Athener zu Rom war.

<sup>2)</sup> Cic. Tusc. IV, 3.

<sup>5)</sup> De orat. II, 37.

ben, benn es werben außer ben Vorhergenannten auch noch mehrere berühmte Staatsmanner und Rechtsgelehrte als feine Schüler genannt, wie Q. Aelius Tubero und D. Mucius Scavola 1). Wenn wir uns an bie Art ber Philosophie, welche er trieb, erinnern, so werben wir uns wohl fur berechtigt halten burfen anzunehmen, daß er au-Ber ber ftoischen Philosophie auch noch bie platonische ben Romern empfahl, ba er felbft ein Bewunderer bes Platon und auch späterer Afabemiker mar 2). Cicero wenigstens sest voraus, bag bie Schuler bes Panatios, welche er in seiner Schrift über ben Staat rebend einführt, mit ben Lehren bes Platon genau bekannt waren. So wie nun biefe Arten ber Philosophie bei ben Romern Eingang gefunden hatten, so konnten ihnen auch die Lehren ber übrigen griechischen Schulen nicht unbekannt bleiben. Schon die Streitigkeiten ber Schulen unter einander mußten, inbem fie ber einen ihren Bleiß zuwenbeten, auch mit ben ibrigen fie bekannt machen. Dazu tam, bag bie Art ber Litteratur, welche ju ber bamaligen Beit unter ben Grie den berrichte, zuviel von einer gelehrten Kenntniß an fich trug, als baf nicht auch eine geschichtliche Ueberficht ber gangen griechischen Philosophie an bie Romer gekommen fein follte. Es ift bekannt, bag bie epikurische Lehre früh unter ben Romern fich verbreitete und eine größere Bahl von Anhangern fand, als alle übrige Getten 3).

Cic. Brut. 31; pro Murena 36; Tusc. IV, 2; de fin. IV,
 9; de orat. I, 17. Unbert finbet man aufgezählt bei van
 Lynden de Panaetio §. 18.

<sup>2)</sup> Cic. Ac. II, 44.

<sup>5)</sup> Cic. Tusc. IV, S.

Gefc. b. Phil. IV.

Segen die Zeiten des Cicero wurde auch die neuere Akabemie unter den Romern berühmt, nachdem Philon von Larissa und Antiochos, wie früher gesagt, sie zu Rom geslehrt hatten, und selbst die peripatetische Schule fand unster den Gelehrtern Berdreitung, da Sulla die Schriften bes Aristoteles nach Rom gebracht und Andronikos von Rhodos in Verdindung mit dem Aprannion um die Aussgabe derselben sich Verdienste erworden hatte.

Benn nun aber auch fast alle Sauptschulen ber gries dischen Philosophie unter ben Romern ihre Unbanger fanben, fo maren biefe boch in ihrer Philosophie gu abhans gig von ben Griechen, ju febr nur Schuler, als bag nicht ber unter ben Briechen fo eben herrschenbe Beift einen entschiebenen Einfluß auf fie hatte ausüben follen. Da= ber finden wir, daß hauptfachlich die epikurische, die ftois fche und bie neuere atabemifche Schule Anhanger unter ben Romern fanben. Bur peripatetischen Schule hielt fich, fo viel wir wiffen, nur D. Pupius Difo '), welder ben Reapolitaner Stafeas in ihr jum Lehrer gehabt batte, aber auch in einer Beise, welche eine Reigung verrathen mochte, die platonische und jum Theil sogar bie ftoische Philosophie mit der Lehre bes Aristoteles zu vermischen 2). Die Lebre ber alten akabemischen Philosophie war zwar wie ihr Stifter Platon in großem Unsehn bei ben Romern. Doch mar es wohl meiftens nur bie An=

<sup>1)</sup> Cic, de fin. V, S; de nat. D. I, 7; ad Att. XIII, 19. Auch M. Crassus wird zu ben Peripatetitern gezählt. Plut. v. Crass. 3. Doch wir haben ihn nicht gerechnet, weil er nicht fehr gebilbet war.

<sup>2)</sup> So urtheilen wir im Allgemeinen nach bem, was Cicero ibm in ben Mund legt. De fin. 1. 1.

muth ber platonischen Darftellungsweise, welche biefer Berebrer verschaffte; ber noch ungeübte Ginn ber Romer vermochte schwerlich burch die mythische und zweiselreiche Form seiner Darftellungen und Untersuchungen in bie Bebeutung berfelben einzubringen, und baber fand man fich geneigt, ben Auslegungen ber neuern Akabemie zu folgen, welche burch Philon und Antiochos zahlreiche Freunde mter ben romischen Großen gewonnen hatte. Im Sinne biefer Philosophen bilbete fich nicht sowohl eine fleptische Anficht aus als vielmehr eine Bahrscheinlichkeitslehre, welche nach ben Meinungen verschiebener Schulen binborchte und je nachdem die Lehre berfelben mehr ober we niger zu überreben geeignet war, ihr Bebor gab, ohne fie boch für etwas mehr, als für eine richtige ober gut beglaubigte Meinung zu halten. In einer solchen Richtung werben wir ben Cicero finben, einen Schuler bes Philon, und mit ihm die gelehrteften Romer ber bamalis gen Beit, fo wie bie bebeutenbften Staatsmanner. scheint babei nur ber Unterschied obgewaltet zu haben, daß einige mit bem Antiochos ber ftoischen Lehre vorjugsweise fich zuneigten, wahrend andere mehr ben fteptischen Grunden ber neuern Afabemie vertrauten. Bu jenen monen wir ben &. Lucullus, welcher fich burch feine Liebe zu ber griechischen Litteratur überhaupt und besonders zu fast jeder Art ber griechischen Philosophie auszeichnete, aber boch vorzüglich bie Lehre bes Antiochos begunftigte'), als ein vornehmer Gonner, wie es fcheint, ohne tiefer in die Sache einzugeben 2). Auf bemfelben

<sup>1)</sup> Plut. v. Luculli 42; Cic. acad. II, 2.

<sup>2)</sup> Cic. ad Att. XIII, 16.

Bege, boch mahrscheinlich mit tiefer einbringenbem Ernfte ging D. Brutus, ber Morber Cafar's. Er hatte, eben= falls durch ben Untiochos und burch beffen Bruber Uris ftos unterrichtet, Liebe ju ber Afabemie gefaßt, welche man bamals bie alte nannte, im Gegenfat gegen bie mittlere bes Arkefilaos und gegen bie neuere bes Rarnegbes, ohne boch auf bas Studium ber Platonifer fich zu beschranfen '). Die Schriften, welche er in lateinischer Sprache auch über philosophische Gegenstande verfagte, haben nur ein geringes Lob ber Berebfamkeit; fie nehmen nach ros mischer Beise bie moralische Seite ber Philosophie in Ans fpruch, und bag er unter andern auch über bie Pflichten fcrieb, fceint zu beweifen, bag er, wie alle Schuler bes Untiochos, auch ftoischen Mustern folgte 2). Unter den Uebrigen, welche berfelben Richtung folgten, ift ale ber ausgezeichnetste D. Terentius Barro gu nennen, welcher von Cicero mit bem Brutus als ein Schuler bes Antiochos verbunden wird 3) und welcher in feinen gablreichen Schriften, wiewohl nur wenige berfelben ber Philosophie ausschlieflich gewibmet gewesen zu fein scheinen 4), manden Saamen philosophischer Lehren ausgestreut haben mochte '). Mus ben Nachrichten, welche wir über seine Meinungen von ben Gottern haben, feben wir, bag er

<sup>1)</sup> Plut. v. Brut. 2; Cic. Ac. I, 3; ad Att. XIII, 25.

<sup>2)</sup> Cic. Ac. l. l.; de fin. I, 3; ad Att. XIII, 46; Sen. ep. 95; Quint. X, 1, 123.

<sup>3)</sup> Ac. I, 3; ad Att. XIII, 12; 16; ad div. IX, 8.

<sup>4)</sup> Cic. Ac. I, 2 legt ihm einen Grund in ben Mund, weswegen er über Philosophie lateinisch zu schreiben sich scheue. Doch werben philosophische Schriften von ihm angeführt z. B. August. de civ. D. XIX, 1.

<sup>5)</sup> Cic. Ac. I, 3.

eben fo bie phyfischen wie Brutus bie moralischen Lebren ber Stoiker unter bie Philosophie ber Mabemiker mischte. Denn inbem er bie Meinungen bes Bolkes über bie Got: ter verwarf und. bie mythische Theologie von ber politi= ichen und physischen unterschied, suchte er boch ben vermenschlichenden Borstellungen bes Bolfes von ben Gottern einen bobern Sinn unterzulegen und beutete fie gang nach ber Ansicht ber ftoischen Lehre auf bie allgemeine Raturfraft, welche, in verschiebenen Graben bes Daseins und in verschiedenen einzelnen Wefen die gange Belt . burchbringend, auch unter verschiebenen Namen und in verschiedenen Geffalten verehrt werbe 1). Go murbe bei ben Romern Die ftoische Lehre nicht wenig unter einem fremben Ramen verbreitet, mabrent fie auch viele Unhanger hatte, welche fich ohne Befchrantung und unverhullt zu ihr befannten. In ber Lehre ber romischen Aschtsgelehrten bat man einen großen Theil ftoischer Grundfate wieder erkannt, und es scheint, daß die stoische Philosophie unter ben Leb= rem und Ausbilbern bes romischen Rechts fortwabrend eine Schule fand 2). D. Mucius Scavola; ben wir frus ber als einen Schiler bes Panatios ermahnt haben, bilbete eine bebeutende Jahl jungerer Juriften, auf welche bie ftoische Philosophie. überging und unter welchen bie

<sup>1)</sup> August. de civ. D. IV, 31; VI, 5; 8; VII, 5; 6; 23.

<sup>2) 3</sup>ch berufe mich auf 3. A. Orttoff's Abhandtung über ben Ging fluß ber ftoischen Phitosophic auf die romische Jurisprubeng. Erlangen 1797. Dies Thema verdiente wohl einmat wieder von unsern Juristen aufgenommen zu werden. Es möchte sich babei freilich ergeben, daß die Phitosophie auf eine so fehr positive Lehre, wie die romische Jurisprubenzist, nur einen außerzlichen Einbruck machen konnte.

Beitgenoffen bes Cicero C. Aquilius Gallus und &. Lucilius Balbus, bie Lehrer bes Gervius Gulpicius 1), fich auszeichneten. Dit jenem Balbus icheint auch ber Q. Lucilius Balbus, welchen Cicero in feiner Schrift über bie Natur ber Gotter bie floifche Lehre vortragen laßt, verwandt gemefen gu fein. Dag Gervius Sulpicius ber floischen Lehre ergeben war, last fich taum bezweifeln, ba er zu Rhobos, wo bamals Poseibonios lehrte, in ber Berebtsamkeit und Philosophie sich gebilbet hatte 2), und so werben auch feine Schuler E. Aulus Dfilius und MI= fenus Barus an ihren Rechtslehren fur Stoifer erfannt. Doch hat unter ben Beitgenoffen bes Cicero feis ner mehr zu bem Ruhme ber ftoischen Philosophie beigetragen, als DR. Porcius Cato ber Jungere, welcher ben Aprier Antipatros und ben Athenoboros Korbylion zu Lehrern in ber foischen Philosophie gehabt hatte, vorzugsweise bie ethische und politische Seite bieser Philosophie betrieb und auch in feinen Staatsgeschaften anzuwenben fuchte 3), ihr aber hauptsichlich burch bie Strenge seiner Grundsate im Leben und im Tobe großes Gewicht bei ben Romern verschaffte. Einer fast noch größern Babl von Schulern erfreute fich bie epikurifche Schule. Bir wurden eine gange Reihe bedeutenber Manner zu nennen haben, wenn wir nur alle bie Epifureer ber bamaligen Beit, welche wir aus bem Briefwechsel bes Cicero tennen lernen, aufzählen wollten. Es genügt, an einige berfelben

<sup>1)</sup> Cic. Brut. 42.

<sup>2)</sup> Ib. 41.

Plut. v. Cat. min. 4; 10; Cic. ad div. XV, 4; parad. procem.; pro Murena 29.

zu erinnern, an ben trantesten Freund bes Cicero, ben E. Pomponius Atticus, an ben C. Caffius'), ben Morber Casar's, an ben L. Torquatus und ben C. Bellejus, welche lettere Cicero die epikurische Lehre in seinen Schriften über bas bochste Gut und über die Ratur ber Götter auseinander segen läßt.

Die meiften ber von uns genannten Manner waren als Staatsmanner berühmt und von ihrer Philosophie wiffen wir eben nur besmegen, weil fie entweder eine bebeutenbe Rolle in ben Staatsbanbeln ihrer Beit fpielten ober doch mit Mannern biefer Art in genauem Berkehr ftanben. Bur Ausbildung ober auch nur gur Berbreitung ber Philosophie baben fie wenig ober nichts beigetragen. Benn wir nun aber boch guf biefen Puntt besonders unfer Augenmert ju richten haben, fo muffen wir ben Beginn und Berlauf ber philosophischen Schriftstellerei bei ben Romern verfolgen. Die erften Unfange berfelben mogen nicht fehr bedeutend gewesen sein, wie es die Ratur ber Dinge erwarten läßt und wie die Berachtung, mit welcher Cicero von ihnen fpricht, ju bestätigen scheint. Raum hat er es für werth gehalten, ein paar Namen ber erften philosophischen Schriftsteller in lateinischer Sprache und zu erhalten, eines Amafanius ober Amafinius und eines Rabirius, beren Mangel an bialeftischer Runft er tabelt, aber babei gefteht, bag er ihre Schriften nicht gelesen habe 2). Und bennoch mochten biefe Schriftsteller von einiger Bebeutung fur ihre Beit fein, indem fie ben Romern bie griechische Philosophie zuganglich machten,

<sup>1)</sup> Cic. ad div. XV, 16; 19.

<sup>2)</sup> Ac. I, 2; Tusc. II, 3.

wie auch Cicero anerkennt, wenn er unter ben Grunben. aus welchen mehr als alle andere bie epikurische Philofophie unter ben Romern fich verbreitet habe, auch ben , anführt, daß keine andere ihnen in ihrer Sprache vorge tragen worben sei 1). Es waren also biese Schriftsteller Epikureer und beswegen mochte auch Cicero ichließen, baß ibnen bialektische Kunft gemangelt babe. Doch wir glauben gern, daß ihre erften Versuche roh und ungebildet waren und daß erft au ben Beiten bes Cicero eine gebilbetere philosophische Litteratur in lateinischer Sprache zu Sage fam. 3war ift es etwas zu viel gesagt, wenn Gi= cero felbft von fich ruhmt, bag, nachdem bisher bie Philofophie bei ben Lateinern barniebergelegen und keinen Schnuck ber lateinischen Sprache empfangen babe, er es zuerft unternehmen wolle, auch hierin bas Lob bes romischen Befens bem griechischen gleich gu machen 2); benn schon frus ber hatte Lucretius mit großer Kunst ber epikurischen Philosophie lateinische Worte gegeben; aber mahr ift es boch, bag erft zu ben Zeiten bes Cicero und burch keinen mit größerm Erfolg, als burch ben Cicero felbst, die Phis losophie der lateinischen Sprache sich bemachtigte. Berte ber lateinischen Schriftsteller, welche fruber über phis losophische Gegenstände geschrieben batten, find sammtlich verloren gegangen; Cicero aber ift vielen Sahrhunderten ein Lehrer ber Philosophie gewesen. Wir werben baber auch von ihm besonders bier zu bandeln baben, zuvor aber Einiges über bie Art vorausschicken, wie die epikurische Philosophie bei ben Romern vorgetragen wurde.

<sup>1)</sup> Tusc. IV, 3.

<sup>2)</sup> Tusc. I, 3; II, 2; de nat. D. I, 4.

Benn wir bedenken, daß die Romer überhaupt und besonders auch in der Philosophie dem Praktischen bei weitem mehr als dem Theoretischen sich zuwendeten, so ist es merkwürdig genug, daß sie gerade in der Schule der Philosophie, welche ihr ganzes Augenmerk auf das Ethiziche gerichtet hatte, in der epikurischen Schule, hauptsächzich der Physist ihren Fleiß widmeten. Bon dem Amasamins ist dies außer Zweisel ih; auch von einem Lehrer der epikurischen Philosophie Namens Catius, welcher zu dem Zeiten des Sicero ledte, ist es bekannt, daß er über die Raturlehre des Epikuros, wenn auch nicht ausschließzlich, schried ist aber das Werk des T. Lucretius Carus, welches wir noch besigen.

Amasanius und Catius konnten selbst von dem Episkurer Cassius nicht gelobt werden 3), dem Lucretius dages gen kann auch Cicero sein Lob nicht versagen 4). Sewis hat sein Lehrgedicht über die Natur der Dinge alle die stehren Bersuche lateinischer Epikureer verdunkelt, und er komte daher auch wohl mit Uebergehung derselben sich rühmen, zuerst die Lehre des Epikuros in die lateinische Sprache überseitz zu haben 4). So wie die Romer übers

<sup>1)</sup> Cic. Ac. I, 2.

<sup>2)</sup> Das, was Cicero ad div. XV, 16 von ihm erwähnt, bezieht sich auf die Physik; er soll 4 Bucher de rerum natura et de summe bono geschrieben haben. Comm. vet. in Horat. sat. II, 4.

<sup>5)</sup> Cic. ad div. XV, 19. Doch lobt ben Catius bebingter Weise Quinct. X, 1.

<sup>4)</sup> Ad Quint. fr. II, 11.

<sup>5)</sup> V. 338.

baupt, so ahmte auch Lucretius ben Griechen nach. Sein Lehrgedicht ist nach dem Muster des Empedokles gebildet, bessen Werke er mit großen Lobsprüchen erhebt '), und was die natürliche Anmuth und den poetischen Schmuck des Ausdrucks betrifft, so möchte er wohl hinter seinem Muster gewiß nicht zurückgeblieben sein. Dagegen der Inhalt seines Gedichts ist meistens nach der Denkweise der Epikureer nur ein Abdruck der Lehren seines Meisters und ein Beweis von der sklavischen Verehrung, welche diese Schule für ihren Lehrer in sich sortpslanzte. Daher werden wir auch nur auf einige Punkte desselben einzugehen haben, welche zu zeigen scheinen, in welchem Sinne die epikurische Philosophie von den Römern ausgefaßt wurde.

Wenn wir die vorherrschende Beschäftigung der lateinischen Spikureer mit der Physik auffallend fanden, so scheint und hierüber die Absicht des Gedichts über die Ratur der Dinge hinlanglichen Ausschluß zu geben. Diese, wie Lucretius sie selbst am Eingange seines Werks ausschückt, geht darauf aus, die Menschen von der Religion, von der abergläubischen Furcht vor den Göttern, zu besteien und sie zum Bewußtsein ihrer Gewalt über das Schicksal, ihrer himmlischen Macht zu erheben 2). Daher

<sup>1)</sup> I, 717 ff.

<sup>2)</sup> I, 63 ff. Humana ante oculos foede quom vita jaceret In terris oppressa gravi sub relligione, Quae caput a coeli regionibus ostendebat Horribili super adspectu mortalibus instans, Primum Grajus homo mortaleis tendere contra Est oculos ausus, primusque obsistere contra.

laft er auch keine Gelegenheit vorbei, über bie Berkehrtheit ber religiofen Borftellungen feines Boltes und ber Dich= ter au spotten, welche wohl als anmuthige Kabeln gebraucht werden konnten, aber boch weit von der Wahrheit ents fernt maren 1). Er verspottet ben Glauben, bag ber herr bes himmels in Blig und Donner uns feine Dacht geis gen wolle, und die alten tyrrhenischen Gefange, welche im Blige bas Zeichen gottlichen Willens gu feben glaubten. Er fragt, warum fo viele Blige ohne 3wed in bas Baffer, in wufte Segenben verschleubert wurden, warum Awiter nicht ben Frevler, fondern feine eigenen Tempel, seine eigenen Bilbfaulen treffe 2). Die getraumte Macht bir Gotter vermag nichts gegen bas Geschick und bie Sesete ber Natur, benn beilige Gebaube und Bilber ber Gottheiten zerfallen. Gegen bie, welche bie Ordnung in ber Ratur fur einen fichern Beweis halten, bag Gotter bie Belt gebilbet haben, fieht er es als einen hinlanglichen Gegenbeweis an, baß fo viel Uebel und fo viel Umegelmäßiges in ber Belt fei 3). Denen, welche befürch= tm mochten, bag bie Berleugnung ber Religion ju gotts bia Grundfaten und zu Schandthaten führen werbe, halt n vor, wie vielmehr bie Religion bie schandlichsten Thas ten in ihrem Gefolge habe, Menschenopfer, ja bie That eines Agamemnon, welcher seine eigene Tochter nicht

Quare relligio pedibus subjecta vicissim Obteritur; nos exacquat victoria coelo.

Cf. ib. 932; III. in.; IV. in.; VI, 49 ff.

<sup>1)</sup> II, 600 ff.

<sup>2)</sup> VI, 378 ff.

<sup>3)</sup> II, 167 ff.; baffetbe wortlich mit ausfahrlichen Beispielen V, 196 ff.

haupt, so ahmte auch Lucretius ben Griechen nach. Sein Lehrgedicht ist nach bem Muster des Empedokles gebildet, dessen Berke er mit großen Lobsprüchen erhebt '), und was die natürliche Anmuth und den poetischen Schmuck des Ausdrucks betrifft, so möchte er wohl hinter seinem Muster gewiß nicht zurückgeblieden sein. Dagegen der Inhalt seines Gedichts ist meistens nach der Denkweise der Epikureer nur ein Abdruck der Lehren seines Meisters und ein Beweis von der stlavischen Berehrung, welche diese Schule für ihren Lehrer in sich fortpslanzte. Daher werden wir auch nur auf einige Punkte desselben einzugehen haben, welche zu zeigen scheinen, in welchem Sinne die epikursche Philosophie von den Römern ausgefaßt wurde.

Wenn wir die vorherrschende Beschäftigung der lateinischen Spikureer mit der Physik auffallend fanden, so scheint uns hierüber die Absicht des Gedichts über die Ratur der Dinge hinlanglichen Aufschluß zu geben. Diese, wie Lucretius sie selbst am Eingange seines Werks ausbrückt, geht darauf aus, die Menschen von der Religion, von der abergläubischen Furcht vor den Göttern, zu besseien und sie zum Bewußtsein ihrer Gewalt über das Schicksal, ihrer himmlischen Macht zu erheben 2). Daher

<sup>1)</sup> I, 717 ff.

<sup>2)</sup> I, 63 ff. Humana ante oculos foede quom vita jaceret In terris oppressa gravi sub relligione, Quae caput a coeli regionibus osteadebat Horribili super adspectu mortalibus instans, Primum Grajus homo mortaleis tendere contra Est oculos ausus, primusque obsistere contra.

last er auch keine Gelegenheit vorbei, über bie Berkehrtheit ber religiofen Borftellungen seines Bolkes und ber Dichter au spotten, welche wohl als anmuthige Kabeln gebraucht werben konnten, aber boch weit von ber Bahrheit ents fernt maren'). Er verfpottet ben Glauben, bag ber Bere bes himmels in Blig und Donner uns feine Dacht zeis gen wolle, und bie alten tyrrhenischen Gefange, welche im Blige bas Beiden gottlichen Willens gu feben glaubten. Er fragt, warum fo viele Blige ohne 3med in bas Baffer . in wufte Gegenben verschleubert wurden, warum Jupiter nicht ben Frevler, sondern feine eigenen Tempel, feine eigenen Bilbfaulen treffe 2). Die getraumte Macht ber Gotter vermag nichts gegen bas Gefchick und bie Besetze ber Natur, benn beilige Gebaube und Bilber ber Sottheiten zerfallen. Gegen bie, welche bie Orbnung in ber Natur fur einen fichern Beweis halten, bag Gotter bie Belt gebilbet haben, fieht er es als einen hinlanglichen Gegenbeweis an, baf fo viel Uebel und fo viel Unregelmäßiges in ber Belt fei 3). Denen, welche befürch= ten mochten, bag bie Berleugnung ber Religion ju gotts losen Grundsäten und zu Schandthaten führen werbe, balt er vor, wie vielmehr die Religion die schandlichsten Thas ten in ihrem Gefolge habe, Menschenopfer, ja die That eines Agamemnon, welcher seine eigene Tochter nicht

Quare relligio pedibus subjecta vicissim Obteritur; nos exacquat victoria coelo. Cf. ib. 932; III. in.; IV. in.; VI, 49 ff.

<sup>1)</sup> II, 600 ff.

<sup>2)</sup> VI, 378 ff.

<sup>5)</sup> II, 167 ff.; baffetbe wortlich mit ausführtichen Beifpielen V, 196 ff.

schonte 1). Frommigkeit sei es nicht, am Steine fich berumzudrehen, jeden Altar zu befuchen, fich zur Erde zu werfen und vor, ben Bilbfaulen ber Gotter bie Sanbe auszustreden, mit vielem Blute ber Opfer bie Altare gu begießen und Gelubbe auf Gelubbe zu haufen; Frommig= keit fei vielmehr ber ruhige und unerschutterliche Sinn bes Bas tonnte wohl ben feligen Befen unfer Dant gewähren, bag fie unsertwegen etwas zu thun übernehmen follten? Bas hatte fie bewegen konnen, nach fo langer Rube an die Erschaffung ber Welt sich zu machen3)? Die falsche Gotterverehrung leitet er aus ber Unwiffenheit ber Menschen ber, welche anknupfend an die Gotterer= scheinungen im Schlaf und bei wachen Sinnen unfterb= liche Wesen mit ewiger Jugend menschlicher Korper und mit übermenschlicher Rraft begabt fich erbacht habe, um bie großen Naturerscheinungen, beren Ursachen man nicht einfab, auf ber Gotter Macht gurudguführen'). Darum ftrebt er eben barnach bie Unwissenheit, über bie Naturerscheinungen ju gerftreuen und bem Epikuros nachahmenb, wie er fich ausbruckt, ben engen Berschluß ber Natur au gerbrechen, in welchem bie Meinung von ben Gottern Diefelbe fich vorgestellt habe 5). Wie fehr nun auch biefer Streit gegen bie falfchen Gotter ber alten Religionen gur Bernichtung bes Aberglaubens beitragen mochte, fo ift boch bas, was er bagegen bietet, gewiß von keiner beffern

<sup>1)</sup> I, 81 ff.

<sup>2)</sup> V, 1200 ff.

<sup>8)</sup> V, 166 ff.

<sup>4)</sup> Ib. 1163 ff.; cf. ib. 83 ff.; VI, 49 ff.

<sup>5)</sup> I, 71; II, 1087 ff.

Art. Es ift zu bemerken, bag er zwar nicht felten auf bie Lebre bes Epifuros gurudtommt, bag bie Gotter felige Befen feien, welche in ewiger Rube leben, ohne um bie Berwaltung ber Belt fich ju fummern, bag er aber bie Meinung von bem Dasein folder Befen nur gang schwach und ohne Rachbruck burch die bekannten Grunde bes Epikuros zu unterftuten sucht 1). Aber nicht weniger eifrig, als er bie aberglaubischen Schreden ber Gotterverehrung zu gerftoren ftrebt, greift er auch bie Lehre von ber Unfterblichkeit ber Seele an, gang in berfelben Beife, wie fein Deifter und seine Schule. Wer kann wohl zweifeln, wenn er bie Ratur ber Seele erkannt hat, wie fie aus Barme, Luft, Sauch und einer vierten Natur, ben feinften Rorpern, welchen Empfindung als eigenthumliche Beschaffenheit beiwohnt, zusammengesett ift, daß biefes schwache Befen feiner Sulle beraubt und aus bem Rorper geschieben alsbalb vom geringsten Anftoge gerftreut werben muffe 2)? So fucht Lucretius Die Schreden bes Acheron, Die Schreften einer jeden Religion durch das Licht seiner ober viels mehr ber epikurischen Naturlehre zu vertreiben. Die Natur ift bie einzige Gottinn, welche er verehrt; ihre beilige Befetimagigteit will er verfunden, wie fie Alles ichafft, Alles nach einem bestimmten Daage feines Gefetes machfen und bann auch wieber abnehmen und vergeben läßt3).

<sup>1)</sup> VI, 75.

<sup>2)</sup> III, 413 ff.

<sup>3)</sup> I, 71; 147 ff., wo aus ber Gesehmäßigkeit ber Natur ber Sah, baß nichts aus nichts werbe, bewiesen werben soll. II, 1087 ff.; 1118. Donicum ad extremum crescendi perfica finem Omnia perduxit rerum natura creatrix.

V. 925; 1364.

Wir haben also in dieser Lehre des Lucretius, und etwas Achnliches mag wohl überhaupt die Naturlehre des Spikuros bei den Romern bewirkt haben, ein Beispiel von der Art, wie die philosophische Physik, oberstächlich gekostet, von der Gottessurcht absührt. Diese Wirkung mußte dei den Romern um so weiter um sich greisen, je weniger Neigung sie zu einer tiesern Natursorschung hatten und je mehr sie zu dieser Zeit, in welcher die höhern Interessen ihres Lebens abzusterden begonnen hatten, einer leichtsinnigen Ansücht der Welt und der Bestimmung des Menschen sich zuwendeten.

In bas Einzelne ber Naturlehre bes Lucretius volls ftanbig einzugeben, halten wir nicht fur nothig, weil fie meiftens nur bie uns bekannten Gate ber epiturifchen Schule vorträgt. Nur bie Behandlungsweise biefer Sate ift bem Lucretius eigenthumlich, woraus ihm benn auch wohl in einigen Studen eine eigene Art, die Dinge angufeben, erwachft, und bieruber muffen wir uns Rechenschaft ju geben suchen. Das Unternehmen eine fo trodne Anficht, wie die epikurische ist, bichterisch zu behandeln, welches vor bem Lucretius, so viel wir miffen, Die= mand versucht hat, mußte wohl naturlich ein eigenes Licht über bieselbe ausgießen. Dies zeigt fich besonders barin, baß bie Natur und ihre Beftanbtheile im Allgemeinen theils auf eine viel lebendigere, theils auch auf eine man= nigfaltigere Beise von Lucretius geschilbert werben, als es bie tobte und einformige Physik ber Epikureer zu verftat= ten schien. Wenn die Natur von ihm als Einheit gebacht wird, welche über Alles malte, wenn er mit Gifer bie Anficht gurudweift, bag bie Gotter über fie herrichen, weil bies ihre Freiheit gefahrbe, wenn fie als Schopferinn gepriefen wirb, fo tritt fie in biefen und in abnlichen Borstellungen fast in personlicher Beise auf und macht fich wenigstens als eine einige Rraft geltenb. Daffelbe gilt auch von andern Wefen, welche einen allgemeinen Ginfluß auf bas Dafein ber einzelnen Dinge ausüben. bie Sonne beschrieben wird als ein Befen, welches burch bie Gluth feiner Strahlen die Geburten ber Erbe ausbritte, wenn Lucretius weitlauftig schilbert, wie bie Erbe Rutter lebenbiger Befen geworben fei, wie fie erft aus ihrem Schoofe Pflanzen und Thiere und Menschen entlaffen, wie fie Dilch bereitet habe gur Rabrung fur ihre Ainber, wie alsbann auch gleich ben Muttern unferes Geschlechts ihr bie Beit ber Geburt vergangen fei und nun nichts mehr unmittelbar von ihr geboren werbe, fo find alles bies Borftellungsweisen, welche ben tobten Dasfen ber epikurischen Welt einen Unschein bes Lebens mit-Bie feine poetische Anschauung Leben über bie Ratur zu verbreiten ftrebt, bas fieht man auch baran, baß er febr gegen bie Anficht bes Epifuros bie Bermuthung nicht gurudweift, bag bie Geftirne lebendige Wefen fein mochten, welche ihre eigene Bewegung hatten um fich Rabrung zu suchen \*). Wir wollen nicht leugnen, daß Lucre: tius alles bies auch wohl nur bilblich nehmen konnte, und boch find einige ber angeführten Beschreibungen von ihm mit Liebe gepflegt worben, und es lagt fich taum leugnen, daß die Reihe ber Worftellungen, zu welcher bies Alles gebort, jur Empfehlung bes gangen Spftems beim Lucretius selbft und bei Andern nicht wenig beigetragen habe. Bu biefer

<sup>\*)</sup> V, 525 ff.

Reihe gehort auch ber Begriff bes innern Triebes ber Atome, welchen icon Epifuros hervorgehoben batte, um baraus ihre Abweichung vom fenfrechten Kalle, Die Bufals ligkeit ber Naturerscheinungen und bie Freiheit bes Willens abzuleiten, welchen aber Lucretius trot bem, bag er in mancher Beziehung mit feinen übrigen Borftellungen in . Migverhaltniß sich zeigt, noch mehr begunftigt zu haben fcheint. Er fpricht nicht felten bavon, bag bie Atome eine Bewegung haben, welche aus ihnen felbst hervorgebe 1), und schließt hieran besonders bie willfurliche Bewegung ber lebenbigen Wefen an, welche zurudgeführt werben muffe auf bie Rraft ber Atome, einen Anfang ber Bewes gung aus fich felbst nach Belieben bervorzubringen 2). Denn ber Bille beginne eine neue Bewegung, welche alsbann burch alle Glieber fich fortsetze. Er beschreibt weitlauftig, wie die vierte unbenannte Natur, von welcher in ber Seele bie Empfindung ftamme, gleichsam bie Seele ber Seele, ben Gliebern die Bewegung, welche fie felbst anfangt, mittheile und über bie übrigen Naturen, welche bie Seele jufammenfeten, über Barme, Luft und Sauch Freilich will er nicht, daß burch diese innerverbreite3).

<sup>1)</sup> II, 132. Prima moventur enim per se primordia rerum.

<sup>2)</sup> Ib. 251. Denique si semper motus connectitur omnis
Et vetere exoritur semper novus ordine certo,
Nec declinando faciunt primordia motus
Principium quoddam, quod fati foedera rumpat,
Ex infinito ne causam causa sequatur,
Libera per terras unde haec animantibus exstat,
Unde est haec, inquam, fatis avolsa voluntas,
Per quam progreditur, quo ducit quemque voluptas?

III, 265. Sic calor atque aër et venti caeca potestas Mista creant unam naturam et nobilis illa

lich bewegende Kraft irgend eine Bewegung von unten nach oben hervorgebracht werden konne'), er sträubt sich sogar dagegen zuzugeben, daß er eine schräge Bewegung der schweren Körper in ihrem Falle zulasse, welchem die Bahrheit der Dinge widersprechen würde; es ist nur eine geringe Abweichung von der geraden Linie, gar nicht mit Augen zu sehen, welche er annehmen zu dürsen sich ausbittet, eine so wenig schräge Richtung, daß sie gar nicht schräge genannt werden kann. Man sieht, wie er kampst, die Gesehmäßigkeit der Ratur, seiner Göttinn, sestzuhalten und doch damit das Leben in den einzelnen Dingen nicht auszugeben.

Hierin scheint er überhaupt vom Spikuros nicht unvortheilhaft sich zu unterscheiden, daß er das Gesehmäßige
in der Entwicklung der Naturerscheinungen sester zu halten strebt. Dies sieht man in einzelnen Zügen seiner Naturlehre. So liebt er den Begriff der Zufälligkeit nicht,
und selbst die freie Bewegung des Willens denkt er sich
nicht ohne ein Geseh, nach welchem sie sich bildet. Denn
er halt den Willen für abhängig von Vorstellungen un-

Vis, initum motus ab se quae dividit ollis, Sensifer unde oritur primum per viscera motus.

II, 185. — nullam rem posse sua vi Corpoream sursum ferri, sursumque meare.

<sup>2)</sup> II, 243. Quare etiam atque etiam paullum clinare necesse est
Corpora, nec plus quam minimum, ne fingere motus
Obliquos videamur et id res vera refutet.
Namque hoc in promptu, manifestumque esse videmus
Pondera, quantum in se est, non posse obliqua meare,
Ex supero cum praecipitant, quod cernere possis.
Sed nihil omnino recta regione viai
Declinare, quis est, qui possit cernere, sese?
Seid. b. Phù. IV.

ferer Seele und unfere Borftellungen entfteben ibm aus ben finnlichen Ginbruden, welche wir von außen empfangen '). Die gottliche Wolluft felbft, welche unfer Leben leitet, wird von ihm als eine Naturkraft betrachtet2). 3war von der Art des Epikuros fagt er fich auch nicht gang los, wenn er besonbers bie himmlischen Erscheinungen auf verschiedene Beise zu erklaren sucht und bie Aftro= logen verspottet, welche nicht zugeben wollen, bag auf andere als auf die von ihnen bezeichnete Beise biese Erscheinungen fich ereignen, aber es ift boch feine Dei= nung nicht, bag bie regelmäßigen Erscheinungen am Simmel balb fo, balb fo ihren Grund fanden, sondern er meint nur, man muffe verschiebene Erklarungeweifen gulaffen, weil es schwer fei, bie eine Urfach zu erkennen, burch welche die Gestirne bewegt wurden 3). Und fo ftrebt überhaupt feine Maturerklarung, Alles als etwas zu erken= nen, bas nach einem bestimmten Gefete fich bilbe. Dies fieht man nirgends beutlicher als in bem Theile feines Gebichtes, in welchem er an bie Lehre bes Empebofles von ber Entstehung lebenbiger Wefen fich anschließt, wo er benn auch Bieles von ben ersten unreifen und ungeheuerlichen Geburten ber Erbe zu erzählen weiß, aber boch feinem Führer nicht fo weit folgen will, auch folche Diggestalten zuzugeben, welche nach Art ber Centauren ober

IV, 887. Dico animo nostro primum simulacra meandi Accidere atque animum pulsare, ut diximus ante.
 Inde voluntas fit; neque enim facere incipit ullam Rem quisquam, quam mens providet, quid velit, ante.

<sup>2)</sup> II, 171 f.

<sup>3)</sup> V, 528 ff.

ver Chimara zweier ober mehrerer Geschlechter Natur in sich vereint hatten '). Denn alle Dinge, meint er, wachsen nach ihrer Weise auf und bewahren die Unterschiede, welche ihnen das sichere Geset ber Natur vorschreibt').

In bem fo eben erwähnten Theile feiner Naturlehre scheint er weitlauftiger gewesen zu fein, 'als bie fruberen Epifureer. Diefer Stoff mußte feiner poetischen Auffasfungeweise gusagen. Es fcbloß fich ihm baran auch eine Schilberung an von ber Entstehung ber nutlichen Runfte und ber Einrichtungen ber menschlichen Gefellschaft, in welcher ihm Alles barauf hinausläuft, bag bie Natur und bie Erfahrung bem Menschen Anleitung gum Guten gegeben hatten, daß ber Mensch aber burch seine Leibenschaf: . ten und durch bie erften kindischen Bewegungen seiner Seele in Furcht und Soffnung, in Begierbe und Abscheu Manches verborben und baburch lebel fich etzeugt batten, von welchen ihn nun die Philosophie befreien solle. Wenn wir bebenten, wie Epikuros felbft und feine Schuler, ohne ben Lucretius auszunehmen, gegen bie Erklarung ber Raturerscheinungen aus bem 3wedbegriff eiferten 3), fo tonnen wir biefe Bereicherung ber atomistischen Naturlehre nicht febr folgerichtig finden, indem es boch fast so beraustommt, als wenn bie Ratur felbft fur bie Denschen geforgt, unter gunftigen Umftanben fie bervorgebracht, erhalten und burch gunftige Bufalle fie belehrt hatte. Wenn aber Lucretius hofft, burch bie Philosophie bie Menschen

<sup>1)</sup> Ib. 879 ff.

<sup>2)</sup> Ib. 924. Res sic quaeque suo ritu precedit et omnes Foedere naturae certo discrimina servant.

<sup>3) 3. 28.</sup> IV, 829 ff.; √, 157 ff.

von ben Uebeln ju befreien, welche fie fich felbst burch ibre Leibenschaften bereitet hatten, so vertraut er babei auf bie Macht unfere Billens, welcher bie Busammenfetung unfer rer Natur zu besiegen vermoge. Auch bies scheint ein Punkt feiner Lehre ju fein, in welchem er fich freier von ben gewohnlichen Bahnen feiner Gefte bewegte. Er leis tet namlich aus ben verschiebenen Werhaltniffen, in welchen bie brei Stoffe, die Barme, ber Sauch und bie Luft, in . ben verschiebenen Seelen zusammengesett find, bie Berfchiebenheif ber Temperamente ab. Die Seele, in welcher ber Stoff ber Barme vorherricht, ift jum Borne geneigt, bie bagegen, in welcher bie windige Natur bes Sauches bas . Uebergewicht hat, wird von kalter Furcht bewegt, endlich in welcher Seele das rubige Element ber Luft in große= rer Masse vorhanden ift, die besitt ein ruhiges Tempera= ment, welches gleich weit entfernt ift von Furcht, wie von bem ungeftumen Muthe bes Bornes, bagegen gleich= gultiger, als zuträglich, die Ereignisse aufnimmt. aus icheint ihm eine unendliche Berschiebenheit ber menfch= lichen Naturen hervorzugeben '), über welche er nur so viel ju bestimmen für moglich und gut findet, daß zwar Diemand gang biefe ursprungliche Ratur feiner Busammen= fetung zu überwinden vermoge, daß aber bem Beifen boch nur eine fo geringe Spur berfelben übrig bleibe, baß er im Stanbe fei, burch bie Rraft feiner Bernunft ein got= terahnliches Leben zu fuhren?). Man hat hierbei, wie

<sup>1)</sup> III, 283 ff.

Ib. 802. Sic hominum genus est: quamvis doctrina politos Constituat pariter quosdam, tamen illa relinquit Naturae cujusque animi vestigia prima,

Beber fieht, an jene vierte, empfindende Ratur zu benten, von welcher Lucretius bem Menschen und besonbers bem Beifen ein größeres Daag beilegen mochte, bamit es alle Unebenheiten bes Temperaments ausgleichen konnte. Berfcbiebenheit ber menfchlichen Naturen scheint ihm übris gens in bas Unendliche zu gehen, fo wie ihm ja auch bie Atome, aus welcher bie Elemente bes Reuers, ber Luft und ber übrigen Beftanbtheile ber Seele fich gufammenfeten, nicht von gleicher, fonbern nur von abnlicher Figur Denn auch hierin scheint Lucretius einen Schritt weiter zu geben, als Epikuros, bag er nicht nur eine un: bestimmbare Menge ursprunglicher Figuren annimmt, fonbern ausbrucklich behauptet, die Berschiebenheit ber Figuren fei eben fo groß als bie Menge ber Atome, weil fie nicht von ber Sand eines Runftlers nach bemfelben Dufter gebilbet worben\*). Wenn er baber von runben Atos men fpricht, fo muffen auch biefe nur von abnilcher, nicht

> Nec radicitus evelli mala posse putandum est, Quin proclivius hic iras decurrat ad acrea, Ille metu citius paullo tentetur, at ille Tertius accipiat quaedam clementius aequo.

> Itlud in his rebus video firmare potesse, Usque adeo naturarum vestigia linqui Parvola, quae nequeat ratio depellere doctis, Ut nihil impediat dignam dis degere vitam.

<sup>\*)</sup> II, 333 ff. Damit fteht nicht in Wiberspruch, bag ebend.
v. 477 ff gelehrt wirb, es burfte nur eine endliche Bahl von Figuren ber ersten Elemente angenommen werben, benn bies bez gieht sich nur, wie aus bem Beweise erhellt, auf bie Größe ber Figuren, worin Lucretius, wie es scheint, gegen die Lehre bes Demokritos streitet, baß es auch sehr große Atome geben tonne.

aber von gleicher Gestalt gebacht werden. Auch diese Bersanberung ber Lehre kann man von dem dichterischen Geiste des Lucretius herleiten, welcher nach Mannigsaltigkeit und Eigenthumlichkeit der Gestalten strebt.

Außer der Physiologie, welche er vorträgt, kommen bei ihm auch noch manche Aeußerungen über die andern Theile der epikurischen Lehre vor. Doch berührt er die logischen Sätze seiner Sekte nur ganz oberstäcklich. Etzwas mehr geht er in die Ethik ein, wobei er den Chazrakter der epikurischen Physik als einer Lehre, welche nur zum Zwecke der Ethik dient, nicht verleugnet. Weil jedoch seine Sittenlehre nichts Sigenthümliches verrath, sondern ganz mit den Aeußerungen übereinstimmt, welche über die moralischen Ansichten der Epikureer unter den Römern einiges Licht verbreiten, so wollen wir sie in das Allgemeine verslechten, was wir über diese zu sagen haben.

Man hat die romischen Spikureer beschuldigt, daß sie durch ihre Schlemmerei und Ausgelassenheit in den Lusten die Sittenlehre ihrer Sekte in Verruf gebracht hatten. Doch sindet sich davon keine Spur in den Grundsahen, welche sie außerten, weder beim Lucretius, noch bei einem andern Spikureer der Zeit, von welcher wir handeln, vielmehr sie sind voll von den Empsehlungen eines nüchternen und rechtlichen Wandels, welche auch Spikuros nicht gespart hatte. Dies sinden wir auch ganz dem römischen Sharakter gemäß, und als wir einen Grund suchten, wesewegen besonders die Naturlehre von den römischen Spikureern behandelt worden sei, hätten wir auch wohl ansuheren können, daß der Ernst der Sitten, die Verehrung der Tugend und des Rechts, welche einen Hauptzug des

romischen Charafters bilbeten, wiewohl fie jest im Leben nicht feften verspottet wurden, boch nicht leicht geftatteten, offentlich eine Lehre vorzutragen, welche ein leichtfinniges Urtheil barüber zu begunftigen schien. Cicero fagt besmegen, ber Epikureer konne fich in offentlichen Geschaften nicht zu feiner Behre bekennen; er muffe nicht nur bie Meinung ber ungelehrten Menge scheuen, sonbern auch im Senat wurde er bas Schimpfliche feiner Lehre nicht ein= jugefteben magen '). Daber finden wir , bag bie Moral ber Epikureer bei ben Romern nicht ausgelaffener fich au-Berte als bei ben Griechen, sonbern fich fogar noch zu milbern suchte. Gelbft ber Stoifer Geneca fann bie Gefte ber Epikureer wegen ihrer weichlichen Lehren nicht tabeln; bas, was er von bem Epikuros felbst fagt, bag er beilige und wahre Borfdriften gebe, bas behnt er auch auf bie Epifureer überhaupt aus?). Cicero ift für biefen Gang ber epikurischen Lehre unter ben Romern ein um fo weniger verwerflicher Beuge, je mehr er als eifriger Feind ber epis furischen Moral fich zeigt. Wenn er nun bavon fpricht, bag alle Luft ber Epikureer boch nur auf finnlichen oder fleischlichen Genug fich grunde, fo führt er nicht seine Landsleute als Beugen auf, sonbern ben Epituros

<sup>1)</sup> Do fin. II, 22. Die Epikureer pflegten beswegen zu sagen, die Menge und ihre Gegner verstünden den Ausbruck voluptas nicht, womit man das griechische idori zu übersehen pflegte; diese Ausstucht wird vom Cicero ziemlich scharf mitgenommen; sie hat aber doch insofern einige Wahrheit, als voluptas nicht selten einen schimpflichen Rebenbegriff in sich enthält, welcher in idori nicht liegt. In solchen Abschattungen der Sprachen drücken sich die Berschiebenbeiten der Bolter aus.

<sup>2)</sup> De vit. beata 13.

und ben Metroboros. Benn er bagegen von den Epifus reern feiner Beit und feines Bolles fpricht, fo gibt er au verstehen, bag fie ihren Grunbsigen nicht getreu zu bleiben pflegten. In zwe Punkten besonders beschulbigt er fie einer folchen Abweichung, bag fie namlich eine Luft bes Geistes annahmen, welche nicht vom Korper ausgehe 1), und daß fie eine reine, uneigennutige Freundschaft fur bes Weisen wurdig hielten. Ueber biesen Punkt scheinen fie eine eigene Theorie gehabt zu haben. Sie meinten, bie Freundschaft beginne zwar immer aus eigennütigen 3metfen, wenn aber ber freundschaftliche Umgang eine Beit lang fortgesett worben fei, bilbe fich eine Liebe bes Freunbes aus feiner felbst wegen ohne irgend eine Rudficht auf ben Nuten ober bie Luft'). Mit biefer gemilberten Sittenlehre ftimmen auch bie gelegentlichen Meußerungen bes Lucretius überein, wie man jeboch mehr im Allgemeinen, als im Einzelnen erkennt. 3war verlangt er nicht etwa eine gang reine Sittlichkeit und tabelt nicht ben sinnlichen Genug, sonbern nur bie Begierbe; er finbet es auch gang fittlich, bie Pein ber finnlichen Liebe, bamit fie nicht gu fehr wachse, burch herumschweifenden Genuß au befriedi= gen 1), worüber ihn jeboch auch nicht einmal ein Stoiker getabelt haben wurde; aber er lobt boch noch mehr bie keusche She, welche zuerst milbe Sitten unter ben Den=

<sup>1)</sup> De fin. I, 17.

<sup>2)</sup> De fin. 1, 20; II, 26. Attulisti aliud, humanius horum recentiorum, nunquam dictum ab ipso illo (sc. Epicuro), quod sciam, primo utilitatis causa amicum expeti, cum autem usus accessisset, tum ipsum amari propter se, etiam omissa spe voluptatis.

<sup>3)</sup> IV, 1072 ff.

fchen verbreitet und fie gelehrt habe, Mitleiben mit ben Sowachen au fühlen und beilige Bunbe au bewahren '). Dies scheint boch wirklich eine weniger eigennützige Gefinnung zu verrathen, als bie, welche ber epikurische Weise in fich nahren follte. Sonft bebt er bie beften Seiten an ber Sittenlehre seiner Sette hervor. Er empfiehlt Maffigkeit in allen Genussen, warnt vor ber Begierbe, ber Herrschsucht und Ruhmsucht, vor bem Neibe und andern Leidenschaften 2) und besonders vor der Ungerechtigkeit, welde beständig burch bie Furcht vor Entbedung und Strafe gequalt werbe. Sie ift bie großefte Feindinn ber rubigen Gemuthöftimmung; bie Strafen bes Acheron, welche ber Thor furchtet, fie find hier; fie find in feiner Bruft, in seinem beangstigten Gewissen, in ber Aurcht vor ber Strafe, welcher er nicht entfliehen fann 3). Die wahre Luft bagegen ist bie Luft bes Beisen, welche er in feis nem eigenen Geifte genießt; nach ihr ftrebt bie Natur; außer ihr wird zum gluckfeligen Leben nichts Unberes verlangt, als daß ber Rorper von Schmerzen frei fei einfachen naturlichen Beburfnisse befriedigen fonne 1).

So finden wir, daß selbst die epikurische Schule, welche doch durch ihre starre Einseitigkeit und durch ihre

<sup>1)</sup> V, 1012 ff.

<sup>2)</sup> II, 57 ff.; III, 59 ff.; 1013 ff.

V, 1152 ff.; III, 988 ff. Atque ea nimirum, quaecunque Acheronte profundo

<sup>·</sup> Prodita sunt esse, in vita sunt omnia nobis.

II, 7 ff. Sed nil dulcius est, bene quam munita tenere Edita doctrina sapientum templa serena.

hartndelige Unhanglichkeit an ihrem Meister vor Veranderungen am meisten sicher zu sein schien, der milbernden eklektischen Behandlungsweise der Romer einigermaßen nachgab. Wie viel leichter und in wie viel größerem Grade mußte dies aber den Lehren begegnen, welche nicht so schroff einander entgegen standen, als die epikurische allen übrigen. Ein ausgezeichnetes Beispiel hiervon sinden wir in den Ansichten des Mannes, welcher in unserer gegenswärtigen Untersuchung vor allen andern unsere Ausmerksfamkeit auf sich zieht, des Cicero.

D. Tullius Cicero gehort ju ben feltenen Mannern, welche aus innerer Neigung und burch bie Umftanbe begunftigt, ja getrieben ein ungewohnliches Talent forgfaltig ausgebildet und burch bie Anwendung besselben auf bie verschiebenften Dinge auch ben mannigfaltigsten Ruhm erworben haben. So ift er als Rebner, fo als Staats= mann, so auch als Philosoph berühmt geworben. fein Talent war hauptfachlich bas Talent ber Berebtfam= keit. Mit bem geringsten Erfolge bat er es auf bie Dicht= kunft angewandt, weil es mit biefer am wenigsten fich verträgt \*); bie glanzenbsten Erfolge hatte es in ben Staatsgeschaften aufzuweisen; boch nicht auf biesen allein beruht fein Ruhm; auch als philosophischer Schriftsteller ift er burch feine Berebtsamkeit von großer Wirkung ge-Doch zu biefen beiben Stugen feines Ruhms. brachte er auch noch andere Gigenschaften, welche ben Denfcen zieren. Dit ber genauesten Kenntnig ber Berhalts niffe und ber Menschen, ohne welche auch ber Rebner

<sup>\*)</sup> Tac, de orat. 21.

nicht groß fein kann, vereinigte er ein feines Gefühl für bas Rechte, Boblwollen fur Die Menschen, Liebe fur bie Seinigen, welche ihm im Bechsel seiner Schickfale getreu geblieben waren, unermubliche Thatigkeit und einen fcharfen und weiten Blid in die gufunftigen Greigniffe, wie fie ber Lage ber Dinge gemäß fich ergeben mußten. Um nicht blos ein glanzenber, sonbern auch ein großer Staat8= mann au fein, fehlte ihm nur bie volle Begeifterung ei= nes in fich fichern Gemuths, ber feste Entschluß in bem Augenblide ber That, freilich bas Schwerste, so wie fonst. fo besonders zu feiner Beit und unter feinen Berhaltniffen, wo bei ber beutlichsten Einsicht, welche er hatte, bag bem Staate nicht mehr zu helfen sei, ein muthiger Entschluß nur mit ruhiger Gelbftverleugnung ertauft werben fonnte, eine Sache, welche bem allzu weichen Gemuthe bes Cis cero nicht zugemuthet werben konnte. Es ift baber nicht zu verwundern, daß wir ihn oft schwanken, gogern und mit fich felbst ungufrieden feben, indem er weber Soffnung in fich nabren, noch ber Furcht fich entschlagen fann, indem er seiner unwurdigen Lage und seiner zweideutigen Sanblungsweise fich schamt und boch ben Rathichlagen zu ehrenvoller That nicht zu folgen vermag.

Wir wurden diese Züge seiner politischen Rolle nicht erwähnt haben, weil sein Leben zu genau mit der Geschichte des damaligen Staats verslochten ist, um nicht hier als bekannt vorausgesetzt werden zu können, wenn wir nicht der Meinung waren, daß sie mit der Rolle, welche er als Philosoph spielte, auf das genaueste übereinstimmten. Dieselben Eigenschaften, welche ihm Glanz in der politischen Welt verschaften, machten ihn auch zu einem

glanzenden Bertheidiger und Berbreiter philosophischer Beftrebungen; dieselben Mangel, welche ihn als Staatsmann
bes hochsten Lobes verlustig machten, verhinderten es auch,
baß er in der Philosophie wahrhaft groß genannt werben könnte. Ueberhaupt hangen alle seine Bemühungen
um die Philosophie mit seinem Staatsleben genau zusammen.

Mus einer angesehenen Familie einer Propinzialftadt ftammend, welche bisher an ben bobern Staatsamtern Roms keinen Theil gehabt batte, fur ben Rriegsbienft nicht gestimmt und nicht geeignet, konnte fein reger Ehr= geis nur burch feine Kenntniß bes Rechts, ber innern und außern Staatsverhaltniffe und burch fein rednerisches Za= lent Befriedigung hoffen. Diefes ubte er anfangs zu Rom hauptsächlich an romischen Mustern, wobei ihm jedoch auch schon die griechische Bilbung und Philosophie als ein nothwendiges Sulfsmittel bes Redners erscheinen mußte. Buerft wurde er burch ben Epitureer Phabros in ber Phi= losophie unterrichtet, von welchem er fich aber balb gurud'= jog um bem Atabemiker Philon von Lariffa fich jugumenben, einem Manne, bem er bis in fein fpates Alter ein großes Gewicht beilegte. Bugleich benutte er auch ben bialektischen Unterricht bes Stoikers Diobotos, welchen er bis an seinen Tob in seinem Saufe behielt. Go ausgeruftet begab er fich an bie Rechtshandel mit jugendlich feuriger Beredtfamkeit, aber noch ju wenig gemäßigt in ber Rebe und im Bortrage. Er ergablt uns felbft, daß bie Schwäche feiner Gesundheit, welcher burch bie Beftigfeit feiner rednerifden Gewohnheit Gefahr brobte, ihm bie Beranlaffung war, auf eine Maßigung feiner Rebe-

weise zu benten. Um biefe zu erlangen, gab er fich, fieben und zwanzig Sahre alt, ben griechischen Rednern in bie Schule. Bu Athen hielt er fich an ben Atabemiter Antiochos, ohne ben Epifureer Benon gang gu vernachlaf: figen; bann burchreifte er Uffen und hielt fich befonbers ju Rhobos, wo er auch ben Stoifer Poseidonios borte, langere Beit auf, um bie griechischen Rebner zu ftubiren und zugleich auch ber griechischen Philosophie fich zu be-Denn bie Wiffenschaften überhaupt, besonders aber die Philosophie hielt er fur die Quelle ber volltoms menen Berebtfamfeit und aller guten Thaten und Borte'). Rachdem er biefe Beschäftigungen zwei Jahre lang getrieben, hatte er fich fo in die Beife ber Griechen verfett, baß er eben so gut griechisch als lateinisch zu reben vermochte, und so ausgebildet kam er nach Rom jurud, wo er nun burch eine fast gang veranderte Beredtsamkeit balb ben Ruf bes ersten Rebners seiner Beit erwarb 2). Er gefteht felbit, bag er Alles, mas er an menschlicher Bil= bung besite, ben Griechen zu verbanken habe"). Go war fein Eifer für die griechische Philosophie mit bem Gange feiner rednerischen Bilbung aufgewachsen; so wurde er jum philosophischen Schriftsteller vorbereitet. Als nun ber romifche Staat so gesunken war, daß Cicero fur feine Beredtsamkeit keinen wurdigen Plat zu gewinnen hoffen durfte, murde er wieder mit Gewalt zur griechischen Philo:

Brut. 98. Litteris, quibus fons perfectae eloquentiae continetur,

 philosophiam,
 matrem omnium bene factorum beneque dictorum

<sup>2)</sup> Brut. 89 ff.; ad div. XIII, 1; de nat. D. I, S; de fin. I, 5.

<sup>3)</sup> Ad Quint. fr. I, 1 c. 9.

sophie gesuhrt, indem er keine schönere Beschäftigung für seine Muße, keine schönere Milberung seines Kummers und seiner Trauer über öffentliches und Familien-Unglück zu sindem wußte, als in der Abfassung philosophischer Schristen, welche in dem Wetteiser mit den Werken griechischer Philosophen seinen und seines Volkes Ruhm vermehren könnten\*). So wurde er durch die Verhältnisse seit und seiner Lage mit der griechischen Philosophie immer vertrauter.

Aber es war auch seine eigene Neigung, welche ihn mit berfelben befreundete. Wir wollen uns bafur nicht auf die prachtigen Worte berufen, mit welchen er in feis nen Schriften bie Philosophie als bie Lehrmeisterin eines wahrhaft menschlichen Lebens zu preisen pflegt; selbst bie Borte, welche er hieruber in ben Briefen an feine vers trauten Freunde zuweilen fallen läßt, konnten in Berbacht gezogen werben; ber einzige fichere Beweis scheint uns in seinen philosophischen Schriften selbst zu liegen, welche eine vertrautere Bekanntschaft mit ber Philosophie feiner Beit verrathen, als sie von einem Manne erwartet werben konnte, ber nur burch außere Beranlassungen zur Philofophie gekommen. Sie zeigen, baf er nicht blos ben Theilen ber Philosophie, welche einer rednerischen Behands lung fich anschmiegen, feinen Fleiß widmete, sonbern auch in trocknere Materien forgfältig einging und sie, so welt



<sup>\*)</sup> De div. II, 2; ac. I, 3; tusc. II, 2. Quam ob rem hortor omnes, qui facere id possunt, ut hujus quoque generis laudem jam languenti Graeciae eripiant et perferant in hanc urbem, sicut reliquas omnes, quae quidem erant expetendae, studio atque industria sua majores nostri transtulerunt.

es seine Bildungsweise gestattete, grundlich zu versolgen bemüht war. Es ist wohl keiner seiner Zeitgenossen ihm hierin gleich zu seinen. Wir sinden, daß die Art der Phislosophie, welche er zu verbreiten suchte, ganz für seine Lage und Gemüthsart paste, und daß er selbst in demsselben Grade, in welchem er in sie eindrang, auch von ihr sich durchdrungen sühlte, so wie er sich denn auch keiner bestimmten Seste anschloß, sondern, da ihm freisich schopferischer Geist mangelte, eine eigene Auswahl der Reisnungen tras, deren Verdindung, Zusammenhang und Mitstelpunkt in dem Standpunkte seiner Zeit, seines Volkes und in seiner Persönlichkeit zu suchen ist.

Rur muffen wir, wenn wir gegen feine Leiftungen in ber Philosophie billig fein sollen, nicht vergeffen, bag feine gange Bilbung auf politische Birkfamkeit berechnet war und beswegen auch feine Philosophie, je mehr fie aus feiner eigenen Denkart hervorgegangen mar, um fo mehr bie Karbe seiner politischen Bestrebungen an fich tragen mußte. Dies bemerkt er felbst\*), und wie abhangig feine philosophische Schriftstellerei von feiner Stellung gur Staatsverwaltung mar, bas brudt fich auch unzweibeutig in ber Art aus, wie sie nur als Luckenbuger in seiner un= freiwilligen Duge, in ben 3wischenzeiten zwischen ber au-Berften Gefahr und bem Genuffe ber Ehre und ber Gewalt bervorzutreten pflegte. Wenn wir feine Jugenbarbeiten übergeben, weil fie nur in Uebersetzungen aus bem Griechischen und in rhetorischen Arbeiten auf bie Philofophie fich beziehen, so daß fie füglich als Borbereitungen

man in Coogle

<sup>\*)</sup> De off. II, 1.

für seine rednerische Laufbahn angesehen werden konnen, fo hat er nur in zwei Beitraumen philosophische Berte verfaßt, zuerft zu ber Beit, als bas erfte Triumvirat ben Staat in einer fo fieberhaften Bewegung erhielt, bag Cis cero an ihn verzweifelte, und zuleht als unter ber Dictatur Cafar's und bem Confulate bes Untonius feine ehrenvolle Stelle in ben Staatsgeschaften fur ihn zu finden In die erste Beit fallen feine Schriften über ben Staat und über die Gesette 1), in die andere die übrigen philosophischen Werke seines reifen Alters. In beiben Zeiten aber trieb weber die Noth noch die Begierbe nach Ruhm den Cicero zur politischen Thatigkeit an; sobald bagegen bie Ausficht, sein Talent in ben Geschäften geltend zu machen, wieder hervortrat, als Pompejus ber Partei ber Optimaten sich wieber anschloß, mabrent bes burgerlichen Krieges und nach bem Tobe Cafar's, oder fobalb ihn die Furcht für fich und seine Familie zu sehr in Uns fpruch nahm, verschwanden auch feine Beschäftigungen mit ber Philosophie. Er selbst betrachtet fie baber als Zuflucht in ben Unruhen bes Lebens, als Erheiterung, als Ausfullung feiner Muße. Go wie er bas Staatsschiff schwanken fieht, eroffnet er feinem Freunde Attitus feinen Entschluß, nach grundlicher Ginficht in die Eitelkeiten biefer Belt, ber Philosophie sich widmen zu wollen; aber noch hat er nicht alle hoffnung verloren; er erkundigt fich noch genau nach ber Lage eben biefer Eitelkeiten 2). Go wie feine Zeitge=

<sup>1) 3</sup>mar fagt er de div. II, 1, bie Bucher über ben Staat habe er geschrieben, als er aoch bas Ruber bes Staats führte, aber bies ift ein verschonernber Ausbruck.

<sup>2)</sup> Ad Att. II, 5; 18.

noffen von ber Philosophie Troft erwarteten im Unglick, fei es von ber ftoischen, fei es von ber epifurischen Lebre. fo hoffte auch er burch ihre Bulfe über fein und feines Baterlandes Gefchick fich erheben zu konnen. Aber vergebliche Soffnung! Benn feine Lage bringend wirb, fo fucht er zwar burch allerlei sophistische Fragen einen Ausgang, ber feiner wurdig ju fein scheinen konnte, fich ju erklügeln'); aber felbst feine Philosophie wird ibm zur Plage, indem er zu bem Entschlusse, welcher von ihr ihm angerathen wird und welcher allein feinem Rufe als eis nes Philosophen wurdig zu fein scheint, seinen Rleinmuth nicht zu erheben vermag?). Er sieht ein, daß ber philo= fophische Eroft zu nichts helfe, bag er von ben Greigniffen allein Beruhigung zu erwarten habe 3); in feiner hauslichen Trauer gefteht er fich, bag bie Beschäftigung mit ben Biffenschaften uns teinen Troft zu gewähren im Stanbe fei; ohne fie wurben wir vielleicht harter gegen ben Schmerz fein; inbem fie unsern Geift anbauen und menfclicher machen, verftarten fie auch unfer Gefühl fur bas menschliche Leiben; nicht ein bauernbes Brimittel gewahren fie, fondern nur ein turges Bergeffen bes Schmer: ges 1). Inbeffen inbem er auch nur in biefein Ginne mit

Date by GOORIC

<sup>1)</sup> Ad Att. IX, 4 ift in biefer Beziehung febr mertwurbig.

<sup>2)</sup> Ib. VIII, 11.

<sup>3)</sup> lb. X, 14.

<sup>4)</sup> Ad Att. XII, 46. Quid ergo? inquies; nihil litterae? In hac quidem re vereor, ne etiam contra. Nam essem fortasse durior. Isto enim animo nihil agreste, nihil inhumanum est. Ad div. V, 15. Itaque sic litteris utor, in quibus consumo omne tempus, non ut ab his medicinam Sefc. b. Phil. IV.

ber Philosophie sich beschäftigt, scheint er sich stärker in ihr zu werden; er suhlt sich durch das Beispiel der Softratiker über die nichtigen Guter der Welt erhoben; er glaubt, die Furcht werde ihn nicht mehr niederwersen konnen; jeht sei sein Leben ganz der Tugend geweiht '). Doch so wie seine hoffnung zu den Staatsgeschäften wieder zunimmt, sieht er sich auch wieder den Schwankungen seiner frühern Justande überlassen.

Einem Manne biefer Art konnte keine andere Philosophie passen, als ein mäßiger Skepticismus, welcher eben fo ber Ausbruck bes Schwankens in ben Wiffenschaften ift, wie bas Leben bes Cicero fcwantt zwischen ber Rothwendigkeit ber Entsagung und ben Lockungen bes Rubs mes, bes Befiges und ber Macht. Wie schwach er uns auch erscheint in ben Stunden ber Berzweiflung, wenn er jammert und im Bewußtsein feiner Fehler und feiner Schande fogar noch Gefährten feines Gefchick fich wimfct 1), fo kann man boch nicht verkennen, bag ein nicht unebler Bug burch sein Leben hindurchgeht. Es ift zwar nicht bie bochste, die uneigennütige Tugend, welche ihm als Ibeal vorschwebt, aber er mochte fich boch wurdig zeigen, von ben Guten gelobt ju werben; er ftrebt nach einem gefets mäßigen Leben und ein Tob, welcher für ein foldes Les ben fich schickt, erscheint ihm als etwas Bunfchenswerthes; er kann bie Schaam baruber fich nicht verbergen, bag er

perpetuam, sed ut exiguam doloris oblivionem petam. Tusc. IV, 38; V, 41 fm.; de off. III, 1.

<sup>1)</sup> Ad Att. XIV, 9; ad div. XVI, 23; tuac. V, 2.

<sup>2)</sup> Ad Att. XI, 15.

einem folden Tobe nicht muthig entgegengegangen \*). Darüber ift er mit fich felbft zerfallen; barum ift er im Schwanken und im Zweifel, und indem er fich ben boch-Ren Ibealen ber Philosophie, ben ftrengsten Forberungen ber Augend zuwenden mochte, fühlt er boch, er mochte fie nicht mit volliger Buverficht zu erfaffen und festzuhalten So neigt er fich ihnen awar gu, balt im Stanbe fein. der boch die Lehren, welche aus ihnen fließen, zulet nur får wahrscheinlich. In biefen Zweifeln untersucht er nun aber boch nach allen Seiten und mit allen philosophischen Reinungen, so weit fie nur nicht allgu febr feiner eblern Gefinnung widerstreben, sucht er fich zu befreunden. Man fann wohl fagen, bag ibn eben biefe Luft am Untersuchen zu einem lehrreichen Schriftsteller fur bie Romer und fur Die fpatern Beiten gemacht hat, inbem feine Berte baburch au einem kurzen Abriffe aller bebeutenden philosophischen Spfteme geworben find. Aber er fteht auch badurch, baf feine Philosophie in ber That ber Ausbruck seiner ganzen Dentart und Gemuthsftimmung ift, gewiß bober als bie meiften griechischen und lateinischen Philosophen seiner Beit, welche von bem Unsehn irgend eines Mannes ober einer Soule mehr, als es ihrer Gelbfianbigkeit guträglich war, fich abbangig machten.

Wenn wir uns nun zur Aufgabe machen muffen, feine Philosophie zu schilbern und ben Einfluß zu ermefsien, welchen fie auf spätere Geschlechter gehabt hat, so werben wir es auch hauptsächlich nur bamit zu thun haben, ben Zusammenhang seiner Gesinnung mit bem, was

<sup>°)</sup> Ad Att. XIII, 28.

er als Philosophie vortrug, zu ermitteln. Denn mas ben Inhalt seiner Lehre selbst betrifft, so ist nur wenig bavon uns neu; es ift meiftens aus ben altern griechischen Philo-Benn ein Bolt burch bas Beispiel eis sopben geflossen. nes andern erregt eine eigene Litteratur fich zu bilben ftrebt, fo pflegt es au gescheben, bag ein Wetteifer fich zeigt, in allen Arten ber Werke Aehnliches und wo moglich Befferes zu leiften. Bon biefem Gifer ift Cicero erfüllt. Er will bie griechische Litteratur ben Romern entbehrlich machen; er glaubt bies in einigen Studen erreicht gu baben; boch wendet er fich naturlich ben 3weigen ber Litte= ratur gu, welche feiner Reigung gufagen. Freunden, von den Berehrern feines Talents aufgeforbert, auch in ber Geschichte ben Ruhm ber Romer bem griechie schen gleich zu machen, hat er boch biefen Aufforberungen nicht entsprochen, wohl weniger aus ben von ihm angegebenen Grunden '), als weil seine Reigung ibn nicht auf Die Arten ber Arbeit hinlenkte, welche bie Geschichte verlangt; in ber Philosophie bagegen hat er sein Mögliches gethan, um etwas Achnliches ju leiften. Es ift fein Beftreben, die gange Philosophie ju umfassen, um ben 286= mern in ihrer Sprache alles bas zu geben, mas er zum Stubium ber Philosophie fur nothig fand 2). hierburch murbe er zu einer Beise ber Darstellung geführt, welche seinen Muftern oft felavisch nachahmt 3). Seinem Freunde Atti-

<sup>1)</sup> De legg. I, 3.

De div. II, 2. Sic parati, ut — nullum philosophiae locum esse patere ur, qui non latinis litteris illustratus pateret.

<sup>3)</sup> So glaubt er Berfe feinen philosophischen Schriften beimifchen

cus, bem Remer ber griechischen Litteratur, gefteht er, bag feine philosophischen Schriften oft nur Abschriften, Ueberfebungen ber griechischen find 1); gegen bie Menge ber Lefer geht er zwar nicht so offen zu Werke; nicht blos als Ueberseter will er fich gelten laffen, sonbern er nimmt auch bas Berbienft in Anspruch, die Lehren ber griechischen Philosophen in eine beffere Ordnung gebracht und fein eigenes Urtheil beigefügt ju haben; aber faft immer theilt er boch nur bie Lehren biefer Philosophen mit und er gefteht ein, was fich nicht verschweigen ließ, baß er fich auch nicht abhalten laffe, ftudweise gerabezu zu überseten, sobald er es fur passenb finde 2). In biefer Art, bie griechischen Lehren zu bearbeiten, ruhmt er fich wohl, fogar die Griechen übertroffen zu haben 3), planer und flarer, als fie, zuweilen in befferer Ordnung, zuweis len vollständiger und in einer neuen Beise die Untersu-

gu muffen, bamit fie auch hierin ber Art ber Griechen nicht nachstehen mochten. Tusc. II, 11. Doch babin gog ibn auch wohl bie Liebe gu feinen frubern poetischen Bersuchen.

Ad Att. XII, 52. ἀπόγραφα sunt; minore labore fiunt; verba tantum affero, quibus abundo. Er fápries bamais ben Hortensius, bie academica unb de finibus.

<sup>2)</sup> De fin. I, 2. Quod si nos non interpretum fungimur munere, sed tuemur ea, quae dicta sunt ab iis, quos probamus, iisque nostrum judicium et nostrum scribendi ordinem adjungimus, quid habent, cur graeca anteponant iis, quae et splendide dicta sint, neque aint conversa de graecis? Ib. c. 3. Locos quidem quosdam, si videbitur, transferam et maxime ab iis, quos modo nominavi, cum inciderit, ut id apte fieri possit. De off. III, 2.

<sup>3)</sup> Ad Att. XIII, 13. Es ift von ben atabemifchen Untersuchungen bie Rebe.

chungen ihrer Philosophie an bearbeiten 1), besonders aber spricht er sich ben Borzug zu, die Philosophie mit ber Berebtsamkeit verbunden zu haben 2). Wir burfen ihn bierin wohl nicht zu großer Aubmredigkeit beschuldigen, wenn wir bebenten, welche Rufter er vor fich hatte. Go febr er ben Platon und ben Aristoteles rubmt, so hat er sich boch ihrer weit weniger bebient, als ber Stoffer, ber Epis kureer und ber neuern Akabemiker. Diese lagen feiner Beit naber und bas Neue hat immer einen entschiedenen Bortheil vor bem Alten voraus. Wir zweifeln nicht baran, baf Cicero in vielen Studen biefe Rufter übertroffen bat; aber baf er fie zu Duftern wählte und nicht mehr Sim für bie Bortrefflichkeit ber altern Philosophen zeigte, gibt kein vortheilhaftes Beugniß fur bie Freiheit bes Urtheils, mit welcher er bie griechische Philosophie fich und feinen Landsleuten anzueignen fuchte. Grofartigen Ueberblid über das Gange ber Wiffenschaft finden wir bei ihm eben fo wenig als bei feinen Beitgenoffen. Er behandelt bie Philosophie als eine Sammlung einzelner Untersuchungen über beftimmte Fragen.3).

Wenn wir früher gezeigt haben, baß bem Charakter bes Cicero ein mäßiger Skepticismus bie entsprechenbste Art ber Philosophie war, so hatten wir hinzusugen kon-

<sup>1)</sup> Tusc. IV, 5. Stöfere Ordnung und Bollstänbigkeit de off. I, 3; 48; III, 2; eine neue Art ber Darstellung de rep. I, 22; 23; II, 11.

<sup>2)</sup> De off, I, 1.

<sup>3)</sup> Dies spricht sich sehr stark Tusc. V, 7 in der Bergleichung der Philosophie mit der Mathematik aus. Die Philosophie gerfällt ihm in mehrere loei, welche abgesondert von einander behandelt werden. De div. II, 1; 2.

nen, bas auch noch mancherlei andere Rebengrunde ibn nach biefer Seite zogen. Won ben fleptischen Lehren ber frubern griechischen Philosophen war zu feiner Beit bie gemäßigte Lehre ber neuern Akademie, wie sie von Philon vorgetragen wurde, im größeften Unfebn. Diesen hatte Sicero, wie fruber bemerkt, jum Lehrer gehabt, und so war er burch personliche Beziehungen von früher Jugend an Ueberdies aber empfahl fie für biefe Schule gewonnen. fich ihm burch ihr Streben nach berebtem Bortrage 1), wogegen er ber floischen Sittenlehre, welcher er sonft nicht abgeneigt war, ben Borwurf machte, daß fie nicht berebt genug gur Tugend ermahne"). In ber Art bes Eflekticis: mus, welche er verfolgte, konnte er von ber oberflachlichen Exforidung ber Grunde ber Biffenschaft, welche au ents gegengefesten Behauptungen nothwendig zu führen icheinen, mur jum 3weifel an bie Grunde felbft geführt werben. Und wenn er es barauf angelegt hatte, die Romer mit dem Ergebniffen der griechischen Philosophie überhaupt bekannt zu machen, so bot fich ihm keine paffenbere Beise ber Darftellung bar, als bie akademische, welche bie Grunde für und wider von allen übrigen Geften ber Philosophie zu entnehmen pflegte 3). Ran barf bei ber Beurtheilung der philosophischen Schriften bes Cicero auch nicht aus den Augen laffen, weder in welcher Absicht, noch für wen fie geschrieben find. Die Lefer, welchen Cicero gefallen, welche er auch wohl überzeugen wollte, waren nicht Phi=

<sup>1)</sup> Tusc. II, 3; de div. II, 1; de fato 2.

<sup>2)</sup> De fin. IV, 3.

<sup>3)</sup> Tusc. II, 3; de div. II, 1.

losophen ber Schule, sonbern Manner bes Lebens aus ben vornehmen Geschlechtern, welchen er Regeln für bas Leben, für bie Beurtheilung ber Dinge und einen allgemeis nen Geschmack ber Philosophie beibringen wollte. den ist eine Philosophie lieb, welche nicht mit zu großen Unspruchen auftritt '), welche ihre Gefete nicht aufbrangt, sonbern eines Jeben Meinung gelten läßt und, ohne auf ben letten Grund zu bestehen, einen moglichft weiten Rreis für die Untersuchung, für die gefellige Rede übrig läßt. Daber hutet fich Cicero, feine Meinung zu bestimmt auszusprechen; er will fich an fein Unsehn binden; er will auch sein eigenes Ansehn nicht geltend machen 2). In ber That hierin geht er bisweilen etwas weit, wenn er fich rubmt, an feine Lehre fich zu feffeln, sonbern eben barin feine Freiheit sucht, bag er nur fur ben Tag lebe und nur ans nehme, was ihm jest eben mahrscheinlich bunke 3). fieht, wie bas Lob ber Folgerichtigkeit zu verstehen fei, wels ches er feiner akabemischen Lehre vor allen übrigen beis legt \*); fie bleibt fich felbst gleich, indem sie bald bie eine, bald bie entgegengesette Meinung mahrscheinlich finbet. Dit biefer Freiheit ber Untersuchung ftimmt es benn auch nicht sonderlich überein, wenn er burch bas Unfehn Undes

<sup>1)</sup> De div. II, 1. Minime arrogans.

<sup>2)</sup> De nat. D. I, 5. Bezeichnenb fur bie Art, wie gewöhnlich zu feiner Beit bas Stubium ber Philosophie getrieben wurde, ift bie Stelle ac. II, 8.

<sup>3)</sup> Tusc. V, 11. Nos in diem vivimus; quodeunque nostros animos probabilitate percussit, id dicimus; itaque soli sumus liberi. Ib. c. 29; de off. I, 2. Sequemur igitur hos quidem tempore et hac quaestione potissimum Stoicos.

<sup>4)</sup> De div. II, 1.

rer sich bewegen läst, und nicht wenig barum bemüht ist, das Ansehn der Alten, der berühmtesten Philosophen und anderer ausgezeichneten Männer für seine Meinungen auszurufen, wenn er das Zeugnis des Sokrates, des Platon, des Arkesilaos, auch gelegentlich der Peripatetiker und Swiker sur sich reden läst. und in seiner rednerischen Weise den Ruhm und das Beispiel der römischen Vorsfahren zur Nachahmung empsiehlt. Aber alles dies past sehr gut zu der gemeinverständlichen Philosophie, welche er in den meisten seiner Schristen zu verdreiten such die Elätte und Zierlichkeit der Sprache gehört, welche er an dem Vortrage der akademischen Philosophen zu loben sindet.

Uchkeit seiner Philosophie Gründlichkeit der Untersuchung und der Methode zu paaren, und man muß gestehen, daß ihm dies in einem gewissen Grade gelungen ist. Rur in einigen Schriften, welche nicht auf strenge Wissenschaftslichkeit Anspruch machen, wie in seinen Werken über die Psichten, über den Staat, über die Gesehe und in mehrern kleinern Schriften, erlaubt er sich nach der Meinung des Volkes zu reden und die strengere Form der Lehrzweise bei Seite zu legen?). In solchen Fällen sinden sich auch Anbequemungen an die gewöhnliche Meinung, welche keinesweges den Sinn seiner Ueberzeugung ausdrücken, wie dies besonders in seinen Aeußerungen über die Götter und über die Wahrsagung an vielen Beispielen gezeigt werden

<sup>1) 3. 28.</sup> ac. I, 4; 12.

<sup>2) 3. 28.</sup> de off. II, 10; de legg. I, 13.

konnte; aber sonft weiß er wohl bie Genauigkeit bes Ausbrude, bie Strenge ber Begriffsertlarungen, ber Eintheis lungen und ber Beweise ju Schaten, als ein Dann, ber die platonischen und aristotelischen Schriften fleißig gele fen und in ber Dialektif ber Stoiker fich geubt hatte, wenn auch sein 3wed bierbei zunächst die Ausbildung seines rednerischen Talents geweseh sein follte. Dies beweift uns vorzüglich seine kurze Schrift über die Topik; es beweisen dies auch die Forberungen, welche er an das gesehmäßige Fortschreiten in philosophischen Untersuchungen machte '). Indem er nun biese strengere Methode mit allgemeiner Kaklickfeit zu verbinden sucht, ist es ihm freilich von grofer Sulfe, daß die akademische Lehre, zu welcher er fich bekennt, von ber gewöhnlichen Meinung nicht gu febr abweicht 2), sonbern eben baraus hervorgegangen war, baß man bie Philosophie mit ben Meinungen bes Lebens ju vereinigen gesucht batte. Gicero will überall bie schroffen Kolgerungen, die Abgeschmacktheiten der Philosophen vermeiben 3); er will eine Philosophie, mit welcher bas Leben bes Philosophen in Uebereinstimmung fteben fann '), b. h. eine Philosophie nicht bes Beisen, sonbern bes gewohnlichen guten Menschen, welcher mit bem Beisen nur einige Aehnlichkeit hat '). Aber fo wie er Uebereinstimmung

<sup>1)</sup> Tusc. II, 2; ac, II, 14.

Parad. procem. Quia nos ea philosophia plus utimur, quae peperit dicendi copiam et in qua dicuntur ea, quae non multum discrepant ab opinione populari.

<sup>3)</sup> De div. II, 58. Nihil tam absurde dici potest, quod non dicatur ab alique philosophorum. Ac. II, 44 fin.

<sup>4)</sup> Tusc, II, 4.

<sup>5)</sup> De amic. 5. Negant enim quemquam virum bonum esse,

zwischen Wissenschaft und Leben sucht, so strebt er auch nach Webereinstimmung und Zusammenhang in der Wissenschaft, und wenn er auch auf Lehren bedacht ist, welche im Lesben angewendet werden können, so zieht ihn doch die Versdindung, in welcher alle wissenschaftliche Erkenntnisse und ter einander stehen, in immer weiter und weiter sich diffsmende Areise der Untersuchung, welche zuleht das Ganze der Philosophie umfassen.

Bir berühren hiermit bas, was wir schon überhaupt als ben Charafter ber romifchen Anficht von ber Philosowhie bezeichnet baben, die vorherrschende Richtung auf bas Praktifche. 218 Cicero, ber ausgezeichnete Staatsmann, tiefer in die Untersuchungen ber Philosophie sich einließ, fand er es fur nothig, abnlich bem Platon, gegen bie Staatsmanner, welche bie Philosophie entweber gar nicht ober nur wenig billigten, über seine philosophischen Arbeiten fich felbft zu entschuldigen und seine Lefer zur Philofophie zu ermahnen. Diesem 3wede widmete er eine eigene vielgepriesene Schrift, seinen hortenfius, welchen wir unter feinen noch vorhanden Schriften vermiffen. Seine Grunde konnen wir uns einigermaagen aus feinen fonftigen Meußerungen entwickeln. Gie geben hauptfachlich barauf jurud, bag bie Philosophie Lehrmeisterin bes Lebens sei und ber einzige mahre Troft in Bekummerniffen. Dies bezeichnet ihm ben Mittelpunkt ber Philosophie und fie ift



nisi sapientem. Sit ita sane. Sed eam sapientiam interpretantur, quam adhuc mortalis nemo est consecutus. Nos autem ea, quae sunt in usu vitaque communi, non ea, quae fiaguntur aut optantur, spectare debemus, Cf. de off. III, 3; 4.

biernach burchaus praktischer Bebeutung. Aber er fieht auch ein, bag ohne bas Theoretische bas Praktische fich gar nicht erhalten tonne. Er bekennt fich im Allgemeinen zu ber Lehre bes Sofrates, wie er fie bem Tenophon und einer weit verbreiteten Deinung folgend fich bachte, als einer Lehre, welche vor allen Dingen eingescharft habe, nach bem Guten ju forschen fur bas Leben und bie Sitten ber Menschen, bas aber bei Seite liegen zu laffen, was bie menschliche Ertenntniß in ber Erforschung ber Natur überschreite '). Wenn er bie Philosophie auch als bas Streben nach Beisheit betrachtet, Die Beisheit aber als bie Wiffenschaft gottlicher und menschlicher Dinge und als die Erkenntniß der Ursachen von allem, was ift, so fest er boch als ihren 3med bezeichnend bingu, bag fie uns gur Nachahmung bes Gottlichen erwecken und bie Ueberzeugung bewirken folle, alles Menschliche sei ber Tugend untergeordnet2). Legt er nun hiernach ber Philosophie übers haupt burchaus einen praktifchen 3med bei, fo fieht er auch bas Praktische als bas Gebiet an, auf welches ber Mensch fein Auge zu richten von Natur angewiesen fei. Denen, welche meinen, man muffe nur bas lernen, mas ju unferem offentlichen Leben und ju unferem Saufe gebore, gibt er zwar zu bebenken, nicht allein bas fei un= fer Saus, mas unfere Banbe einschließen, sondern biefe gange Belt, welche uns und fich felbft bie Gotter gum Bohnfit und jum gemeinsamen Baterlande gegeben bat-

<sup>1)</sup> Ac. I, 4; de rep. I, 10.

<sup>2)</sup> Tusc. IV, 26. Ex quo efficitur, ut divina imitetur, humana omnia inferioravirtute ducat. Dieser Busa sehlt de off. II, 2.

ten; aber gulent wendet er boch wieber ber Deinung fich au, bag bie Forschung über bie Sitten und über ben Staat uns naber liege, als bie unfichere, unfere Safe fungefraft überfteigenbe Erkenntnig ber gangen Ratur 1). So mochte er benn wohl ein nur maßiges und nicht tief eingebendes Philosophiren bem Manne empfohlen baben. welcher von Geschaften überhauft ift; aber er meinte boch, es fei fcwer nur wenig zu philosophiren; benn Beniges auszuwählen fei nicht moglich außer aus Bielem; wer nur ein wenig philosophirt habe, ber werbe balb auch von bem Uebrigen fich angezogen fühlen, und in ber Philosophie bange Alles fo zusammen, bag man mit bem Benis gen nicht vertraut werben konne, ohne bas Deifte ober Alles erkannt zu haben?). Go behnen sich benn seine Untersuchungen in ber Philosophie über die Grenzen der Etbif aus. Er fieht ein, bag man bas Gange ber Philosophie zusammenfassen muß, um in bem allgemeinen Busammenhange bie Bebeutung eines jeden Theiles zu erkennen. Obgleich er von ber vielgerühmten Dialektik ber Stoifer urtheilte, bag fie nicht bas leifte, mas fie ver= fpreche, und ein Urtheil über alle Bahrheit zu verschaffen, indem fie nur über bie Bahrheit ihrer eigenen Gate gu entscheiben vermoge 3), stand boch die Logik in gro-Ber Achtung bei ihm, besonders weil fie bie Regeln

<sup>1)</sup> De rep. I, 18; 19.

<sup>2)</sup> Tusc. II, 1. Difficile est enim in philosophia pauca esse ei nota, cur non sint aut pleraque aut omnia. Nam nec pauca nisi e multis eligi possunt, nec qui perceperit, non idem reliqua eodem studio persequetur etc.

<sup>3)</sup> Ac. II, 28.

für die methobische Untersuchung und Lehre gibt und die Frage nach den Kennzeichen des Wissens behandelt '). Ebenso sehr rühmt er die Physit, indem sie den mensche lichen Geist zu dem Ewigen und Unvergänglichen und das durch über die niedrigen Leidenschaften dieses irdischen Lebens erhebe, ihn vom Aberglauben befreie und nütliche Kenntnisse lehre').

Hiermit steht in genauer Berbindung und in vollisger Uebereinstimmung, was er über das Berhaltniß zwisschen dem Praktischen und Theoretischen demerkt. Undesdemklich gesteht er dem wissenschaftlichen Forschen und der Erkenntniß einem eigenen Werth zu. Die Wissenschaft gewährt an und sür sich Lust³); der Weise sindet in ihr seine Slückseligkeit und dehnt daher sein Forschen auf alle Theile der Philosophie aus ³); in der Wissenschaft besteht ein Theil der Sittlichkeit ³); alle Theile der Philosophie wersden daher auch nach der Weise der Stoiker als Lugenden betrachtet °). Er geht hierin so weit, daß er, welcher sonst sein Philosophien nur als ein Werk der Muße zu empsehlen, ja zu entschuldigen psiegt, einen Akademiker eingestehen läst, die Untersuchung über die Ratur der Götter würde selbst den Geschäften vorzuziehn sein ²),

Ib. II, 9. Etenim duo esse haec maxima in philosophia, judicium veri et finem bonorum.

<sup>2)</sup> De rep. I, 15 ff.; ac. II, 41; de fin. IV, 5; de nat. D. I, 21.

<sup>3)</sup> De fin. I, 7.

<sup>4)</sup> Tusc. V, 24; 25.

<sup>5)</sup> De off. I, 43.

<sup>6)</sup> Tusc. V, 25.

<sup>7)</sup> De nat. D. II, 1 fin. Minime vero, inquit Cotta, nam et

und wenn er ein seliges Leben sich benkt, frei von ben Sorgen, welche bie Gemeinschaft bes Rorpers mit ber Seele uns guführt, fo zweifelt er nicht, baf es' allein in ber Erkenntnig ber Ratur und ber Wiffenschaft befteben werbe, welche Gottern wie Menschen mabre Luft gewähre, während alles Uebrige nur ber Rothwendigkeit ans gebore'). Aber bies mogen gute hoffnungen fein; bem Philosophen geziemt es nicht zu hoffen, sonbern bas Birfliche zu bebenten. Bei ber Betrachtung beffelben findet nun Cicero, daß wir dem Praktischen vor allen Dingen uns zuwenben muffen. In ben Untersuchuns gen ber Philosophie ift kein Theil wichtiger, Frage über bas bochfte Gut, beffen Kenntnif uns eine Richtschnur für unser ganges Leben gewähren foll 2). Cicero mag fich baber nicht zu ber Lehre bes Platon bekennen, daß ber Beise nur gezwungen an ber Staatsbers waltung Theil nehmen werbe3); vielmehr bie Schen ber Philosophen vor ben Geschäften fieht er für eine Berweichlichung und für eine Art von Reigheit an") und gibt zu bebenten, ob nicht felbst ber Philosoph in feinem Forfchen, wam er ju beständiger Einfamkeit verdammt fein follte,

otiosi sumus et iis de rebus agimus, quae sunt etiam negotiis anteponendae.

<sup>1)</sup> Hortens. ap. August. de trin. XIV, 9. Una igitur essemus beati cognitione naturae et scientia, quae sola etiam deorum est vita laudanda. Ex quo intelligi potest cetera necessitatis esse, unum hoc voluptatis (al. volunt.). Cf. de fin. V, 4. fin.; de off. I, 5.

<sup>2)</sup> De fin. V, 6.

<sup>8)</sup> De off. I, 9.

<sup>4)</sup> lb. 21.

sich ungläcklich fühlen wurde '). Offenbar mußten die Pflichten, welche aus der Gesellschaft der Menschen uns erwachsen, den Pflichten, welche auf die wissenschaftliche Forschung sich beziehen, vorgezogen werden; denn Niemand, wie begierig er auch sein möchte, die Natur der Dinge zu erkennen, sodald für das Baterland, für die Seinigen oder für den Freund etwas zu thun sei, würde nicht sogleich die Forschung dei Seite liegen lassen!). In diesem Punkte also, wenn er auch von der Lehre des Platon und der Peripatetiker sich bewegt sühlt, glaubt er ihr doch nicht solgen zu dürsen. Die Richtung seines Bolkes und seis nes eigenen Lebens zieht ihn mehr zum Handeln als zum Forschen.

Wie sehr dies auf den ganzen Verlauf seiner philosophischen Untersuchungen einwirken mußte, läst sich leicht ermessen. Es mußte zunächst seinen Sifer in der Erforsschung der Gründe unserer Erkenntniß schwächen und ihn dem Zweisel um so geneigter machen, je mehr eine Lehre dem praktischen Leben sern zu stehen schien. Daher außert sich auch die skeptische Grundlage seiner Ansicht weniger in der Sittenlehre als in der Physik und in der Logik. Ueberdies mußte auch überall die Beziehung der Philosop

<sup>1)</sup> Ib. 43.

<sup>2)</sup> De off. I, 43. Quis est enim tam cupidus in perspicienda cognoscendaque rerum natura, ut si ei tractanti contemplantique res cognitione dignissimas subito sit allatum periculum discrimenque patriae, cui subvenire opitularique possit, non illa omnia relinquat atque abjiciat, etiam si dinumerare se stellas aut metiri mundi magnitudinem posse arbitretur? atque hoc idem in parentis, in amici re aut periculo fecerit.

phie auf bas Praktische sich herausstellen und baburch eine Vermischung ber verschiedenen Theile ber Philosophie begünstigt werden. Hierzu trug nicht wenig die rednes rische Behandlung bei. Es werden daher auch in unserer Darstellung seiner Lehren die einzelnen Theile nicht genau auseinander gehalten werden können.

Dag Cicero ber neuern Atabemie fich anschloß, barauf hatten nftreitig, abgesehen von feiner eigenen Gemuthes fimmung, bie Betrachtung ber verwidelten Streitigkeiten, in welchen er die Sekten ber Philosophen untereinander fic betampfen fab, einen überwiegenben Ginflug. führt er selbst burch alle brei Theile ber Philosophie burch. indem er in einem jeden einzelnen nachweist, wie bie Stoifer mit ben Epifureern, Ariftoteles mit bem Platon in Bieberfpruch fteben '). Es ift ju bemerten, bag er bierbei auch die nicht = philosophischen Wissenschaften zu verbachtigen nicht vernachlässigt. Die Geometrie in ihren erften Begriffen, fo wie in ihren aftronomischen Folgerungen scheint ihm nicht sicher; mit ben empirischen Aergten bezweifelt er ben Rugen ber Anatomie?). Es ift bies bie Beife ber altern Steptifer, welche fich auf bie neuere Afademie fortgepflanzt hatte, die nütlichen Kenntnisse in bas Schicksal ber Philosophie zu verflechten.

Bor allen andern aber scheinen ihm die Lehren der Physik zweifelhaft 3). Er kann sich nicht genug über die

man in Google

<sup>1)</sup> Ac. II, 36 ff.; de nat. D. I, 6.

<sup>2)</sup> Acad. II, 36; 39.

<sup>3)</sup> De nat. D. I, 21. Omnibus fere in rebus et maxime in physicis, quid non sit, citius, quam quid sit, dixerim.

Gefc, b. Phil. IV.

Berwegenheit, über bie Aufgeblasenheit berer munbern. welche etwas über biefe schwierigen Gegenstände zu wiffen fich überredet hatten \*). Alles bies ift verborgen und mit bider Dunkelheit verhullt, fo bag fein Scharfblid bes Menschen in ben himmel bringen und bie Erbe burchschauen fann. Unfern Rorper fennen wir nicht, obgleich wir ibn aufschneiben konnen, um die innere Lage ber Bliebmaagen zu erforschen; wer weiß aber, ob nicht schon inawischen biese Theile fich verandert haben ? wie viel wenis ger konnen wir die Natur ber Erbe erforschen, beren Inneres wir nicht fo zu offnen wiffen. Die Philosophen fprechen von ben Bewohnern bes Monbes, von ben Gegenfüßlern; welche unfichere Bermuthungen! Die Bewes gungen ber himmeletorper werben geleugnet und ber Erbe bagegen wird Bewequng beigelegt; wer weiß, ob bies nicht wahrer ift, als bie gewohnliche Meinung ber Aftrologen? Bas foll man zu ben Behauptungen ber Philosophie über bie Natur ber Seele, über ihre Sterblichkeit ober Unfterbs lichkeit fagen; was zu ihren Lehren über bas Dasein und bas Befen ber Gotter, über bie Borfebung, über bie Borberfagung ber Bukunft? Richts ift zweifelhafter als alles Biel leichter ift es, ben Korper zu erkennen, als bie Seele. Bas bie Natur berfelben, ob fie unfterblich, welche Meinung ber Philosophen über fie mahr fei, bas moge ein Gott entscheiben; es ift nicht einmal leicht, bierüber auch nur bas Bahricheinliche ju finden. Man mochte fich wohl bavon überzeugen, bag Gotter find, aber es halte

o) Ac. II, 36. Estne quisquam tanto inflatus errore, ut sibi se illa scire persuaserit?

fower. Wie wenn bie Natur Alles von felbst bervorges bracht hatte? Den Begriff Gottes zu faffen fcheine unmoglich zu fein, ba man ihn fur vollfommen halten mußte, aber boch keine ber vier Tugenben ihm beilegen konnte. Benn man ber Borfebung Gottes vertraue, wie folle man fich fo vieles Uebel in ber Belt erklaren? Gar nicht gut batten bie Gotter fur ben Menschen gesorgt, bag fie ibm bas gefährliche Geschent ber Bernunft verlieben hatten 1). Rachbem Cicero alle biefe Ungewißheiten ber Phyfit uberbacht bat, schließt er mit einer Bemerkung, welche seine Bahrscheinlichkeitslehre empfiehlt und über bie Beise berfelben einiges Licht verbreitet. Er gibt ben bogmatischen Philosophen zu bebenken, wie fehr fie felbst ihren Lehren baburch schabeten, baß sie sehr mahrscheinliche Dinge mit febr wenig beglaubigten in benfelben Rang ber Gewißheit Benn fie ebenfo fest behaupteten, bas Geschrei ber Rrabe verbiete zu thun ober zu laffen, ober bie Sonne fei von einer folchen bestimmten Große, als fie verficherten, es fei Zag, fo erregten fie baburch bie Bermuthung gegen fich, daß fie eben fo wenig bas Lettere als bas Erftere wußten. Das Wiffen habe feine Grabe, bie Babrfceinlichkeit aber habe folche 2). Man fieht, bag Cicero

Ac. 88 ff.; de fin. V, 12; Tusc. I, 11; de nat. D. I, 1; 22;
 III, 15; 27; 82; 83.

<sup>2)</sup> Ac. II, 41. Non mihi videntur considerare, cum physica ista valde affirmant, earum etiam rerum auctoritatem, si quae illustriores videantur, amittere. — Nec enim possunt dicere, aliud alio magis minusve comprehendi, quoniam omnium rerum una est definitio comprehendendi.

bie sinnliche Gegenwart für viel gewisser halt, als bie Beweise ber Wissenschaft.). Die verwickelte Verkettung ber Schlüsse, ber weite Umfang unter einander verbundener Lehren, der Widerspruch entgegengesetzter Meinungen macht ihn mißtrauisch; er fürchtet in den Irrgangen der Wissenschaft nur zu leicht einmal das Wahre versehlen zu können?).

Much in ber Betrachtung bes Sittlichen verfolgt ibn ber Widerstreit ber Meinungen, boch zeigt er fich, wie schon erwähnt, bier etwas entschlossener in feinem Urtheile. Er fand fich auf diesem Gebiete beimischer; er konnte fich schon eher einen Ueberblick über baffelbe gutrauen. glaubte er, bag ber Streit ber Schulen über bie Sauptgrunbsage ber Sittenlehre burch einen billigen Bergleich einigermaagen fich schlichten ließe. 3mar zwischen ber felbstsuchtigen Sittenlehre ber Epifureer und ben Grund: faten der übrigen Sauptschulen fand er einen unverfohn= lichen Streit, aber biefen Gegnern, ben Spikureern, burfte er fich wohl in der Ueberzeugung feiner edlern Ratur für gewachsen halten. Nur nicht gang verwirft er die Grundfate ber Epitureer, wenn er bie Grunbe feiner 3weifel uns vorrechnet; er fühlt fich auch von biefen Grunbfaten einigermaaßen in feiner Seele bewegt, obgleich er ihnen

Daber fagt er von bem Schüter ber Stoa Ac. II, 37. Quamcunque vero sententiam probaverit, eam sic animo comprehensam habebit, ut ea, quae sensibus; nec magis approbabit nunc lucere, quam, quoniam Stoicus est, hunc mundum esse sapientem etc.

Ac. II, 36. Perficies, ut ego ista innumerabilia complectena nusquam labar? nihil opiner?

nicht beiftimmen mag, um nicht ber Tugend etwas von ihrem Glanze gu rauben; nur fur mahrscheinlich balt er beswegen bie entgegengesetten Lehren ber Stoifer und ans berer Sofratifer'). Wenn er jedoch bebenft, dag bie witurische Lehre folgerecht burchgeführt jebe Pflicht und jede Tugend aufhebe, bann entscheibet er sich unbebingt gegen fie 2), und nun bleibt ihm nichts übrig, als ber überanftimmenden Lehre ber Stoifer, Peripatetiter und Afabemiker beizustimmen, welche ber Natur zu folgen vorschreibt3). Aber freilich, was bedeutet biefe Regel? Soll man ihr folgen, fo muß man wiffen, was bie Natur bes Renfchen fei, und indem die Philosophen bies auseinanbergufegen ftreben, gerfallen fie wieber in Streitigkeiten, welche Cicero vollig zu entscheiben sich zu schwach fühlt. Buweilen außert er fich, als wenn er geneigt ware, ben Streit zwischen ben Stoifern und ben Peripatetifern, welche von ber altern Akademie nicht abwichen, für ein Gezant über Worte zu halten '); bann aber gibt er boch wieder zu, es sei ein kleiner Unterschied zwis foen ihren Lehren vorhanden, nicht in ben Worten, fonbem in ber Sache, welcher barauf hinauslaufe, bag bie Peripatetiker ben außern Gutern zwar ein Gewicht bei= legten, jeboch ein fo geringes, bag es gegen bie Tugend in die Bagschale gelegt gar nichts bedeute, während die Stoiter bem, was man außere Guter nenne, gar fein

<sup>1)</sup> Ib. 42 ff.

<sup>2)</sup> De off. I, 2.

<sup>3)</sup> Ac. I, 5; 10.

<sup>4)</sup> De fin. III, 3; IV, 20 ff.; 26.

Gewicht zugestehen wollten '). Und nun schwankt er zwis schen beiben Unnahmen. Der Unficht ber Peripatetiter, besonders in der Form, in welcher Antiochos sie auch zu ber seinigen gemacht hatte, wirft er Mangel an Folgerichtigkeit vor, indem sie bald bas Gewicht ber außern und torperlichen Guter in Anschlag brachten, balb es fur gar nichts rechneten. Benn fie behaupteten, man tonne gludfelig fein ohne jene Buter, aber bas gludfeligfte Leben wohne nur bem bei, welcher außer ber Tugend auch jene Guter befite, fo nahmen fie eine Steigerung eines Be griffes an, ber feiner Steigerung fabig fei, ein gluckfeliges res als bas gludfelige Leben 2). Er bebentt fich nicht gu fagen, bie Peripatetifer und altern Afabemifer mochten nur einmal aufhoren zu lallen und lieber mit beutlicher Stimme gu fagen ben Duth faffen, bas gludfelige Leben werbe auch in ben Stier bes Phalaris hinabsteigen 3). Er will ben Stoifern folgen, weil ihre Lehre ihm folgerichtis ger und erhabener icheint '). Aber es ift zu befürchten, daß, indem er von dieser Erhabenheit ihrer sittlichen Borschriften fich begeistern lagt, nur eine vorübergebenbe Aufwallung feines für bas Große und Muthige empfanglis den Gemuths über feine Rrafte ibn erhebt. bleibt auch nicht unbewegt von ben mancherlei Grunden, welche gegen bie Lehre ber Stoifer vorgebracht werben. Ihre Paradorien stoßen ihn ab'), wenn gleich er sie für

Ball by Google

<sup>1)</sup> Ib. V, 30 ff.

<sup>2)</sup> Ib. V, 27; Tusc. V, 8; 16.

<sup>3)</sup> Ib. 26 fin.

<sup>4)</sup> De off. III, 4; Tusc. V, 1.

<sup>5)</sup> De fin. IV, 19.

fofratifch balt und vertheibigen zu tonnen glaubt'); ihre Lebren Scheinen ihm nicht fur bas thatige Leben und fur bas Forum zu paffen 2); fie wiberfprechen feinen Erfabrungen von ber menschlichen Ratur, welchen er jeboch nicht ju febr vertrauen mochte, weil er fich von ben Gebrechen feiner Beit nicht frei fuhlt, bie jum Daafftabe ber Tugend nicht tauglich fein mochte 3). Sierbei außert fich fein 3weifel gang in ber Beife eines Beltmannes; er mochte zweifeln, ob es Tugend gebe '). Bon biefen und andern Gebanken bewegt neigt er fich ber peripatetischen Lebre qu'), ober gesteht, bag ibm bald bie peripatetische, bald die ftoifche Moral wahr zu fein scheine b). Er findet auch einen Grund, die ftoischen Grundsate bes Mangels an innerm Busammenhang zu beschulbigen. Denn wenn fie ber Natur zu folgen gebieten, fo burfen fie auch nicht bem Menfchen verbieten, auf seinen Korper Rudficht gu nehmen, ba feine Ratur aus Seele und Leib gusammen-

<sup>1)</sup> Parad. procem.

<sup>2)</sup> De fin. IV, 9; de am. 5.

<sup>3)</sup> Tusc. V, 1. Equidem eos casus, in quibus me fortuna vehementer exercuit, mecum ipse considerans huic incipio sententiae diffidere, interdum et humani generis imbecillitatem fragilitatemque extimescere. Vereor enim, ne natura, cum corpora nobis infirma dedisset iisque et morbos insanabiles et dolores intolerabiles adjunxisset, animos quoque dederit et corporum doloribus congruentes et separatim suis angoribus et molestiis implicatos. Sed in hoc me ipse castigo, quod ex aliorum et ex nostra fortasse mollitia, non ex ipsa virtute de virtutis robore existimo. Parad. VI, 3.

<sup>4)</sup> Tusc. l. l. Die Augend bes Cato nimmt er freilich aus, um bem Brutus etwas Schmeichelbaftes au fagen.

<sup>5)</sup> De fin. V, 26.

<sup>6)</sup> De off. III, 7.

gesetzt sei'). Er gibt ihnen nach Art der Peripatetiker zu bedenken, daß die Tugend gar nicht bestehen könne ohne ein Aeußeres, mit welchem sie sich beschäftige und welches sogar ihren Grund bilde'), und vergleicht ihre Lehre mit der voreiligen Ansicht einiger Philosophen, welche, nachdem sie eine höhere und göttlichere als die sinnliche Erkenntzniß gefunden haben, nun die sinnliche Erkenntniß ganz verwersen zu mussen glauben 3).

So sehen wir ihn auch in ber Sittenlehre wieber auf die Sinnlichkeit jurudkehren, wie wir fruber gefehen haben, bag er in ber naturbetrachtung bem finnlich Offenbaren eine großere Gewißheit zuschrieb, als ben Ergebniffen miffenschaftlicher Forschung. Wir werben aber hierburch auf seine logischen Unfichten geführt, in welchen bie wissenschaftliche Begrundung seiner Bahrscheinlichkeitslehre Doch überblicken wir bas Ganze gesucht werben muß. feiner logischen Gate, fo finden wir fie noch ungleich burftiger und unbestimmter, als feine physischen und ethi= fchen Meinungen. Dies liegt unftreitig barin, bag er bie logischen Untersuchungen weit weniger fruchtbar fur bas thatige Leben fand, als die ethischen und felbst die physis ichen Forschungen.

Alles breht fich hierbei um bie Frage nach ben Kenns geichen des Wiffens. Rach bem, was wir fo eben über

<sup>1)</sup> De fin. IV, 11; 13; 14.

<sup>2)</sup> Ib. 15.

<sup>5)</sup> L. l. Ut quidam philosophi, cum a sensibus profecti majora quaedam ac diviniora vidissent, sensus reliquerunt, sic isti, cum ex appetitione rerum virtutis pulchritudinem adspexissent, omnia, quae praeter virtutem ipsam viderant, abjecerunt etc.

fein Reftbalten an bem Sinnlichen fagten, muffen wir erwarten, bag er besonders ben Ginnen vertraute. Doch nicht in bem Grade war bies ber Fall, bag er nicht auch bem Berftande eine selbständige Rolle in der Bilbung un= ferer Erkenntniffe jugeschrieben hatte. Den finnlichen Ginbruck wollte er nur als eine begonnene Erkenntniß gelten laffen 1). Richt die Sinne feben und benten, sonbern ber Seift fagt Alles zusammen, vergleicht und urtheilt und bebient fich ber Ginne nur als seiner Runbschafter2). Wenn Cicero zuweilen auch wohl ben Ginnen ein Urtheil zugefteht, fo ift es boch nur über Guges und Bitteres, über nahe und fern, über Ruhe und Bewegung, gber nicht iber Gutes und Bofee3). Nach bem, was wir vor kurgem erwähnten, gab er ben Philosophen, welche bas Urtheil ber Sinne verwarfen, zu, baß es etwas Soberes und Gottliches gebe, mas burch bie Ginne nicht erkannt mer-Much bas, was seiner Ratur nach sinnlich ift, muffe zuweilen burch ben Berftanb erkannt werben, weil es zu klein ober zu beweglich fei, um nicht ber Stumpfheit ber Sinne zu entgeben. Ueberdies war er geneigt, bem Berftanbe bas Urtheil über bie allgemeinen Arten und über bie Bilbung ber Begriffe, welche uns bie Dinge barftellen follen, zu überlaffen 1). Aber alle biefe Sefcafte, welche er bem Berftanbe zuweist, werben von ihm boch nur fehr unbestimmt aufgefaßt und bie Lehren

<sup>1)</sup> De legg. I, 10. Inchoatae intelligentiae.

<sup>2)</sup> Tusc. I, 20.

<sup>3)</sup> De fin. II, 12.

<sup>4)</sup> Ac. I, 8; II, 7.

hierüber nachlassig entwickelt. Er bekämpst weber die Ansichten des Platon, des Aristoteles, der Stoa hierüber, noch dilligt er sie entschieden; er trägt sie nur erzählend vor und scheint kaum ihre Abweichungen von einander gehörig zu würdigen '). Bon der Uebung des Berstandes in der Dialektik bemerkt er nur im Allgemeinen, daß sie das nicht leiste, was die Stoiker ihr nachzurühmen pslegten; sie diene nicht zur Richterin über Wahres und Falsches; die Dialektik verstehe über keine andere Wahrheit als über ihre eigene zu richten '); ja sie bereite sich selbst Fallstrick, aus welchen sie keine Losung zu sinden wisse, wie die sphistischen Schlusse vom Hausen und vom Lügner '). Bon dieser Seite ist sein Skepticismus nur ganz schwach ansgelegt.

Fleißiger wendet er sich auf die Untersuchung der Elemente unseres Denkens, welche aus der Sinnlichkeit stammen, eben weil er von ihnen starker zur Ueberzeugung bewegt wird und es im Allgemeinen als gewiß voraussset, daß alles unser Denken von den Sinnen anfange. Dierin folgte er dem Beispiele der neuern Akademie, an welche er sich anschloß, und sein Streit ist dabei hauptssächlich gegen die Stoiker und gegen den Antiochos gerichstet, welche aus der sinnlichen Wahrnehmung ein sicheres Wissen zu gewinnen hossten. Sein Streit gegen die Perispatetiker, gesteht er, wurde über die Gewisheit der Erskenntniß nicht sehr stark sein ist weich Bweis

<sup>1)</sup> Man vergl. Ac. I, 8; 9; II, 46 f.

<sup>2)</sup> Ac. II, 28.

<sup>9)</sup> Ib. 29 ff.

<sup>4)</sup> Ib. II, 35; de fin. V, 26.

fel. Auch bie Lehre bes Epikuros, bag jeber finnliche Eindruck richtig und mahr fei, übergeht er kurz mit ber Bemerkung, bag bagegen bie finnliche Taufdung fpreche '). Aber wenn, wie bie Stoifer jugeben, bie Sinne uns guweilen taufchen, wie konnen wir bie mabre von ber faliden Borftellung unterscheiben? Die Stoifer nahmen an, es gebe finnliche Ginbrude, welche uns bie Dinge ihrer Bahrheit nach barftellten, fo bag fie nicht in einer folden Beise von einem Falschen herrubren tonnten, und biefe finnlichen Ginbrude hielten fie fur bas Rennzeichen ber Babrbeit. Cicero aber folgt ben Afabemitern, welche behaupteten, bag folche Einbrude nicht nachgewiesen werben konnten 2). Wenn auch zugegeben wurde, was boch feinesweges bewiesen fei, bag eine vollige Gleichheit ber Dinge nicht ftattfinde und bag baber auch bie Ginbrude aller Dinge ihrer verschiebenen Ratur nach verschieden waren, fo muffe man boch bagegen auch gefteben, bag bie Mehnlichkeit ber Dinge uns oft fo groß scheine, bag wir biefelben nicht von einander unterscheiden und oft von ib= rer Aehnlichkeit getäuscht werben konnten. Wenn aber eine Taufdung biefer Art moglich fei, fo mache fie jebe Bahrnehmung unficher, weil fie bei einer jeben stattfinben tonne 3). Sehr gut weiß er gegen die Stoifer die Baffen ihres eigenen Spftems zu gebrauchen. Er meint,

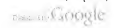


<sup>1)</sup> Ac. II, 25.

<sup>2)</sup> Ib. 26; 35.

<sup>3)</sup> Ib. 26. Negas tantam similitudinem in rerum natura esse. Pugnas omnino, sed cum adversario facili. Ne sit sane, videri certe potest; fallet igitur sensum et si una fefellerit similitudo, dubia omnia reddiderit.

wenn man auch jugeben wollte, bag ein Menfc burch Runft und Uebung feines Beiftes es babin bringen konnte, bie feinsten Unterschiebe zu bemerken, so werbe eben bas burch nur noch mehr bie Schwäche unserer Sinne, sobalb fie burch Runft nicht unterflutt find, in bas Licht ge= fett'). Die Stoiter, wenn fie bie Moglichkeit fetten, etwas fo genau aufzufaffen, bag barin teine Taufchung vorkommen konne, fchrieben ein folches Biffen eben nur bem Beisen zu. Aber bies sei nur eine andere Art, alles Biffen ber gewöhnlichen Menfchen zu leugnen; benn wer ein Beifer fei ober gewesen sei, wollten fie felbst nicht fagen; fie hielten alle Welt für thoricht und sprachen eben bes= wegen aller Belt bas Biffen ab2). Eine folche Sobe bes Wiffens ftrebt Cicero nicht an; er will, bag auch ber Nicht-Weise etwas wiffe, nemlich eine Ueberzeugung von ber Wahrheit finnlicher Erscheinungen habe, ohne ihr jeboch mit vollkommener Gewigheit vertrauen ju konnen. Seine Meinung ift, bag finnliche Einbrucke vorhanden find, welchen wir, weil fie ftart unfern Ginn ober Beift bewegten, beistimmen konnten; aber nicht als vollkommen wahr konnten wir fie begreifen3). Dies ift seine Bahr= scheinlichkeitslehre. Er will ben Unterschied zwischen Bab= rem und Falfchem nicht aufheben; wir haben Grund, Gis



<sup>1)</sup> Ib. 27.

<sup>2)</sup> Ib. 47. hier heißt es unter andern: nos enim defendimus etiam insipientem multa comprehendere. An andern Stellen spricht aber Cicero den Menschen bas comprehendere ab. Ib. 26. Er verfolgt keinen sichern Sprachgebrauch.

Ib. 20. Visa enim ista, cum acriter mentem sensumve pepulerunt, accipio, iisque interdum etiam assentior, nec percipio tamen.

niges für mahr zu halten, Unberes als falfch zu verwerfen; aber wir haben tein ficheres Beichen ber Bahrheit und der Falschheit'). Daburch glaubt er bem Einwurfe begegnen zu konnen, bag boch bies gewiß fei nichts Gewiffes gebe; benn auch bag es nichts Gewiffes gebe, fieht er nur fur mahrscheinlich an?); baburch reinigt er fic auch von dem Borwurfe, daß die Lehre, welche Alles für ungewiß ausgebe, mit dem thatigen Leben nicht bestehen konne, benn bas thatige Leben folge nur ber Bahrscheinlichkeit und die meisten Kunfte, welche sich auf baffelbe beziehen, gefteben felbst ein, baß fie mehr auf Bermuthung, als auf Biffenschaft ausgeben 3). Er findet keinen ans bem Unterschied zwischen seiner Ansicht und ber Lehre ber Dogmatiker als ben, bag biefe von Allem, was fie bertheibigen, nicht zweifeln, baß es mahr fei, er bagegen Bieles als wahrscheinlich ansieht, welchem er folgen konne, ohne es mit volliger Sicherheit behaupten zu durfen 1). Eine folche Lehre war gang geeignet, bem Beltmanne fich m empfehlen, welcher ber Lehren ber Philosophie fich gern bedient, ohne ihre wissenschaftliche Begründung zu er-

<sup>1)</sup> Ib. 34 fin.; de nat. D. I, 5. Non enim sumus ii, quibus nihil verum esse videatur, sed ii, qui omnibus veris falsa quaedam adjuncta esse dicamus, tanta similitudine, ut in iis nulla insit certa judicandi et assentiendi nota. Ex quo existit illud, multa esse probabilia, quae quanquam non perciperentur, tamen quia visum haberent quendam insignem et illustrem, iis sapientis vita regeretur. De off. II, 2.

<sup>2)</sup> Ac. II, 84; 48.

<sup>5)</sup> B. 31; 33.

<sup>4)</sup> Ib. 3.

schöpfen, indem er sie nur als Ergebnisse der allgemeinen Bilbung, der Geschichte und seiner eigenen Ersahrung bestrachtet. Man sieht wohl, daß diese Wahrscheinlichkeitselehre von der Lehre der neuern Akademie, wenigstens so wie sie Karneades vorgetragen hatte, sich etwas entsernt; denn sie strebt nicht nach einer Kunst, Alles gleich wahrscheinlich und gleich unwahrscheinlich zu machen, sondern Einiges halt sie für wahrscheinlich, Anderes sur unwahrscheinlich. Cicero bemerkt selbst, wie er in diesem Punkte von seinen Lehrern sich entsernte, besonders in Beziehung auf die Borschriften der Sittenlehre. Er gesteht zwar, daß er nicht kühn genug sei, die Zweisel der neuern Akademie in Beziehung auf die Ethik zu widerlegen, aber er wünscht sie zu beschwichtigen\*).

Wenn wir auf die physischen Lehren des Cicero einen Blick werfen, so mussen wir uns daran erinnern, daß er besonders diesen Theil der Philosophie für ungewiß und für zu erhabenen Inhalts ansah, als daß der menschliche Geist ihn mit Sicherheit zu erfassen vermöchte. Doch eben dies reizte ihn auch, in die physischen Untersuchungen sich einzulassen, wenn auch mit bescheidenem Bewußtsein der menschlichen Schwäche. Denn dies ist ein Zug nicht sowohl seines, als überhaupt des römischen Charakters, daß ihn das Große, Erhabene und Glänzende anzieht. Er er=

nam an Google

<sup>\*)</sup> De legg. I, 13 fin. Perturbatricem autem harum omnium rerum academiam, hanc ab Arcesila et Carneade recentem, exoremus, ut sileat. Nam si invaserit in haec, quae satis scite nobis instructa et composita videntur, nimias edet ruinas. Quam quidem ego placare cupio, submovere non audeo.

flatt die Forschungen über die Natur für eine natürliche Rahrung bes menschlichen Beiftes, welche uns nicht nur efreue, fonbern auch erhebe, und bescheiben mache und bas menschliche Leben gering zu achten anweise\*). Jenem Buge folgend beschäftigen sich baber auch feine philosophie fden Forfdungen meiftens mit ben erhabenften Gegenftanben ber Biffenschaft, welche bie Stoiter ichon in bie Phofil gezogen batten, mit ben Untersuchungen über Gott mb fein Berhaltniß jur Welt und über bie Unfterblichs teit ber menschlichen Seele. Andere Untersuchungen ber Phyfit find von ihm entweber gang übergangen ober boch mir in geschichtlicher Erzählung flüchtig berührt worben. So wird die Untersuchung nicht blos über die Elemente mb besonders über bas funfte Element bes Ariftoteles, fonbern auch fogar über bas Berhaltnig zwischen Form mb Materie, wiewohl besonders diese Frage auch fur die Untersuchung über ben Begriff Gottes nach allen fruberen Softemen von großer Bebeutung mar, in feinem anbern Lichte abgehandelt, als auch bie Meinungen ber alten ionis fcen und pythagorischen Philosophie über bas Urwefen. Raturlich bat biefe Fluchtigkeit, mit welcher er bie Grundbegriffe ber Physie behandelt, um ju den Ergebniffen ju

<sup>\*)</sup> Ac. II, 41. Neque tamen istas quaestiones physicorum exterminandas puto. Est enim animorum ingeniorumque naturale quoddam quasi pabulum consideratio contemplatioque naturae. Erigimur, elatiores fieri videmur, humana despicimus, cogitantesque supera atque coelestia haec nostra ut exigua et minima contemnimus. Indagatio ipsa rerum tum maximarum, tum etiam occultissimarum habet oblectationem. Si vero aliquid occurret, quod verisimile videatur, humanissima completur animus voluptate. De fin. IV, 5 in.

eilen, welche ihn anziehen, auf diese Ergebnisse selbst ihs ren nothwendigen Sinstuß. Der unsichere Grund trägt nur unsichere Folgerungen. Ueberdies aber liegen die Erzgebnisse, welche Cicero aus der Naturlehre ziehen möchte, und die Ansicht, welche er von der Natur im Allgemeinen hegt, so weit auseinander, daß man auch in diesem Theile seiner Lehre wohl sieht, wie zuletz nicht die wissenschaftslichen Gründe, sondern Neigung und Gesinnung eine Entscheidung herbeisühren, welche das Bewußtsein der gerinz gen Haltbarkeit ihrer wissenschaftlichen Grundlage nicht von sich abwehren kann. Dies mußte um so mehr der Fall sein, als auch die Entscheidung selbst, wie wir sehen werden, widersprechende Elemente in sich zu vereinigen strebt.

Das, was er festhalten mochte, bezieht sich auf die Lehren von Gott und von der menschlichen Seele. Er erstennt den Einstuß an, welchen die Ueberzeugung von der göttlichen Borsehung über Gute und Bose, von der oberzsten Gesetzung Gottes in unsern Seelen auf unser sittliches Leben ausübt; die religiösen Ueberzeugungen scheinen ihm hochst wichtig für die Regierung des Staats, und er stimmt daher dem Platon bei, daß die Gesetzebung vor allen Dingen die Verehrung der Götter zu berücksichtigen habe \*). Diese Lehren empsehlen sich seiner Ausmerksamskeit auch, weil er den Menschen zur Anerkennung seiner Würde zu erheben sucht, welche Würde sich darin besons ders ausdrücke, daß der Mensch allein vor allen irdischen Wessen den Begriff und die Erkenntniß Gottes habe, daß

<sup>\*)</sup> De legg. I, 7; 11; II, 7.

sein Seist von göttlichem Ursprung und von Sott als ein unsterbliches Wesen ihm eingepstanzt sei. Denn nicht die sichtbare und vergängliche Gestalt des Körpers ist der Rensch, sondern eines Jeden Geist, das ist ein Jeder, und so ist ein Jeder ein Gott, welcher diesen Körper bewegt, so wie der oderste Gott die Welt. Es liegt hierin schon ausgedrückt, wie er die menschliche Seele sich zu denken gmeigt ist; er möchte sie als unsterdlich und als ein freies Wesen anerkennen, welches eine selbständige Gewalt über den Körper und dadurch auch über die äußern Dinge ausübt, als ein Wesen, welches göttlicher Art ist.

Aber diese Meinungen, welche er hegt, wollen nun steilich die Grundsche seiner Philosophie nicht genug unstenstützen; ja sie scheinen dieselben nur schwankender zu machen. Es ist bekannt, wie Cicero in seiner Schrift über die Ratur der Gotter den Lehren der Spikureer und der Sweisel der Akademie entgegensetzt, wie er die Spikureer eines versteckten Atheismus beschuldigen mochte, alle Beweise der Stoiker aber sur das Dasein der Gotzent und zuletzt in einer Weise schließt, welche die Annahmen, daß Gotter sind oder nicht sind, als etwas darstellt, was durchaus nur von der Gesinnung eis zeden abhänge. Er verhehlt dabei aber auch nicht,

<sup>1)</sup> Ib. I, 8.

<sup>2)</sup> De rep. VI, 24. Nec enim tu es, quem forma ista declarat, sed mens cujusque id est quisque, non ea figura, quae digito monstrari potest. Deum te igitur scito esse, si quidem deus est, qui viget, qui sentit, qui meminit, qui providet, qui tam regit et moderatur et movet id corpus, cui praepositus est, quam hunc mundum ille princeps deus. Tusc. 1, 22.

Gesch. d. Phil. IV.

bag er felbft ber Meinung ber Stoifer geneigter ift, als ben Zweifeln ber Atabemie, nur bag er bie Grunbe jener nicht für beweisend, sondern nur für mahrscheinlich halt 1). Benn man baber mit Berufung auf die 3weifel, welche er ben Grunben ber Stoifer entgegengefett bat, feinen Glauben an Gott und bie Gotter hat verbachtigen wollen, fo scheint uns biefer Berbacht übertrieben. Bir glauben, bag er im Sanzen ber Meinung ift, welche er ben Cotta aussprechen lagt, bag man an bie Religion ber Bater glauben muffe, bag aber bie Philosophie auf diesen Glauben sich nicht zu berufen befugt sei, sondern Beweise für bas Dafein ber Gotter beigubringen habe?). Die Beweise ber Stoifer halt er fur fo fcwach, baf fie ihm eine an fich nicht zweifelhafte Sache zweifelhaft zu machen icheis nen 3). Einigermaagen fann man wohl zugeben, habe er auch ben Grunden der Stoiter Beweiskraft beigelegt, und wenn wir fagen follten, welchem am meiften, so wurden wir uns fur ben entscheiben, welcher aus ber Uebereinstims mung aller Boller in bem Glauben an bie Gotter gezo= gen wird '). Denn obschon er auch diesen bestreitet '),

De nat. D. III, 40 fin. Haec cum essent dicta, ita discessimus, ut Vellejo Cottae disputatio verior, mihi Balbi ad veritatis similitudinem videretur esse propensior. Cf. de div. I, 5; II, 72.

<sup>2)</sup> De nat. D. III, 2; 3.

Ib. 4. Affers haec omnia argumenta, cur dii sint, remque mea sententia minime dubiam argumentando dubiam facis. Cf. ib. I, 1.

<sup>4)</sup> Er hebt ihn mehrmats hervor, 3. B. Tusc. I, 18; de legg. I, 8,

<sup>5)</sup> De nat. D. III, 4; cf. I, 23.

seine Anficht giebt ibn boch im Gangen babin, eine Berbindung zwischen bem Gottlichen und bem menschlichen Beifte anzunehmen, auf welcher alles Große in ben menfchlichen Dingen berube 1) und welche im Allgemeinen in ber uns eingepflanzten Ibee bes Gottlichen fich kund gebe. Es ift aber besonders eins in feinen Zweifeln gegen bie Grunde ber Stoifer ju bemerken, mas von feiner allge= meinen Ansicht von ber Natur ausgeht und beswegen ihn am meisten bewegt. Er ift nemlich gewohnt, bie Ratur bem Gottlichen entgegenzuseten, fo bag ihm auf ber eis nen Seite ein naturloser Gott, auf ber anbern Seite eine gottlose Natur u fteben tommt. Diefer Gegenfat entsteht ibm, indem er ben allgemeinen Grundsat festhalt, daß nichts in ber Natur ohne Urfach, Alles aus wingender Nothwendiakeit einer Reibe von Wirkungen geschebe, an welcher keine vernunftige Ueberlegung ober Absicht etwas anbern konnte. Er benkt fich beswegen die Natur als eine nothwendige Entwicklung ohne Bernunft und ftellt ben Stoifern, welche bie regelmäßis gen naturlichen Wirkungen in ber Belt als eine Entwicklung gottlicher und vernunftiger Rrafte zu begreifen fuchten, die Kolgerung entgegen, baß barnach auch Rieber und andere in regelmäßiger Wiebertehr begriffene Schablichkeis ten als etwas Gottliches angesehen werben mußten2). Dem Schluffe aus ber Ordnung und Schönheit ber Welt auf

Ib. II, 66. Nemo igitur vir magnus sine aliquo afflatu divino unquam fuit. Tusc. I, 26.

<sup>2)</sup> De nat. D. III, 10. Er wirft ben Stoifern hier auch vor, bas sie ben Gegensat zwischen Ratur und Bernunft nicht berücksichtigt hatten: quid enim sit melius, quid praestabilius, quid inter naturam et rationem intersit, non distinguitur.

das Dasein einer vernünstigen gottlichen Ursache, welche die Welt ordne und bilbe, setz er daher die Ansicht entzgegen, daß Alles nach ewigen Gesetzen durch die Macht der Natur, nach der Schwere und der nothwendigen Berwegung der Körper hervorgebracht sei, und gesteht, daß er zwischen der Meinung der Stoiker und der Lehre des Straton schwanke 1).

Die Rraft, welche biese Unsicht von ber Natur auf ihn ausüben mußte, wird fich noch beffer berechnen laffen, wenn wir seine Unficht vom Gottlichen werben untersucht haben. 3mar gibt er zuweilen bem Gebanken Raum, bag wir gar nicht zu erkennen vermochten, was ober von welcher Art Gott sei, weil er unsern Sinnen entfliehe und bie Bollfommenheiten ber Tugenben, welche wir zu erkennen vermogen, ibm nicht augeschrieben werben konnen?); aber er kann boch nicht ganglich bavon abstehen, wenn er ben Gebanken Gottes faßt, auch irgendwie fich benselben zu benten und an bestimmten Merkmalen seinen Begriff von andern Begriffen zu unterscheiben. Dan wird nicht erwarten, bag Cicero mit volliger Entschiebenheit in eine schulgerechte Erklarung biefe Merkmale gufammengefaßt haben werbe; sie finden sich nur bie und ba angebeutet und in zweifelhafter Haltung ausgebrudt. Buerft, obgleich



Ib. 11. Naturae ista sunt, Balbe, naturae non artificiose ambulantis, ut ait Zeno, quod quidem quale sit, jam videbimus, sed omnia cientis et agitantis motibus et mutationibus suis etc. Ac. II, 38.

Tusc. I, 22. Nisi enim, quod nunquam vidimus, id, quale sit, intelligere possumus, certe et deum ipsum et divinum animum corpore liberatum cogitatione complecti non possumus. De nat. D. III, 15.

er nach Art ber Alten gewöhnlich nur von bem Gottlichen überhaupt ober von einer Menge von Gottern fpricht, erkennt er boch bie Nothwendigkeit an, einen hochsten Gott au feten als ben Schopfer ober wenigftens ben Regierer aller Dinge 1). Diesen betrachtet er alsbann auch als einen Geift, welcher frei und abgeloft ift von einer jeben fterblichen Bermischung, Alles mahrnehmend und bewegend und felbst mit ewiger Bewegung begabt 2). Diese Ansicht von Gott beruht auf ber Ueberzeugung, welche Cicero überall zu erkennen gibt, von ber Bermandtschaft und Aehn= lichkeit unfers Beiftes mit Gott; fo wie er benn auch geneigt ift, ben bochften Gott fur bie Seele ber Belt gu halten und damit die Ansicht, welche bem Aristoteles zu= geschrieben wurde, ju verbinden, bag Gott bie außerfte himmelssphare fei, welche bie Bewegung aller übrigen Spharen beherrsche und in sich enthalte3). Man kann hieraus icon abnehmen, bag, wenn er Gott einen Geift nennt, bamit keineswegs ein rein geistiges ober unkörperliches Befen bezeichnet werben foll. Er überläßt es uns auch. Sott, feine geiftige Natur vorausgefett, entweber als Feuer ober als Luft ober als Aether zu betrachten '), und überhaupt finden wir, bag er ber allgemeinen Meinung feiner Beitgenoffen, welche aus bem floischen Materialismus

<sup>1)</sup> Tusc. I, 28; de legg. I, 7.

<sup>2)</sup> Tusc. I, 27. Nec vero deus ipse, qui intelligitur a nobis, alio modo intelligi potest, nisi mens soluta quaedam et libera, segregata ab omni concretione mortali, omnia sentiens et movens ipsaque praedita motu sempiterno.

<sup>3)</sup> De rep. VI, 17; 24; ac. I, 7.

<sup>4)</sup> Tusc. I, 26; 29.

bervorgegangen war, fich anschließt, nach welcher bas Beiftige nur als eine besondere Art bes Rorperlichen betrachtet wird '). Wenn er nun aber eine folche Borftellungs= weife auch von bem gottlichen Beifte verfolgte, fo mußte er mohl um so mehr schwanken, ob nicht zuzugeben fei, baf Alles, auch bas Gottliche als ben allgemeinen und nothwendigen Gesehen ber Natur unterworfen gebacht werben muffe. Go febr er bas Gottliche bem Naturlichen entgegenzuseten gewohnt ift, so erscheint ihm boch auch wieber bas Gottliche als ein Raturliches und er ordnet 8 bamit auch wieber ber unenblichen Reihe ber Urfachen und Birtungen ein, welche er mit ber Freiheit des vernunftigen Willens unvereinbar findet2). Wie bie Borfehung ber Gotter hierbei bestehen konne, bies ift nicht wohl gu begreifen ; gar ju Bieles, bemerkt Cicero, auch bagegen fogar fagen, bag bie Gotter Alles gut ein= gerichtet und in allen Studen fur uns geforgt hatten. Sie haben uns die Bernunft gegeben; aber fie mußten auch wiffen, welch ein gefährliches Gefchent fie baburch in un= fere Sand gelegt3). Gelbft ber Stoifer magt nicht zu behaupten, bag Alles bis auf bas Geringste berab ben Bil-

<sup>1)</sup> De fin. IV, 5; 11. Cujuscunque enim modi animal constitueris, necesse est, etiam si id sine corpore sit, ut fingimus, tamen esse in animo quaedam similia eorum, quae sunt in corpore. So bezieht Cicero auch bie Lehre von ber fünften Ratur bes Aristoteles überall auf bie Natur bes Geistes. Tusc. I, 10; 26.

<sup>2)</sup> De fato 9; 10 fest er fo bas Raturliche bem freien Billenentgegen.

<sup>3)</sup> De nat. D. III, 27; 32; 33.

len Gottes bezeichne. Nur für bas Große mogen bie Gotster forgen, bas Kleine vernachlässigen sie 1).

Benn es fich nun auf folche Weise zeigt, bag Cicero in der Philosophie zwar wahrscheinliche Grunde entbeckt für ben Glauben an eine gottliche Macht, welche über bie Belt herriche, aber auch eben fo fehr einer Borftellungsweise bulbigt, welche eine folde Macht ausschließt, so follte man glauben, feiner Reigung gemäß werbe er um fo fefter dem religiosen Glauben seines Bolkes fich angeschlosfen haben; aber freilich biefer Glaube feiner Bollegenoffen und aller übrigen Bolfer, welche er kennt, ift auch folder Urt, bag er ihm nicht mit voller Seele vertrauen tann. Dug er nicht als verftanbiger Staatsmann urtheilen, bag bie Religion überhaupt gwar ben Staaten nuglich fei, fchablich aber, bag Uebel und Lafter als Gottheiten verehrt werben 2)? Daher kann er fich auch ben Stoikern nicht anschließen, wenn biese bie Bolkbreligion mit allen ihren Kabeln fich anzueignen und auf einen vernunftmäßigen Sinn gurudzubringen hofften. Bielmehr als ein aufge-Blarter und witiger Geschaftsmann zeigt er gang offen feine Reigung, die Borftellungen bes Bolles und die Fabeln ber Dichter über Gotter und gottliche Dinge als lacherlich und abgeschmackt zu verspotten 3). Mues bies wendet fich ben Bewegungen gu, welche in feiner Beit ben alten Religionen ihren endlichen Untergang vorbereis teten. Bierher ichlagt auch feine ausführliche Schrift gegen

<sup>1)</sup> Ib. II, 66. Magna dii curant, parva negligunt. ,

<sup>2)</sup> De legg. II, 11; de nat. D. III, 17.

<sup>3)</sup> Besonders de nat. D. III, 15 .

bie Divination ein, in welcher er sich sehr entschieden gegen einen Theil des Volksglaubens ausspricht, obgleich er
an andern Orten ihm als einer nühlichen Staatseinrichtung
das Wort geredet hatte'). Man sieht, wie er geneigt ist,
die Religion als ein Staatsmittel zu betrachten, welchem
jedoch eine gewisse allgemeine Wahrheit zum Grunde lies
gen möchte; diese dem Volke daar und rein mitzutheilen,
halt er nicht für rathsam, da sie im Lichte der Philosophie ihm selbst nur eine schwankende Ueberzeugung gewährt hatte.

Wir haben gesehen, wie seine Meinungen über bas Göttliche genau zusammenhangen mit seiner Ansicht von ber Seele bes Menschen, indem er geneigt ist, die Seele sür einen Theil des Göttlichen in der Welt zu halten. Damit gehen ihm denn auch alle die Zweisel, welche er über die Natur der Götter begte, auf seine Meinungen über die Seele des Menschen über. Er denkt sie sich keisnesweges als ein rein unkörperliches Wesen; von welcher Natur sie sei, welche Gestalt sie habe, wo sie wohne, das müsse man nicht fragen?). Sie möchten ihren Sit im Ropse haben und eine eigene, von den irdischen Elementen verschiedene Materie möchte ihr zukommen.). Doch wie sie auch gedacht werden möge, so viel sei gewiß, daß sie vorhanden sei und in eigener Thätigkeit sich ofsenbare, wie

<sup>1)</sup> Befonders de legg. II, 13, wo Sicero außert, die Kunft ber Divination mochte jest wohl verloren gegangen fein. Ueber bie mahre Meinung bes Sicero kann man nicht in 3weifel fein.

<sup>2)</sup> Tusc. I, 27; 28.

<sup>3)</sup> Ib. **2**9.

Gott in seinen Berken. Als einem Theile bes Gottlichen und Ewigen ift Cicero geneigt ihr Unsterblichkeit beizules gen, und um fich biervon zu überzeugen, gebraucht er mit Borliebe alle bie Grunbe, welche Platon bafur vorgebracht batte 1), ohne jedoch vollig von benfelben überzeugt zu werben; benn er ermahnt nicht zu fehr barauf zu vertrauen 2), und um fich baber gegen jeben 3weifel gu fichern, daß ber Tob ein Uebel sein mochte, eignet er fich benselben zweifelhaften Schluß an, welchen Sofrates in ber Apologie vorgetragen hatte; auch in bem Falle fei ber Tod kein Uebel, daß wir nach bem Tobe nicht mehr sein follten; benn wer nicht ift und feinen Sinn und feine Empfindung hat, ber kann kein Uebel erbulben. Wir find geneigt, von feiner perfonlichen Ueberzeugung auch in biefem Punkte bas Beste ju hoffen; benn seine moralische Ansicht treibt ihn an, eine wurdige Borstellung von der menschlichen Ratur und Bestimmung fich zu bilben, womit die Ueberzeugung von ber Unsterblichkeit ber Seele febr eng zusammenhangt 3); auch brudt er biefe gern und baufig in den Werken aus, welche mehr nach allgemeiner Berftanblichkeit, als nach philosophischer Genauigkeit ftreben'). Unter ben Grunden, welche er fur die Unfterhe lichkeit ber Seele anführt, bilbet auch wieber bie allge' meine Religion und die Uebereinstimmung aller Bolfer einen Sauptpunkt ); er mochte fich bem Glauben ber

<sup>1)</sup> Ib. 12 ff.

<sup>2)</sup> Ib. 32 in.

<sup>5)</sup> De legg. I, 22; 23.

<sup>4)</sup> De sen. 21 sqq.; de am. 3; 4.

<sup>5)</sup> Tusc. I, 12 ff.

Bater anschließen, um so mehr als er biesen mit der Lehre der ausgezeichnetsten Philosophen in Uebereinstimmung sindet; aber es ist freilich auch in diesem Glauben wieder Eisniges, was ihn zurückstößt; denn die Erzählungen, welche man von den Strasen in der Unterwelt hat, will er nur für Fabeln halten 1); er meint nur ein glückseligeres Leben der Seele nach dem Tode hossen zu dürsen; von dem Aberglauben, welcher Furcht vor dem Tode erregt, will er sich nicht schrecken lassen<sup>2</sup>).

Schon früher ift erwähnt worben, bag unter ben Lebren über die Ratur ber Seele bem Cicero noch von besonderer Wichtigkeit die Untersuchung über die Freiheit bes Billens war. Es ift begreiflich, baf feine vorberrichenbe Richtung auf bas Praktische ihn bazu fuhren mußte, bie Freiheit bes Willens in Schut zu nehmen gegen alle Ginwurfe, welche aus ber Unnahme eines unbeugfamen Schidfals bergenommen werben fonnten. Er erflart baber auch fehr ftark feine Geneigtheit, Die Freiheit bes Billens zu behaupten. Lieber mochte er annehmen , bag nicht jeber Sat mahr ober falfch fei, als jugeben, bag Mles bem Schicksale gehorche 3). Doch er hofft, qu biefem Meugersten wicht getrieben zu werben4), ohne bag wir faben, ihm zu entgeben gebachte, ba feine Schrift über bas Schickfal gerabe an ber Stelle ludenhaft ift, wo er feine Unficht hierüber auseinander gesett zu haben icheint . Die Art,

<sup>1)</sup> Tusc. I, 21.

<sup>2)</sup> Hortens. ap. August. de trin. XIV, 19; de senect. 21 sqq.

<sup>3)</sup> De fato 10.

<sup>4)</sup> Ib. 11; 16.

<sup>5) 3</sup>wifden bem 19. u. 20. Rap.

wie er über Nothwendigkeit bes Schickfals und über Rreis beit fich erklart, icheint eben nicht eine grundliche Lofung ber Streitfrage zu versprechen. 3mar gegen bie, welche meinen, dag burch bie Freiheit bes Willens bie naturmagige Bertettung ber Urfachen und Birtungen aufgehoben werbe, weiß er fich wohl zu vertheibigen, indem er erflart, ber freie Entfcluß bes Billens fei eben von folder Ratur, bag er in unferer Gewalt fei und uns gehorche, boch nicht ohne Urfache, benn bie Urfache biervon liege nur in ber Ratur bes freien Wefens felbft, und es fehle dabei nicht jede Urfache, sondern nur die außere und vorbergebenbe Urfache 1). Aber wenn er eingesteht, bag er bamit feine andere Freiheit vertheibige, als bie, welche auch ben Atomen in ihrem fenfrechten galle gutommen wurde nach ber Anficht ber Epifureer, fo mag er fich wohl rubmen, gur Bertheibigung feiner Freiheit bes Billens ber epikurifchen Annahme, bag bie Atome vom fenkrechten Falle willfürlich abwichen, nicht zu bedürfen?); aber schwerlich wird man ihm zugeben konnen, bag er feine Aufgabe gegen alle Einwurfe genügend geloft habe. Denn mas bedeutet auch nur dies, daß er alle außeren und vorhergebenden Urfachen abweift, als wenn bas freie Befen abgefonbert von bem Leußern und bem Frubern gebacht werben tonne? Und wer wird einer Natur Freiheit juge-

<sup>1)</sup> Ib. 11. Motus enim voluntarius eam naturam in se ipse continet, ut sit in nostra potestate, nobisque pareat, nec id sine causa; ejus enim rei causa ipsa natura est. Seine Unsicht scheint er vom Karneabes, auf welchen er sich beruft, entnommen zu haben.

<sup>2)</sup> L. l.; ib. 20.

stehen, welche ein für allemal gegeben vorliegt? Diese Einwürfe waren nicht leicht zu übersehen, und wir sehen daher nicht, wie Cicero die Freiheit gegen die ewige Berkettung der Ursachen und Wirkungen hinlanglich vertheidigt zu haben glauben konnte. Es scheint, daß er zuleht doch nur der sittlichen Nothigung vertraut habe, Freiheit des Willens anzunehmen, weil bei der unabänderlichen Nothwendigkeit des Geschehens jede Handlung ausgehoben werden und Lob und Tadel, Strase und Belohnung als ungerecht erscheinen würden.)

Uebersehen wir ben Sang aller bieser physischen Untersuchungen, so zeigt sich einem Jeden, daß sie mit seiner sittlichen Ueberzeugung zusammenhangen. Als wir von den Zügen seines Seepticismus im Allgemeinen handelten, konnten wir nicht übergehen, daß er zwischen der peripatetischen und stoischen Sittenlehre schwankte, der epikurischen Lehre aber ziemlich entschieden sich entgegensehte. Es bleibt uns nur übrig, dies genauer auszusühren.

Gegen die epikurische Moral macht er die Wirde ber menschlichen Natur geltend. Die Natur hat uns zu etwas Höherem gebildet, als zur sinnlichen Lust, zu den körperlichen Genüssen, welche allein der echte Epikureer empsehlen kann. Schon die natürliche Selbstliebe des Menschen, bemerkt er, gehe nicht auf die Lust; denn wir lieben die Lust nicht ihrer selbst wegen, sondern unsertwez gen<sup>2</sup>). Wissenschaft und Tugend gewähren an sich selbst Genuß und durfen nicht blos als Mittel zur Erlangung

<sup>1)</sup> lb. 12; 17.

<sup>2)</sup> De fin. V, 11.

körperlicher Wolluft empfohlen werben. Die Ratur legt und Pflichten auf; fie bat une bie Liebe zu unfern Freunben, ju unfrer Familie, ju unferm Baterlanbe, ju ber gangen menschlichen Gefellschaft, von welcher wir ein Glieb find, als ein Beichen unserer gottlichen Abkunft eingepflangt'). Bor ber Gegenwart Gottes, b. b. vor feinem eigenen gottlichen Geifte foll ber Mensch Scheu und Ehrfurcht haben 2). Richts kann für gut geachtet werben, was feinen Befiger nicht gut macht; mit Recht pflegte Gofras tes, ber echte Philosoph, die zu verwünschen, welche zwis ichen bem Nuglichen und bem Guten, die von Natur mit einander verbunden find, einen Unterschied gemacht hatten ); ber Schandliche bestraft sich selbst burch bie lafter= baften Gefinnungen, welche er in sich nahrt4); nicht wes gen irgend eines Nugens foll die Pflicht geubt werden, fondern bie Frucht ber Pflicht haben wir in ber Pflicht felbst au suchen ). In biefen und ahnlichen Gagen greift er bie Genugsucht und ben Eigennut ber epiturischen Sittenlehre an und brudt fein Streben nach reiner Sitts lichkeit aus.

Dabei aber will er fich boch ber floischen Lehre nicht ergeben, wenn biese kein anderes Gut als bas Sittliche

<sup>1)</sup> De fin. I, 7; II, 24; de legg. I, 7.

<sup>2)</sup> De off. III, 10. Cum vero jurato sententia dicenda sit, meminerit deum se adhibere testem, id est, ut arbitror, mentem suam, qua nihil homini dedit deus ipse divinius.

<sup>5)</sup> Parad. I; de off. II, 3; III, 3; 5.

<sup>4)</sup> De off. III, 8.

<sup>5)</sup> De fin. II, 22.

Die maßige Luft ift nicht zu verwerfen '); anerfennt. ber Schmerz, auch wenn er erträglich fein follte, fo baß er nicht nothwendig die Gemuthöstimmung bes Beifen ftoren muß2), barf boch fur ein Uebel gehalten werben, weil er bie Ausubung ber Tugend verhindert 3). Die Zu= gend felbit fann nicht befteben, wenn es nicht außere Buter gibt, unter welchen fie mablen fann, und eine Ratur vor der Tugend, von welcher sie ausgeht und welche sie au erhalten und auszubilben ftrebt 1). Der Beife fann baber nicht gludfelig fein ohne Sulfe bes Glude ). Gine unerträgliche Behauptung ber Stoifer ift es, nur ber Beife fei gut alle Uebrige in gleichem Grabe fchlecht und alle Bergeben einander gleich, als wenn bie Guter, welche burch bas eine ober bas anbere Bergeben in Gefahr ges rathen, von gleichem Berthe maren, als wenn man nicht unterscheiben mußte zwischen solchen, welche mit Sartnadigfeit ber Unvernunft fich ergeben haben, bem Lafter bienen und mit guter Ueberlegung bas Bofe thun, und awifden andern, welche nur burch eine plogliche Gemuthe= bewegung, bie gewöhnlich nur furge Beit bauert, jum Unrechten fortgeriffen werben 6). In biefen und in anbern bamit ausammenhangenben Punkten ftreitet Cicero gegen bie Lehre ber Stoifer, weil fie ihm ber praftischen Beisbeit, welche er sucht, entgegen zu arbeiten scheint, ba ber

<sup>1)</sup> De sen. 14.

<sup>2)</sup> Tusc. II, 18.

<sup>8)</sup> Ib. 13.

<sup>4)</sup> De fin. IV, 15; V, 23; 24.

<sup>5)</sup> Ib. V, 26; Tusc. V, 25; 26.

<sup>6)</sup> De fin. IV, 28; de off. I, 8 fin.; of. de fin. IV, 20.

Beife, fur welchen fie Borfdriften enthalt, nirgends gu finden ift und es baber Niemanden giebt, welchem bas Sute beigelegt ober von welchem bas Gute geforbert merben tonnte'). In Beziehung hierauf ergreift er mit Freuben bie floische Eintheilung ber Pflichten in mittlere und vollkommene Pflichten, um fich einigermaagen mit der ftois ichen Lebre, beren Grunbfate ibm boch Babricheinlichkeit baben, in Ginklang ju feten. Er erklart, bag ibm gwar einleuchte, wie ber vollkommene Beise allein vollkommen aut handeln und auf vollkommene Beise feine Pflicht thun tonne, bag er aber nur von ben unvolltommenen Pflichten banbeln wolle, welche auch von bem rechtschaffenen Manne, ber nur einige Achnlichkeit mit bem Beifen habe, ausgeübt werben konnten. In einem folchen Danne fei auch eine Tugend, wenn fie auch nicht bas volle Maag babe 2).

Je mehr er fich nun von den Stoikern entfernt, um so mehr nabert er fich der peripatetischen Sittenlehre, welche war von den körperlichen und außern Gutern behauptet,

<sup>1)</sup> De am. 5. Sed hoc primum sentio, nisi in bonis amicitiam esse non posse; neque id ad vivum reseco, ut illi, qui haec subtilius disserunt; fortasse vere, sed ad communem utilitatem parum. Negant enim quemquam virum bonum esse, nisi sapientem. Sit ita sane. Sed eam sapientiam interpretantur, quam adhuc mortalis nemo est consecutus. Nos autem ea, quae sunt in usu vitaque communi, non ea, quae finguntur aut optantur, spectare debemus. Man sicht an bem sortasse vere bas Schwanten bes Cicero und wie er sich zu andern Zeiten anders aussprechen konnte; man muß aber bem solgen, was er als seine eigene vorherrschende Meinung zu erkennen gibt.

<sup>2)</sup> De off. III, 3; 4.

baß fie gegen die Tugend in die Baagschale gelegt faft gar kein Gewicht batten, welche baber auch biefe Guter als etwas betrachtet, was mit ben fittlichen Gutern gar nicht in dieselbe Klasse gesett werben konne, aber boch nicht ba= von ablagt, fie als etwas zu bezeichnen, mas an fich uns theuer und werth fein mußte \*). Gefundheit, außere Gus ter, Ehre, Freunde und Baterland, fie Scheinen ihm etwas Begehrungswerthes, obwohl er fich zu ber Starte ber Augend erheben mochte, welche alles bies als entbehrlich für bie Gludfeligkeit anfieht und auch noch in ben Stier bes Phalaris bas bochfte Gut mit fich zu nehmen verfichert ift. Aber indem er bemerken mußte, bag bie Deris patetifer ber Tugend biefe Starte nicht zugetraut hatten, konnte er auch ben peripatetischen Grundfagen nicht in allen Studen vertrauen. Er klagt zuweilen über die Beichlichkeit ber Peripatetiker, welche ber Burbe ber Tugend Abbruch gethan habe. Auch haben wir schon bemerkt, bag er nicht mit voller Seele bem Borguge beis ftimmen konnte, welchen bie Peripatetiker bem wiffenschaft= lichen Leben vor ber praftifden Thatigkeit gaben. hierauf beschrantt fich fein Streit gegen bie Peripatetiter nicht, sondern er greift in der That die Grundlage ber aristotelischen Ethik an, indem er erklart, mit ihr in feis nem Begriffe von der Tugend nicht übereinstimmen zu Die leibenben Buftanbe ber Seele, bie Gemuthes bewegungen, betrachtet er mit ben Stoifern gerabezu als Lafter; indem er nach bem bochften Muthe, nach Unerschutterlichkeit ber Seele, welche jeben Troft in fich felbft

<sup>\*)</sup> De fin. V, 23; de off. III, 3.

findet, ftreben ju muffen glaubt, will er nichts bavon wiffen, bag bie Tugend in ber Magigung folder Buftanbe und in ber Mitte zwischen bem Buviel und Buwenig in unfern Gemuthsbewegungen bestehen tonne '). Er fragt, ob es moglich fei, wenn man einmal ben Gemuthebewe= gungen Raum gegeben habe, fie zu zugeln ober zu maßis Benn bie Peripatetiker fie lobten, weil fie uns zur Thatigkeit und zu jeber Art ber praktischen Tugenb antrieben, fo hielt er ihnen vor, baß fie nur auf rebnerifche Beise eine an fich unvernunftige Sache mit schonen Ramen ausschmudten, bag bagegen bie ftoische Erklarung, \* welche bie Gemuthebewegungen als eine heftigere Begierbe, gegen Ratur und Bernunft ankampfend, bezeichne, ber Sache ihren rechten Namen beilege3). Dies hangt mit allen feinen Betrachtungen über bie Tugenb genau gufam= men. Denn er ftimmte bem Benon gegen bie Peripatetis ter bei, daß keine wahre Tugend von Natur ober burch Gewohnung fei, sonbern nur in ber Bernunft habe bie Zugend ihren Gig'), und besmegen burften bie Tugenben auch nur in ber Rebe, welche ber gewöhnlichen Deinung

Tusc. IV, 17. Quocirca mollis et enervata putanda est Peripateticorum ratio et oratio, qui perturbari animos necesse esse dicunt, sed adhibent modum quendam, quem ultra progredi non oporteat. Modum tu adhibes vitio? etc.

<sup>2)</sup> Ib. IV, 18; de off. I, 25.

<sup>3)</sup> Tusc. IV, 19 ff.

<sup>4)</sup> Ac. I, 10. Quumque superiores (sc. Peripatetici) non omnem virtutem in ratione esse dicerent, sed quasdam virtutes natura aut more profectas, hic (sc. Zeno) omnes in ratione ponebat. In einem andern als dem sittlichen Sinne werden auch andere Augenden zugelassen. De fin. V, 18.

Gesch. d. Phil. IV.

fit anschließe, nicht aber in Bahrheit als trennbar von einander vorgestellt werben '). Wenn man die Borfdrift gebe, ber Menfch folle ber Natur gemaß leben, fo habe bies bie Bebeutung, bag zwar auch bie korperliche Natur, als bie Grundlage bes menschlichen Dafeins, nicht zu vernachläffigen fei, aber boch verlange es als bas Befent: liche, daß man nach innerer Bollfommenheit ober Tugend ftreben folle2); benn in ber menschlichen natur habe bie Seele die erfte Rolle zu spielen, ihr muffe Alles gehor= chen 3); in ber Seele aber wiederum gebuhre ber Bernunft, bem Theile, welcher burch menschliche Willfur ausgebilbet werben konne, ber erfte Rang. Das, mas von Natur in ihr fich bilbe, muffe jener gehorchen, wie baraus fichtbar fei, daß wir über alle unsere sittlichen Sandlungen einen mahrscheinlichen Grund uns anzugeben hatten; bas natur= liche Begehren bagegen folle ber Bernunft unterworfen Aus biefer gangen Anficht folgt, baß Cicero werben 1). nichts Sittliches annehmen tann, was nicht in ber Ueberlegung der Bernunft gegrundet ift, und bag er baber auch eine jebe Abhangigkeit ber Bernunft von ben natürlichen Beftrebungen ber Seele ba gurudweisen muß, wo bas Sittliche vorbanden fein foll.

Wer nun mit einiger Aufmerksamkeit die Art versfolgt, in welcher Cicero mit der stoischen die peripatetische Sittenlehre zu verbinden ftrebt, der muß wohl gewahr

<sup>1)</sup> Ac. l. l.; de off. II, 10.

<sup>2)</sup> De off. III, 3.

<sup>3)</sup> De fin. V, 12.

<sup>4)</sup> Ib. 18; de off. I, 28; 29.

werben, bag hierin eine eigenthumliche Dentweise fich gels tend machte, welche nicht sowohl in ber wissenschaftlichen Strenge feiner Gebankenreiben, als in ber volksthumlichen Gefinnung und in ben perfonlichen Beftrebungen bes Mannes gegrundet war. Beibe verhinderten ihn, sowohl der peripatetischen als auch ber ftoischen Ansicht vom Buten fich gang zu ergeben; fast unmerklich führten sie ihn ju einem gang anbern Begriffe von bem, nach welchem ber Mensch in seinem Leben zu trachten habe. allgemeinsten Begriffen, unter welchen bas Sittliche fich ihm barftellt, wird fich bies naturlich am bemerkbarften machen. Benn die griechischen Philosophen behauptet hatten, daß nur bas Schone gut sei, so behauptete bagegen Cicero, ber Ausbrucksweise feiner Sprache gehorchend, nur bas Ehrenvolle fei gut'), und feinen Sat balt er fur gang gleichbebeutend mit bem Sate ber Griechen. Go ist feine be-Randige Sprechweise; da, wo wir von dem Sittlich-Guten reben wurden, ba führt er bas Ehrenvolle im Munde und er ftrebt nur ju beweisen, bag unter bem Chrenvollen nichts Anderes zu verstehen sei, als bas mahrhaft Lobens= werthe, wenn es auch nicht gelobt werden follte, bie Tugend?). Die Tugend zeichnet fich ihm burch ben Glanz

Die Ueberschrift bes ersten Paradoron: δει μόνον άγαθὺν τὸ καλύν. Quod honestum sit, id solum bonum esse.

<sup>2)</sup> De fin. II, 14. Honestum igitur id intelligimus, quod tale est, ut detracta omni utilitate sine ullis praemiis fructibusque per se ipsum possit laudari. 1b. 15; de off. I, 4 fin. Quod etiam si nobilitatum non sit, tamen honestum sit, quodque vere dicimus, etiam si a nullo laudetur, natura esse laudabile. De fin. V, 21. Itaque omnis honos, omnis admiratio, omne studium ad virtutem et ad eas actio-

ihrer Burbe vor allem Unbern aus 1). Wenn er zeigen will, wie wir von Natur zu bem Sittlich-Guten getrieben werben, fo ruft er bie Beispiele zu Beugen auf, welche wir an ber ehrbegierigen Jugend mahrnehmen, wie fie mit ibren Alteregenoffen wetteifert, um unter ben Erften ausge= zeichnet zu werben, welchen Kampfen fie fich unterwirft, um lob zu empfangen?). Dem Chrenvollen fest er bas Schimpfliche entgegen als bas Bofe, welches wir flieben sollen 3). Die mabre Ehre ift ihm ber Tugend gleich; er unterscheibet fie gwar von bem Rubme, erkennt aber boch an, wie sie Aehnlichkeit mit ihm babe 1). Darum findet er auch eine fo große Aehnlichkeit zwischen bem Guten und bem Bohlanftanbigen, bag er beibe als gang gleich bebeutend neben einander stellt'); man konne wohl einen Unterschied zwischen ihnen mahrnehmen, aber er laffe fich nicht leicht ausbruden 6). Ueberall ift bas Wohlanftanbige im Geleite bes Chrenvollen; barin aber foll es befonbers fich erweisen, bag wir in unfern Sanblungen gegen bie übrigen Menschen eine gewisse Achtung bewahren, bas nicht vernachläffigen, was Andere von uns benken, sonbern

nes, quae virtuti sunt consentaneae, refertur, eaque omnia, quae aut ita in animis sunt aut ita geruntur, uno nomine honesta dicuntur. Ib. 23.

<sup>1)</sup> De fin. V, 22 fin.

<sup>2)</sup> De fin. V, 22 in.

<sup>3)</sup> L. l.; de off. III, 8.

<sup>4)</sup> De fin. V, 24 in.

De fin. II, 14. Quia decet, quia rectum, quia honestum est.

De off. I, 27. Qualis autem differentia sit honesti et decori, facilius intelligi, quam explanari potest.

auf alle Beise vermeiben, was ihnen anftogig werben fonnte'). So bemerkt man benn mohl, wie feine Sitt= lichkeit nach ber Billigung ber Denschen ftrebt. Begriff bes Bohlanftanbigen brudt biefe Richtung feiner fittlichen Borschriften fehr bestimmt aus. Er will überall bar= auf Rudficht genommen wiffen, was fich für unfere Lage und Berhaltniffe gu ben Menfchen schickt, was ihr Bohlgefallen und ihr Lob verbient 2), und es ift nicht zu verkennen, wie er fich baburch von jener ftrengen Form ber ftoischen Sittens lebre entfernt, welche bie Beisheit viel zu hoch über bie anbern Menschen ftellte, als bag fie ihr Rudficht auf biefelben zu nehmen batte empfehlen follen. Dabei wird es auch fehr bemerkbar, bag er feine Sittenlehre fur bie vornehmen Stande bearbeitete, von welchen er gelefen fein wollte, und bag baber nach ihren Berhaltniffen feine gange Anficht fich bequemen mußte.). Go wie er felbst ben Ruhm liebte, so wollte er ihn auch als eine Triebfeber jum Suten benuten und preisen. Dit ben griechischen Philosophen, welche fur ihre Schule philosophirten, welche baber auch in bem zuruckgezogenen Leben bes wiffenschaft=



<sup>1)</sup> De off. I, 28. Adhibenda est igitur quaedam reverentia adversus homines et optimi cujusque et reliquorum. Nam negligere, quid de se quisque sentiat, non solum arrogantis est, sed etiam omnino dissoluti. Est autem, quod differat in hominum ratione adhibenda inter justitiam et verecundiam. Justitiae partes sunt non violare homines, verecundiae non offendere, in quo maxime perspicitur vis decori.

<sup>2)</sup> Ib. 35.

<sup>3)</sup> Bergl. do off. I, 42. Die Unmerkungen Garve's zu feiner Ueberfehung ber Bucher von ben Pflichten enthalten hieruber gute Andeutungen.

lichen Denkens ober in der Selbstgenugsamkeit des Weissen ihre Befriedigung suchten, konnte er nicht in Ueberseinstimmung sich sühlen. Wenn daher Platon gemeint batte, daß der Weise nur aus Noth an der Verwaltung des Staats Untheil nehmen werde, weil er für sich selbst bohere Dinge zu betreiben wisse, so bemerkte Sicero das gegen, der Herrscher des Staats solle durch Ruhm genährt werden und aus Ruhmbegier werde er preiswürdige That ten volldringen 1).

Man wird von uns nicht erwarten, bas Ginzelne ber Ciceronischen Sittenlehre weitlauftiger auseinander gefet ju feben, ba es theils nur wenige und gerftreute Spuren eigenthumlichen Nachbenkens zeigt, theils nicht aus philosophischen Grundsätzen, sonbern nur aus ber Beobachtung bes Lebens hervorgegangen ift. Im Allgemeinen mußten bie einzelnen Borschriften bes Cicero von bem gemeinnutigen Beftreben bes Staatsmannes auf fein Bolt ober auf feine Standesgenoffen zu wirken abbangig fein, und von einem Beltmanne wird man teine gu ftrenge Regeln für bas handeln erwarten burfen. In berfelben Beife mußten auch feine Grundfate über bas Chrenvolle und über bie Betrachtung bes Wohlanstanbigen wirken. 3war will er nicht allein ein Sanbeln empfehlen, welches nur ber Gesehmäßigkeit nachftrebt, sonbern bie mahre Sittlich= keit verbietet ihm Vieles, was von dem Gesehe nicht vers boten ober bestraft werben fann 2); zwar erkennt er es an,

<sup>1)</sup> De rep. V, 7. Das Fragment ist nicht ganz beutlich; boch liegt die Polemit gegen die Lehre bes Platon zu Tage.

<sup>2)</sup> De fin. II, 18; de off. III, 17. hierauf bezieht sich bie Art, wie er bie lex naturae und bas jus civile unterscheibet. Dars

baß man nicht fo febr nach bem Beifall bes Bolkes, als nach ber Beiftimmung feines Gewiffens zu trachten habe 1); aber von ben gewöhnlichen Bahnen bes Lebens, von bem, mas bie Berhaltniffe ber Gesellschaft zu forbern scheinen, mochte er boch nicht zu weit fich entfernen, follte es auch mit ftrenger Sittlichkeit nicht gang gut fich vereinen laffen. So stimmt er dem Panatios bei, wenn bieser es für recht erfannte, bag ber Sachwalter auch einer ungerechten Sache feine Beredtsamkeit leiben burfe, wiewohl mit einigem Bebenken, weil er hier als Philosoph schreibe, aber boch burch bas Unsehn seines ftoischen Borgangers in einer Meinung bestärkt, nach welcher er oft genug gehandelt hatte 2). So meint er auch, bag wir Vieles, mas fur uns felbft zu unternehmen nicht ehrenvoll fein wurde, ben Freunden zu Liebe wohl thun durften; felbft von dem Bege ber Ges rechtigkeit burften wir in gefahrlichen Fallen gu Gunften bes Freundes etwas abbiegen 3). Bon folchen Regeln ber Rlugheit find feine Bucher voll, wenn gleich er im Allgemeinen nicht zugeben wollte, daß ber Nugen jemals mit ber Sittlichkeit in Streit gerathen fonnte.

Aus der Rudficht, welche er auf die Erfahrung bes

min my Congle

uber vergi. de legg. I, 5; III, 20 fin. Doch wirb ber Begenfat vom Cicero in verschiebener Bebeutung genommen.

Tusc. II, 26 fin. Nullum theatrum virtuti conscientia majus est.

<sup>2)</sup> De off. II, 14.

<sup>3)</sup> De am. 16. Quae in nostris rebus non satis honeste, in amicorum fiunt honestissime. Ib. 17. Ut etiam si qua fortuna acciderit, ut minus justae amicorum volunțates adjuvandae sint, in quibus eorum aut caput agatur aut fama, declinandum sit de via, modo ne summa turpitudo sequatur.

Lebens nahm, ging es wohl hervor, bag er im Sanbeln, mehr als fonft von ben Philosophen, soviel wir wiffen, zu geschehen pflegte, auf bie eigenthumliche Natur eines Jeben Rudficht zu nehmen empfahl. Da, wo er Borfchriften für die Wohlanftandigkeit gibt, führt er auch aus, baß ein Jeber auf feine eigene Natur in feinem Leben gu feben habe; er fieht biefe nicht fur etwas Fehlerhaftes, auch nicht für etwas mit ber allgemeinen Natur bes Menschen Streitenbes an; er betrachtet fie auch nicht geradezu als eine Beschränkung ber Natur, obwohl er zugibt, bag fie uns zuweilen davon zuruchalten konne, etwas Hoheres zu erftreben, weil es unferer Natur verfagt fei und es nicht gur Sittlichkeit beitragen konne, nach etwas Unerreichba= rem zu ftreben; gang einfach halt er fich vielmehr baran, baß bie Naturen ber Menschen burch eigenthumliche Merkmale von einander unterschieden werden muffen und bag nach biefer von ber Natur gegebenen Berschiebenheit auch ein Jeber seine Rolle im Leben gu fpielen habe, wenn er nicht in lacherliche Nachahmung verfallen, sonbern in gleiche mäßiger Ordnung fein Leben erhalten wolle\*). schließt fich ihm benn die Borschrift an, daß ein Jeder feiner Natur gemaß feine Lebensart, feinen Beruf fich zu wahlen habe; ber Eine werbe fich ber Philosophie, ber Unbere bem Rriege, ein Dritter ber Beredtfamkeit und fo ein Jeber einer ober auch mehreren ber Beschäftigungen gu widmen haben, welche nach feiner Anficht einem freien Manne ehrenvoll find. Die blinde Nachahmung ber vaterlichen Lebensart, bas Ergreifen beffen, was von ben Dei-

<sup>\*)</sup> De off. I, 31.

ften gelobt wird, billigt er nicht '). 3war gesteht er auch ben Gludbumftanben einigen Ginfluß auf unfere Bahl gu, aber mit größerem Rechte werbe bie eigene Ratur berudfichtigt, weil bie Gludbumftanbe manbelbarer find als bie Ratur und baber ein folgerichtigeres Leben aus ber Berudfichtigung ber lettern, als aus ber Nachgiebigkeit gegen die erstere entspringe 2). Go ergibt sich ihm bie Sinficht, wie in bem großen Umfange bes sittlichen Lebens Mannigfaltigfeit eigenthumlicher Lebensbahnen fich unterscheiben laffe, von welchen bie eine bem Ginen, eine andere bem Unbern als feine fittliche Aufgabe angewiesen Wenn er biefe Unficht fo weit ausbehnt, werben fann. baß er ben Ginen fur geeigneter halt, in ber einen, ben Unbern in ber anbern Tugenb sich auszuzeichnen 3), fo fieht man, wie er auch in biefem Punkte von ber ftoischen gur peripatetischen Sittenlehre abfallt, woraus fich bann auch erklaren lagt, bag er ben Unterschied zwischen ber Babl bes Berufes und ber Babl fittlicher Grunbfage nicht genug berücksichtigt 1).

Bon einem Manne wie Cicero, welcher in den Staatsgeschäften ergraut und rühmlich ausgezeichnet war, durfte
man vielleicht erwarten, daß er in der philosophischen Untersuchung über den Staat und die Gesetze von seiner Erfahrung unterstützt vieles Neue und vieles Wahre zu bemerken sinden werde. Wenn man aber bedenkt, daß es

<sup>1)</sup> Ib. 32; 33.

<sup>2)</sup> Ib. 33.

<sup>3)</sup> Ib. 32.

<sup>4)</sup> Dies hat Barbe in feinen Unmerkungen zu ben Buchern über bie Pflichten S. 165 ff. weitlauftiger auseinander gefest.

eine andere Gabe verlangt, unter gegebenen Berhaltniffen bas Ausführbare und die passenden Mittel zu finden und zu gebrauchen, eine andere aber, bie allgemeinen Gesetze ber Bilbung aus bem Gegebenen herauszuschauen; wenn man auch nicht unberuchsichtigt läßt, wie manche Bebents lichkeiten einem Staatsmanne, ber auf seine politische Thatigkeit noch nicht vollig verzichtet bat, aufftogen muffen, wenn er seine volle Meinung über ben Staat und seine Berwaltung offentlich machen will, wie leicht er baburch verhindert werben kann, gerade bas Eigenthumlichste, bas Befte, was in feinen Erfahrungen ihm einleuchtenb geworben ift, offen und schonungslos barzulegen, so wird man auch die Schriften bes Cicero über ben Staat und über bie Gefete mit weniger ficherer Erwartung gur Sand nebmen. Und boch burfte es überraschen, wenn man finbet, wie er zwar eine Untersuchung über ben Staat zu versprechen scheint, welche, auf eigener Erfahrung und auf Ueberlieferung ber Boreltern gegrunbet, bie abnlichen Bersuche ber Griechen weit übertreffen soll \*), wie wenig Spuren jedoch eigenthumlicher Unficht und felbftanbiges Nachbentens Cicero in jenen Schriften verrath ober verrathen Die philosophische Seite bieser Berke scheint uns noch schwächer ju fein, als fie in ben sonftigen Schriften bes Cicero zu sein pflegt. Seine Schrift über ben Staat befigen wir zwar nur in Bruchftuden, aber biefe reichen bin, um ben philosophischen Charafter bes Bertes baraus zu erkennen. Er gibt es als eine Nachahmung bes Platon, boch in einer größeren Art gearbeitet, sowie auch seine

<sup>\*)</sup> De rep. I, 22; 28.

Schrift über bie Gefete baffelbe Mufter vor Augen bat. In vielen Studen schließt fich auch seine Darftellungsweise an ben platonischen Begriff von ber Gerechtigkeit an; aber wenn wir genauer nachforschen, zeigt fich boch unzweibeutig, baß feine Unficht vom Staate weniger ber platonischen Lebre nachgebilbet ift, als einer, wie wir glauben mochten, weit verbreiteten Borftellungsweise, welche Aristoteles zuerst in Sang gebracht, bie aber burch Geschichtschreiber und Phis losophen, besonders ber ftoischen Schule, noch mancherlei Abanderungen erfahren hatte. Diefe Abanderungen ihren allgemeinen Bugen nach kennen wir vornehmlich aus bem Polybios 1), mit welchem Cicero auch bas gemein bat, was biefer als bas Reue seiner Darftellungsweise bezeichnete, nemlich bag er es unternahm, an bem Beispiele bes ros mischen Staats bie Regeln für bie Staatsverwaltung zu entwideln2). Aber indem er ben romischen Staat felbst Mufter schilberte 3) und an seiner Entwicklungs-

<sup>1)</sup> Polyb. VI, 5. Auf ben Polybios verweist auch Kühner (M. Tullii Ciceronis in philosophiam ejusque partes merita. Hamb. 1825.) p. 264; 267; 271. Doch erwähnt Cicero bes Polybios nur seiten, in ben Fragmenten über die Republik nur zweimal II, 14 n. IV, 3, aber so, daß man bemerken kann, daß er die Abeile bes polybischen Werkes, welche hierher gehören, nicht unberücksichtigt gelassen. Ive andere Stellen, de off. III, 32; ad Att. XIII, 30, beziehen sich auch auf diese Abeile; es. Polyb. VI, 58. Cicero nennt zwei Stoiker, welche die Politik aussührlicher bearbeitet hatten, den Dion, wahrscheinlich einen Beitgenossen bes Chrysppos (Diog. L. VII, 190; 192), wenn nicht die Bermuthung richtig ift, welche Diogene su lesen vorschlägt, und den Panatios. De legg. III, 5; 6. Man vergl. Diog. L. VII, 131.

<sup>2)</sup> De rep. II, 11; 30.

<sup>3)</sup> Ib. I, 46; de legg. I, 6; II, 10.

geschichte barthun wollte, von welchen Grundlagen aus ber beste Staat sich bilben musse, schmeichelte er seinem Bolke und seiner Vaterlandsliebe vielleicht mehr, als er bei seiner vorherrschenden Berzweislung an dem Heil der romischen Republik verantworten konnte. Er zeigt sich daher auch nicht so unbedingt als einen Berehrer der romischen Staatsversassung, daß er nicht auch mancherlei an ihr zu tadeln hatte. Er möchte sie zwar in das Ideale ausmasien, aber doch auch noch Manches der verbessernden Thätigkeit des Staatsmannes überlassen. So sinden wir ihn auch in diesem Gediete der Untersuchung und Darstellung nach entgegengesehten Richtungen hingeneigt, und es läst sich absehen, wie dadurch seine zweiselhaste Denkweise gesnährt werden mußte.

Wenige Züge werben hinreichen, indem wir an die frühern Lehren griechischer Philosophen erinnern, seine alls gemeinen Ansichten und kenntlich zu machen. Bon den reinen Berfassungen billigt er am wenigsten die demokratische, weil sie ausgezeichneten Männern keinen höhern Grad der Würde verstattet '), am meisten das Königthum, weil es der Herrschaft der einen Bernunft über die Menge der Leidenschaften gleicht'). Doch sindet er, daß in allen reinen Berfassungen theils überhaupt eine Neigung zu den Ausartungen der Staatsverwaltung, theils im Besondern in jeder ein eigenthümlicher Fehler liege; denn im Königethume wären die einzelnen Bürger, in der Aristokratie die Menge des gemeinen Bolkes der wahren Freiheit, des alls

<sup>1)</sup> De rep. I, 26; 27.

<sup>2)</sup> Ib. 38.

gemeinen Rechts und ber allgemeinen Berathung nicht theilhaftig, in ber Demokratie bagegen muffe bie allgemeine Gleichheit, welche auch ben Ausgezeichneten feine Auszeichnung verstatte, als unbillig erscheinen '). Desmegen ift fein Ibeal bes Staats eine aus allen brei Formen gemischte Berrichaft2). Diese Unficht führt er in Beziehung auf die romische Berfassung burch, indem er alle brei Elemente ber herrschaft in ihr verbunden findet, bie tonigliche Herrschaft in ber Gewalt ber Consulen, Die aris ftofratische in bem Ansehn bes Senats und die bemofratische in bem Untheile, welchen bas Bolk theils unmittels bar theils burch bie Tribunen an ber Staatsvermaltung hat ). Er ruhmt auch bie Große bes romischen Staats in Bergleich mit bem fleinen Staate, welchen Platon als Rufter geschildert hatte, und findet die Berrichaft bes romischen Bolkes über bie burch bie Baffen unterworfenen Bolfer gerecht, aus benfelben Grunben, aus welchen er mit bem Platon und bem Aristoteles bie Sflaverei verthei= bigt '). In berselben Berucksichtigung bes im romischen Staate Bestehenden billigt er bas Bahlreich koniglicher Sewalt mehr, als bie erbliche Konigswurde ) und ruhmt es, wie klug die Vorfahren die consularische Macht auf ein Sahr beschränkt batten, bamit biefe Gewalt nicht allen übrigen zu machtig wurde. Wenn er bei biefem allge-

<sup>1)</sup> Ib. 27; 28; 31.

<sup>2)</sup> Ib. 29; 45.

<sup>3)</sup> lb. II, 23; 32; 33.

<sup>4)</sup> II, 80; III, 24; 25.

<sup>5)</sup> Ib. II, 12.

meinen Lobe bes romischen Staatswesens auch einige besondere Einrichtungen ober Gebrauche zu tabeln findet, so ift boch bies nur von geringer Bebeutung. Beiß er boch sogar die tribunicische Gewalt, welche ihm so vieler= lei zu schaffen gemacht hatte, zu loben, weil fie, wenn fie auch etwas Bofes in sich enthalten follte, boch bies un= schapbare Gut gewähre, bag fie bem Bolke einen Anführer gebe, welcher leichter zu zügeln sein wurde, als bie ungeordnete Gewalt ber Menge 1). Man fieht, bag er mehr barauf bebacht ift, bie Macht bes Bolles zu verringern, als fie zu vermehren. Er geht noch weiter. wird mehrere Stellen in feinem Buche über bie Gefete bemerten konnen, in welchen er Rathschlage gibt, wie man bem Bolle eine scheinbare Freiheit jugestehen konne, indem man ihm in der That seine Gewalt entziehe. Er billigt, wie Platon, daß die Obrigkeit das Bolk tausche2). Diefe Rathschläge find vielleicht nicht unbeachtet geblieben; fie baben aber nicht bem Bablreiche zweier Confulen, welches Cicero im Sinne hatte, sonbern ber ftrengern Berrschaft eines Raisers gebient.

Wenn Jemand die Ergebnisse unserer Untersuchung über die Philosophie des Cicero übersehen sollte, so konnte er sich wohl geneigt sinden, und für den Zweck unseres Werkes zu großer Weitschweisigkeit zu beschuldigen. Denn einen eigentlichen Fortschritt in der Geschichte der Philosophie bezeichnet er nicht. Das, was wir von seiner Denkeweise haben ansühren konnen, zeigt nur Wiederholung der

<sup>1)</sup> De legg. III, 10.

<sup>2) 3. 38.</sup> de legg. III, 12; 17.

altern Lehren, Berfuche, fie unter einander zu mischen und seinem eigenen und bem Charafter seines Bolfes anzungffen. wodurch benn Grundfate und Kolgerungen nicht felten von ihrer wiffenschaftlichen Scharfe verlieren mußten. Aber eben in biefer abgeftumpften Form find fie um fowirksamer auf bie folgenben Beiten gewesen, welche aus ber lateinischen Litteratur ihre Bilbung schopften. In bie fer Rudficht burfen wir bie philosophischen Schriften bes Cicero als Grundlage nicht nur ber spatern romischen Phis losophie betrachten, sondern auch jum Theil ber Philosophie ber lateinischen Rirchenvater, bes Mittelalters und felbft ber Philosophie, welche fich nach Wieberherstellung ber Biffenschaften unter uns verbreitet hat. auch von tiefern Philosophen weniger beachtet worben. fo haben fie bagegen auf bie allgemeine Bilbung einen um fo großern Ginfluß gehabt, und wir burfen niemals vergeffen, welchen machtigen, wenn auch geheimen Ginfluß bie allgemeine Bilbung auf die Entwicklung ber Philoso= phie ausubt\*). Wer aber bie Geschichte ber Philosophie verstehen will, ber barf nicht blos vor Augen haben, was von ben größeften Philosophen gelehrt worben, sonbern es muß fich auch baran erinnern, wie die scharfen Spigen folgerichtig durchgebilbeter Philosophie theils an einander gegenseitig, theils an ber Denkweise, welche ein gebilbetes



<sup>9)</sup> Bon biefem Gesichtspunkte aus hat herbart in seiner Abhandlung über die Philosophie des Cicero im Konigsberger Archiv für Philosophie u. s. w. Jahrg. 1811. 1. Std. die Schriften des Cicero als eine populare Einleitung in das Studium der Philosophie empsohlen. Eine kraftige Rede, welche viel Bebergigungswerthes enthalt.

praktisches Leben zu allgemeinen Ergebnissen steigert, sich abreiben und baburch als ihre letzte Wirkung eine nicht ganz sichere, aber doch hie und da entschiedene Ansicht über die Wissenschaft im Allgemeinen zurücklassen, welche später zu neuen Untersuchungen philosophischer Art anzuregen geschickt ist. Es ist als ein Glück anzusehen, wenn und alsbann zuweilen, in entscheidenden Uebergängen, so gesschickte Ausleger dieser Ansicht begegnen, wie Cicero es für die Ansicht seiner Zeit und seines Volkes war.

## Drittes Capitel.

Praktische Richtungen. Neuere Kyniker und Stoiker.

Der Einfluß, welchen ber romische Geist auf bie praktische Richtung in der Philosophie hatte, tritt sehr besmerkbar in einer Reihe von Philosophen hervor, welche gewöhnlich verschiedenen Schulen zugezählt werden, in dem Wesentlichen ihrer Leistungen uns jedoch zu viel Gesmeinschaftliches zu haben scheinen, als daß wir uns entsschließen könnten, sie von einander zu trennen. Daß die Einen in Reden oder in Schriften der lateinischen, die Andern der griechischen Sprache sich bedienten, daß einige von ihnen auch ihrer Geburt nach den Griechen, andere der römischen Sprache angehörten, scheint uns in diesser Zeit, in welcher die Eigenthumlichkeiten der Völker

mehr und mehr mit einander sich vermischten, von keiner großen Bebeutung zu sein. Da zwar eine allmälige Entwicklung und Ausbreitung solcher Lehren bemerkt werden kann, ein recht lebendiges Eingreisen der verschiedenen Schulen in einander aber vermist wird, so werden wir in unserer Darstellung nur die Ordnung beobachten, daß wir zuerst die unbedeutenden Unternehmungen dieser Art erwähnen und darauf die entwickeltern Formen auseinandersehen. So werden die Stoiker unter den römischen Kaisern den Beschluß machen.

Wenn wir an der Philosophie des Cicero gesehen has den, daß die Selbständigkeit des Nachdenkens dei den Rosmern meistens nur in der Wahl unter den verschiedenen Lehren griechischer Philosophen sich außerte, so begegnet und in der Lehre des Sertius eine Erscheinung ahnlicher Art. Quintus Sertius lebte zu den Zeiten des Zuslius Casar und des Augustus zu Kom, doch wird auch sein Aufenthalt in Athen erwähnt.). Er verschmähte die politische Wirksamkeit, um sich ganz der Philosophie zu widmen. In Rom stiftete er eine Schule, welche eine bedeutende Zahl von Zuhörern angezogen zu haben scheint.). Diese Schule wird ausdrücklich eine neue genannt.), ob-

12

<sup>1)</sup> Sen. ep. 98; Plin. hist. nat. XVIII, 28.

<sup>2)</sup> Sen. l. l.; Plut. de prof. in virt. 5.

<sup>3)</sup> Sen. qu. nat. VII, 32. Außer seinem Sohne und bem Sotion werben Rebner und Grammatiker als seine Schüler genannt. Suet. de clar. gramm. 18, wo für Q. Septimii wahrscheinlich Q. Sextii gekesen werben muß; Sen. controv. II. praef. cf. ep. 40; 100; Quint. X, 1, 124.

<sup>4)</sup> Sen. qu. nat. VII, 32 im Gegenfat gegen bie pothagorische Schule.

Sesa. b. Pha. IV.

wohl man ben floischen Charafter in ihr wiebererkennen wollte') und nicht geleugnet werben kann, bag er in manden Studen pythagorischen Lehren fich anschloß, weswegen er auch von Bielen, boch erft in spatern Beiten gu ben Pythagoreern gezählt worben ift. Seine Schriften waren in griechischer Sprache geschrieben, boch erkannte man in ihnen ben romischen Geift, Die romischen Sitten2). Dies gebt unftreitig barauf, baß er burch feine Philosophie hauptfachlich die Sitten zu beffern und einen fraftigen Sinn im Widerstande gegen bie Schlaffheit seiner Zeitgenossen zu erregen ftrebte. Denn obgleich er auch mit ber Phyfik fich beschäftigt zu haben scheint"), so wird boch nur feinen ethischen Lehren Gewicht beigelegt. Offenbar empfahlen biefe eine ftrenge Tugenbubung. Die Tu= gend schilberte er als etwas Großes und Erhabenes; boch machte er bem Menschen Soffnung, bag fie ihm erreich:

<sup>1)</sup> Sen. ep. 64.

<sup>2)</sup> Sen. ep. 59. Graecis verdis, Romanis moribus. Quaest. nat. VII, 32. Sextiorum nova et Romani roboris secta. Der Streit, ob man die Sammlung von Sentenzen, welche Th. Gale (Opusc. mythol. phys. et eth. Amstel. 1688. p. 645—56) herauss gegeben hat, als eine lateinische Uebersehung der Sentenzen des D. Sertius oder als das Wert eines Christen zu betrachten habe, berührt uns hier nur wenig. Es scheint zwar, als wenn die Grundlage derselben einem gewissen Sertus angehöre, od aber unserm Sertius, ist ungewiß, und offendar ist o viel Christiches in sie eingemischt worden, daß sie als Quelle für die Geschichte ganz unbrauchdar geworden ist. Die Spuren des Pythagorismus, welche man darin hat sinden wollen, sind sehr unbedeutend. Bergl. Orelli opusc. Graecorum veterum sententiosa et moralia I. p. XIV st.

<sup>3)</sup> Plin. l. l.

bar fei, wenn er nur mit rechtem Gifer barnach ftreben wollte. Denn freilich gibt es viele Dinge, welche uns beflandig jum Lafter, jur Ueppigkeit, jur Berweichlichung reis Unser Leben ift ein Kampf; ohne Aufboren sollen wir uns bereit halten '). Die Mittel, welche er zur Tugenbubung empfiehlt, find Gelbfterkenntnig und Enthaltfamfeit. Er will, bag wir am Schluffe jebes Tages uns über unfere Uebung im Guten prufen, uns fragen follen, worin wir beffer geworben, worin wir bem Lafter wiber-Den Bornigen rath er, sich im Spieftanben baben 2). gel zu beschauen; fie murben barin bas Safliche ihrer Leibenschaft erkennen3). Noch mehr als bieses scheint es an pythagorische Lehren zu erinnern, bag er eine ftrenge Enthaltsamkeit von allen Fleischspeisen vers langte; seine Grunde sind jedoch nicht von den alten Pythagoreern entnommen. Er glaubt, die Mannigfaltigfeit ber Speisen sei ber Gefundheit schablich und unserm Rorper zuwider; ber Ueppigkeit muffe man die Rahrung ents gieben, auch folle man fich nicht an Grausamkeit gewöhnen'). Aus biefen Lehren blickt boch eine gewisse Ueberspannung hervor, mit welcher man auch wohl in Uebereinftimmung finden kann, daß er bie Burbe eines Genators nicht annehmen wollte. Bas Geneca als romische Sitten an ihm ruhmt, bas ift nicht bie alte politische Augend

<sup>1)</sup> Sen. ep. 59; 64.

<sup>2)</sup> Sen. de ira III, 36.

<sup>3)</sup> Ib. II, 36.

<sup>4)</sup> Sen. ep. 108. Auch bie Sentenzen bes Sertus verbieten bie Fleischspeisen nicht unbebingt, sonbern halten es nur für rathfam, sich bes Fleisches zu enthalten. Orig. c. Cels. VIII, 30; Sextii sent. p. 648.

ber Romer, sonbern eine strengere Seiligkeit bes Lebens, welche bas gemeine Leben bes Burgers verachtet, um ben Philosophen um so hoher zu heben.

Seine Schule scheint in bemselben Sinne von seinem gleichnamigen Sohne und von dem Sotion von Alerandria fortgeführt worden zu sein., nur daß der Letztere noch näher an die pythagorische Schule sich anschloß, indem er die Lehre von der Seelenwanderung zur Empsehlung der Enthaltsamkeit von den Fleischspeisen gebrauchte?). Sotion als Lehrer des Seneca dient uns zugleich zum Beweiß, wie diese Schule der Sertier auf die Ausbreitung der stoischen Sittenlehre einwirkte.

In berselben Richtung finden wir auch die Kynifer dieser Zeit, welche mit den Stoikern zuweilen verwechselt werden<sup>3</sup>) und deren Lehre in einer so nahen Verwandtschaft mit der Lehre der neuern Stoiker stand, daß diese das Wilde eines wahren Kynikers als das Muster eines wahrhaft philosophischen Lebens ausmalen konnten<sup>4</sup>). In der That scheinen auch die neuern Kyniker ihren Ursprung aus der Verbreitung der stoischen Grundsätze in der Sitztenlehre genommen zu haben. So wie früher die stoische Philosophie aus der kynischen Schule hervorgegangen war und ihre sittliche Strenge aus dieser geschöpft, von ihr aber sich abgewendet hatte, um auf dem Wege der Wissa

<sup>1)</sup> Dies scheinen bie Fragmente zu beweisen, welche Stobdos aus ber Schrift bes Sotion über ben Jorn uns erhalten hat. Sie verrathen übrigens nichts Eigenthumliches.

<sup>2)</sup> Sen. ep. 108.

<sup>3)</sup> So heißt Musonius ein Anniter. Eunap. v. soph. procem. p. 6.

<sup>4)</sup> Arrian. diss. Epict. III, 22.

senschaft eine Lebre von ben Grunden aller Dinge auszubilden, fo konnte auch umgekehrt bie kynische Schule wieber aus ber ftoischen beraus um so leichter ihre Unregung empfangen, je mehr bas allgemeinere wiffenschaftliche Element biefe verlaffen und ben praftischen Ermahnungen zur Tugend bas Felb geraumt hatte. Bon ben neuern Stoikern unterscheiben sich nun bie neuern Kyniker hauptsachlich nur burch ihre größere Reigung ju Uebertreibun-Durch biese war ihre Schule auch geeignet, bas gen. Schlechte an fich ju ziehen, welches in bem verdorbenen Charafter ber Beit reichliche Nahrung fand. Uebrigens ift fie fur die philosophische Entwidlung von keiner großen Bebeutung, obwohl ihre Unbanger in großer Bahl vorhanden gewesen zu sein scheinen; benn biese zeichneten fich meis ftens nur burch eine einfache, zuweilen schmutige Lebens= art, burch Verspottung ber Sittenverberbniß, auch wohl anftanbiger Sitten, burch Ermahnungen gur Ginfachheit und zu einem ungebundenen Leben aus. In mancher dieser Rucksichten find fie nicht unpassend mit ben christlichen Monden verglichen worben.

Der erste Kyniker, welcher uns aus dieser Zeit bekannt ist, mochte Demetrios, der Freund des Thraseas Patus und des Seneca, sein, welcher zur Zeit des Nero und des Bespasianus-zu Nom in bedeutendem Ansehen gestanden zu haben scheint\*). Das Lob, welches dieser Mann



<sup>\*)</sup> Tac. ann. XVI, 34; hist. IV, 40; Suet. Vesp. 13; Sen. ep. 62. Bahrscheinlich ist ber Knniter Demetrios, welcher Philostrv. Apoll. IV, 25 als zu Korinth lebend und als Lehrer bes jungern Menippos erwähnt wird, mit unserem Demetrios bergetbe.

bat, scheint zu beweisen, bag er in Berachtung aller Guter bes außern Lebens nur auf eine innere Stanbhaftige Beit, auf bie Starte feines Geiftes vertraute und tropig jebe Schickung ber Gotter, jeben Schlag bes Unglud's herausforberte, um im Rampfe gegen bas Disgeschick feinen Muth und seine Kraft zu beweisen. So ftellte er fich ber fittlichen Schlaffheit seiner Umgebungen entgegen 1). wie schon die Schuler bes Antisthenes auf eine einfache Lebensregel ausgegangen waren, die wiffenschaftlichen Beftrebungen ber übrigen Philosophen aber verachtet hatten, fo lehnte auch er bas Lob ber Beisheit ab 2), verschmabte besonders die Kenntnisse der Physik und begnügte sich damit, solche Lehren seinem Gemuthe einzuprägen, welche fur bas thatige Leben fruchtbar fein tonnten. Es fei beffer, wenige Borfdriften ber Beisheit fest, aber auch für ben Gebrauch in Bereitschaft ju halten, als Bieles ju lernen, welches man, sobalb es gebraucht werde, nicht bei ber Sand habe. Man folle fich nicht über bie Beschranktheit unserer Erkenntnisse beklagen, da das nicht schwer zu finben sei, was außer ber Lust bes Erkennens noch einen anbern Rugen habe; benn was jum guten und gludfeligen Leben gebore, bas babe bie Ratur offen bargelegt. Dazu zählte er bie Einsicht, daß nichts zu fürchten und wenig zu hoffen sei, indem man nur in fich selbst die wahren

Sen. de prov. 3; 5; de vita beat. 18; ep. 67; de benef. VII, 8. Quem mihi videtur rerum natura nostris tulisse temporibus, ut ostenderet, nec illum a nobis corrumpi, nec nos ab ullo corrigi posse.

<sup>2)</sup> Sen. de benef. VII, 8. Virum exactae (licet neget ipse) sapientiae.

Schatze zu suchen habe; daß ber Tob kein Uebel sei, sons bern von vielen Uebeln uns befreie; daß wir wenig von ben Menschen, von Gott nichts zu surchten hatten; daß wir unsern Geist der Tugend weihen sollten, die überall uns auf ebener Bahn suhre; daß wir, als für die Gesellschaft geborne Wesen, die Welt als unsere gemeinschaftliche Wohnung betrachten, unser Bewußtsein den Gottern offnen und immer leben sollten, als wenn wir vor Jedermanns Augen lebten; denn uns selbst hatten wir mehr, als jeden Andern zu scheuen. Alle andere Erkenntniß hielt er nur für eine Vergnügung der Muße \*).

Bon ber Zeit bes Demetrios an werben bie Kyniker häusiger erwähnt. Doch haben sie sich nur wenig als Schriftsteller hervorgethan, die meisten, sowie Demetrios selbst, scheinen hauptsächlich durch ihr Leben, durch ihr Streben nach Unabhängigkeit oder Ungebundenheit, durch Ermahnung und Berspottung sich bemerkbar gemacht zu haben. Bon solcher Art war z. B. De monar aus Cypern, welcher im zweiten Jahrhunderte zu Athen lebte und bessen Andenken durch eine eigene Schrift des Lukianos

Even in Congle

<sup>\*)</sup> Ib. VII, 1. Plus prodesse, si pauca praecepta sapientiae teneas, sed illa in promptu tibi et in usu sint, quam si multa quidem didiceris, sed illa non habeas ad manum. —— Nec de maliguitate naturae queri possumus, quia nullius rei difficilis inventio est, nisi cujus hic unus inventae fructus est, invenisse. —— si sociale animal et in commune genitus mundum ut unam omnium domum spectat et conscientiam suam diis aperuit semperque tanquam in publico vivit, si se magis veritus quam alios, subductus ille tempestatibus in solido ac sereno stetit, consummavit scientiam utilem atque necessariam. Reliqua oblectamenta etii sunt.

über ibn uns erhalten worben ift '). Seine Ermahnungen zum sittlichen Leben, welche er burch fein eigenes Leben bestätigte, scheinen zwar von einer philosophischen Unsicht ausgegangen zu fein, welche aber schwerlich an ber alten kunischen Lebre streng festhielt; benn es wird uns gefagt, seine Philosophie babe er sich aus einer Berbindung ber Meinungen Bieler gebilbet2), und wenn er ben Gokrates mit bem Diogenes und Aristippos zu vereinigen fucte 3), so scheint bies freilich auf einen ziemlich weiten Eflekticismus zu beuten, welcher jeboch nach ber Auswahl biefer Philosophen ausschließlich auf praktische Lehren fich beziehen mochte. Seine kynische Denkart beruhte baber wohl nur auf bem Streben nach ber Selbstgenugsamkeit bes Beisen und nach ber Unabhangigkeit von außern Gus tern '), ohne bag er boch beswegen, wie andere Kyniker, ben Genuß berfelben verachtet batte. Ueberhaupt tabelte er nicht selten bie Uebertreibungen ber Sekte, zu welcher er fich bekannte'). Schon bei bem Demetrios konnten wir bemerken, bag er zwar bie Gotter verehrte, aber boch fich und seine Schuler frei zu machen suchte von ber Furcht vor ben Gottern. Dies war ein wefentliches Stud ber Selbstgenugsamkeit, nach welcher bie Kyniker strebten.

<sup>1)</sup> Es ift zuweilen die Meinung geaußert worden, daß Lukianos in seinem Demonar nur das Ibeal eines Kynikers habe schilbern wollen; dazu kommen aber zu viele charakteristische Jüge in seiner Schilberung vor.

<sup>2)</sup> Luc. Demon. 5.

<sup>3)</sup> Ib. 62.

<sup>4)</sup> Ib. 3; 4.

<sup>5)</sup> Ib. 19; 21; 48; 50.

Beim Demonar aber scheint bieser Zug ber kynischen Denksart noch mehr hervorgetreten zu sein; benn er wurde wes gen Frevels gegen die Götter angeklagt und verantwortete sich auf eine Weise, welche seine Verachtung der gewöhnslichen Götterverehrung nicht verhehlte 1). Damit stimmen auch einige andere Aeußerungen überein, welche voll von Verachtung der religiösen Gebräuche sind und auch die Unstervlichkeit der Seele verwersen 2).

Dieselbe Richtung ber kynischen Denkart gegen bie Sottesverehrung bes Wolkes sinden wir bei dem Den os ma os aus Sadara, welcher zu den Zeiten des Hadrianus oder etwas später lebte 3) und der sich auch durch Schristen bekannt machte 4). Bon diesen wird am häusigsten ein Werk angesührt, welches die Drakel verspottete und wahrscheinlich überhaupt gegen die trügerischen Künste des Aberglaubens gerichtet war 4). Nach den Bruchstücken, welche uns aus demselben erhalten worden sind, ging er in der kynischen Verspottung der Sitte, in der Schmädung alles dessen, was von Andern für heilig gehalten wurde und in der Verachtung des Anstandes, der Schöns

<sup>1)</sup> Ib. 11.

<sup>2)</sup> Ib. 27; 32; 34; 66.

Das Erstere nach Syncell. p. 849; bas Anbere nach Suid. s. v. Θεόμασος, nach welchem er nicht viel ålter als Porphyrios war.

<sup>4)</sup> Die Titel mehrerer seiner Schriften, unter benen boch gerabe bie uns bekannteste fehlt, finbet man Suid. 1. 1.

<sup>5)</sup> Der Aitel scheint nach Kuseb. pr. ev. V, 18 φωρά γοήτων gewesen zu sein; der Aitel κατά των χρηστηρίων bezeichnet wohl nur einen Aheil des Werkes. Iulian. orat. V. p. 209. ed. Spanh.

heit und anderer außeren Guter giemlich weit. Dagegen predigt er Reue und Befferung und Freiheit ber Seele von leeren Reinungen, weswegen er auch ben mabren Ronismus nicht mit ber Abhangigfeit von ben Deinungen bes Antisthenes und bes Diogenes verwechselt wiffen will 1), und sein Streit gegen die Bahrhaftigkeit ber Drakel ift baber auch im Allgemeinen barauf gegrundet, baf fie bie Borberbestimmung und blinde Nothwendigkeit aller Dinge poraussete, die Freiheit bes Menschen aber aufhebe. Gelbft bem geringsten Thiere wohne Freiheit bei; benn bas Les benbige sei erfter Grund ber Bewegung. Benn wir nicht frei waren, fo brauchten wir nichts zu thun und Riemand tonne getabelt ober gelobt werben. Rur burch unfern freien Billen wurden wir gut und nur burch ihn wurden wir herren über unsere nothwendigeren Bedürfnisse 2). So finden wir auch von biefer Seite die Anregung eines Begriffs, welchem erft in ber fpatern Philosophie eine tiefer eindringende Untersuchung ju Theil werben follte; wir finben fie vergefellichaftet mit einer Art bes Streites, welcher die alte Religion erschütterte und baburch einer neuen Sinnesart bie Bahn brach.

Die Ausartungen, in welche bie Anniker biefer Beit in einem bei weitem bobern Grade versielen, als bie frus here Schule besselben Namens, haben wir schon erwähnt und mehr als fie zu erwähnen werben wir auch nicht nos

<sup>1)</sup> Iulian. orat. VI. p. 187. ο πυνισμός ούτε Αντισθενισμός εστιν ούτε Διογενισμός.

Euseb. pr. ev. VI, 7. ή ξξουσία, ην ήμεῖς μὲν αὐτοκράτορα τῶν ἀναγκαιοτάτων τιθέμεθα. Theod. gr. aff. cur. VI, p. 849 ed. Hal.

thig haben. Gie find nur insofern lehrreich, als fie geis gen, wie an alle Urten ber Uebertreibung bie fchlechten Elemente ber menschlichen Gefellschaft fich anzuschließen pflegen. Und an folchen Elementen fehlte es in biefer Beit noch weniger, als in ber Beit ber frubern Konifer '). Bemerkenswerth jedoch scheint es uns, bag an die kynische Sette auch folde Beftrebungen fich anschlossen, welche auf orientalische Schwarmerei binbeuten, ba boch bie Befampfung bes Aberglaubens, welche wir bei ben eben angeführten Kynikern gefunden haben, in der ganz entgegenge fetten Richtung lag. Gin Beispiel ber Art wurben wir fcon in bem Demetrios finben, welcher zu ber Beit bes Lukianos burch feine bochberzige Freundschaft fich Rubm erworben haben, gulegt aber zu ben Brachmanen ausges wandert sein foll 2), wenn die Erzählung Glauben verbienen follte. Noch ftarter tritt bies aber in ber Geschichte bes Peregrinos Proteus hervor, welche uns Lufianos beschrieben bat 3). Es gab allerdings einen Punkt, in welchem bie orientalische Denkart mit bem Kynismus nahe verwandt war, nemlich bie Berachtung ber außern

<sup>1)</sup> Die Berspottung ber verborbenen Sitten ber Kyniker macht beskanntlich einen hauptbestandtheil ber Schriften des Lukianos aus. Wer Schilberungen bieser Art lesen will, den verweisen wir auf die Schrift, welche unter dem Titel deankrau unter den Schriften des Lukianos steht.

<sup>2)</sup> Luc. Toxar. 27 f.; 34.

<sup>5)</sup> Diese Beschreibung kann freilich nicht als ein historisches Denksmal angesehen werben, boch liegen ihr unstreitig (wir berufen uns besonders auf Goll. VIII, 8; XII, 11) historische Jüge zum Grunde, und die ganze Schilderung beweist, daß Luklanos die angegebene Richtung bei den Kynikern seiner Zeit vorausssehte.

Suter und bes ganzen praktischen Lebens, welches sich mit bemselben beschäftigt, und von dieser Seite konnte benn auch wohl von ihm aus die Entwicklung der orientalische griechischen Philosophie begünstigt werden. Uebrigens scheinen die Ausartungen des kynischen Lebens die Sekte so in Versall gebracht zu haben, daß sie allmälig ausestarb. Es werden zwar im vierten und fünsten Jahrhunzdert noch dann und wann einige Kyniker erwähnt, doch nur als vorübergehende Erscheinungen, welche zur Charakteristik der Zeit uns nicht dienen können.

Unter allen biesen Sekten praktischer Richtung erfreute sich aber zu Rom keine eines dauerndern Ansehns, als die stoische. Dies hangt mit der politischen Freiheitsliebe der Römer zusammen, welche allein unter ihnen große Gesinnungen nahren konnte. Den spätern freigesinnten Romern leuchtete das Beispiel des jüngern Cato vor, nach dessen Denkungsart, nach dessen Philosophie man sich zu dilben suche. Die Misgunst, in welcher diese bei den tysrannischen Kaisern stand, konnte sie nicht unterdrücken; sie hatte ihre Martyrer, einen Canius Julus, einen Thrasseas Patus, einen Helvidius Priscus, deren Leiden und Kod ihre Philosophie verherrlichte.

Auch fehlte es zu Rom nie an Lehrern biefer Philos fophie, von welchen wir nur ben Lehrer bes Augustus, ben Athenoboros von Tarfos\*), und ben Attalos, welcher



<sup>\*)</sup> Luc. macrob. 21. Wegen ber häufigen Berwechslungen biefes Mannes mit andern seines Namens, besonders mit dem Athenaboros Kordylion von Tarsos, dem Borsteher ber pergamenisschen Bibliothek und Lehrer des Cato von Utica, kann man wenig Sicheres über seine gelehrte Thatigkeit beibringen.

unter bem Tiberius zu Rom lehrte und ben Seneca zu seinem Schüler hatte '), erwähnen wollen. Dieser Schüster verdient eine etwas aussuhrlichere Erwähnung.

2. Unnaus Geneca mar geboren zu Corbuba in Spanien, Cohn eines romischen Ritters, welcher burch feine Beredtsamfeit in Rechtshandeln fich auszeichnete und aur Beit bes Auguftus mit feiner Ramilie feinen Aufenthalt in Rom nahm. Damals war unser Geneca noch febr jung. Bon seinem Bater wurde er jum Redner erjogen, wider beffen Willen ergriff er die Philosophie mit großem Gifer und ubte fich nach ben Borfchriften bes Stoiters Attalos und bes Sotion in ftrenger Enthaltsam= feit, von welcher er fpater, als er bem offentlichen Leben fich widmete, etwas nachzulaffen fur gut fand 2). Die Schicksale, welche er hatte, haben nicht weniger zu feinem Rubm beigetragen, als feine Schriften. Unter bem Claubius verbannt, wurde er burch die Agrippina zurückerufen und Lehrer bes Rero, welchen er in ben ersten Beiten feiner Regierung leitete und beffen ausschweifenben Beift er mehrere Jahre lang zur Magigung, wenn auch nicht immer mit Erfolg, ju bringen fuchte. Eine folche Stellung an einem hofe, welcher mit allen Laftern vertraut mar, ift zu zweideutiger Art, als baß fie nicht ein ungunftiges Licht auf seinen Charafter werfen follte, besonders ba Seneca in berfelben bie großeften Reichthumer erwarb und im vollsten Glanze ber Macht lebte, wahrend er nicht auf-

Das er auch über philosophische Materien schrieb, sieht man aus Cic. ad div. III, 7.

<sup>1)</sup> Sen. ep. 108; suasor. 2.

<sup>2)</sup> Ep. 108; cf. cons. ad Helv. 16.

borte, die stoische Verachtung aller dußern Guter mit ben schönsten Blumen einer erkunstelten Veredtsamkeit sich anzueignen\*). Doch hat sein Tod über die Zweideutigkeiten seines Lebens einen milbernden Nebel gebreitet, welcher selbst strengere Richter die ganze Schärse ihres Urtheils über ihn auszulassen verhindert hat. Seneca entging der grausamen Wuth seines kaiserlichen Schülers nicht, und nachdem er den Besehl erhalten hatte, sich selbst den Tod zu bereiten, sah er mit Standhaftigkeit das Ende seines Lebens nahen und suchte noch in seinen letzten Augenblikken die Wahrheit der Lehre zu bewähren, welche er in seinem Leben bekannt hatte. Es scheint uns über das Maaß des menschlichen Urtheils zu gehen, wenn man auch in solchen Augenblicken nichts als die Geschicklichkeit des geübten Schauspielers erkennen will.

Aber wie auch Seneca im Ausgange seines Lebens sich bewährt haben moge, so wird boch nichts uns abhal-

<sup>\*)</sup> Der Biberfpruch gwischen ben Lebren und bem Leben bes Ceneca ift oft scharf getabelt worben; f. besonders Dio Cass. LXI, 10. In einem milbern Bichte ftellt Zacitus bie offent: liche Birtfamteit bes Geneca bar, in welchem fie uns naturlich erscheinen muß, wenn wir fie mit ben Rafereien bes Rero und mit bem allgemeinen Berberben bes bamaligen politischen Treibens vergleichen. Doch will Tacitus feinesweges ben Geneca von niebriger Schmeichelei und von gemeinen Runften bes hoflebens frei fprechen. Bergl. befonbers ann. XIII, 8; XIV, 2; 7. In ben Schriften bes Seneca find hinlangliche Beweise bafür enthalten, bag er ben ftarten Geift nicht befaß, mit welchem allein bie ftoische Philosophie feiner Beit sich vertragen konnte. Besonbers spricht feine consolatio ad Polybium gegen ibn. Gegen bie Bormurfe, welche ibm aus feinem Reichthum gemacht murben, vertheibigt er fich felbft de vita beata 21 ff.

ten tonnen, bie philosophischen Schriften, welche er uns binterlaffen bat, einer Uebertreibung zu beschulbigen, welche nur zu baufig bie Grenzen bes naturlichen Gefühls und ber mahren Ueberzeugung verläßt. Man hat oft bie Febler feiner mehr glangenben, als ber Sache angemeffenen, feiner mehr witigen, als verftanbigen Schreibart getabelt; aber biefer Stil ift feiner Denfart und feinen 3meden vollkommen gemäß. Er kann bie Schule ber Rebekunft, aus welcher er hervorgegangen, nicht verleugnen; es ift ibm nur wenig barum zu thun zu überzeugen; vor allen Dingen will er burch überraschenbe Gegenfage, burch auf bie Spige getriebene Prunkspruche Bewunderung feines Beiftes erregen. Darum geht er faft überall auf gewiffe prachtige, in bas Rurge gefaßte Lebensregeln aus, mit welchen burch eine gange Reihe feiner Briefe binburch ein jeber beschlossen wird, um, indem er abtritt, seine Leser jum Beifall aufzurufen '); barum erklart er auch bie flie-Benbe, ruhig fich ausbreitenbe Schreibart fur etwas, was für bie Philosophie nicht paffe 2), obgleich er wohl ein= fieht, bag bie Sucht, ausgezeichnete Sage hervorzuheben, tabelnewerth ift, indem vielmehr Alles jum Gangen ftimmen und nichts burch besondern Glanz die Augen auf fich gies ben follte. Aber bies misverfteht er fo, als wenn ein jeber Sat glangen follte "), und er fommt baburch zu ber

<sup>1)</sup> Die ersten Briefe bes Seneca schließen fast alle in ber angeges benen Beise mit einer Sentenz aus ben Schriften bes Epikur.
Er sagt sethst: sed jam sinem epistolae saciam, si illi signum
suum impressero, id est aliquam magnisicam vocem perserendam ad te mandavero. Ep. 13.

<sup>2)</sup> Ep. 40.

<sup>8)</sup> Ep. 33.

Ueberladung, welche feine Schreibart einformig macht. Benn wir früher bemertt haben, daß ber Sang bes romischen Geiftes, Großes und Erhabenes aufzufaffen, mit ber rednerischen Behandlung ber Wissenschaften fich wohl vertrug, so finden wir auch biefe Denkweise bes Seneca bem romischen Charafter nicht unangemeffen, nur zeigt er fich in berfelben ichon in feiner Ausartung; bas Erhabene ist schwülstig geworben und bas Großartige hat sich in das Uebertriebene verwandelt. Bon Uebertreibungen find bie Borschriften bes Seneca erfüllt, und zwar nicht blos von folden, welche in ber ftoischen Sittenlehre fich leicht erzeugen konnten, sonbern auch von folden, die allein aus ber Begierbe floffen, ein entschiebenes Urtheil mit bem Scheine großer Gefinnung auszudrucken. Wer kann biefe Begierbe verkennen, wenn er fieht, wie Seneca bem Glude trott und es gum Rampfe mit fich aufruft? Er fei bereit; er suche nur, wo er seine Rraft erproben, wo er seine Tugend zeigen konne 1). Wenn er die Freundschaft preift, ist er nicht bamit zufrieden, ihr nachzurühmen, daß sie jebes Gut uns ichatbarer mache; er behauptet, ohne Freund fei kein Gut angenehm; nicht einmal bie Beisheit will ihm gefallen, wenn er fie allein besithen follte 2). Wie wes nig will bamit stimmen, was er sogleich beifügt, bag, wer fich felbst befreundet fei, niemals allein fein tonne. Benn er bie Beisheit zu preisen beginnt, lauten feine Borte ganz anders. Der Beise ift fich felbst genug; er bebarf

<sup>1)</sup> Ep. 64.

Ep. 6. Si cum hac exceptione detur sapientia, ut illam inclusam habeam, non enunciem, rejiciam. Nullius boni sine socio jucunda possessio est.

kines Andern; wenn er allein ist, lebt er wie Zupiter, wenn die Welt zu sein aufgehört hat '). Ja es genügt ihm nicht, den Weisen den Göttern gleich zu sehen, er übentrifft sie noch; sie sind Weise durch die Gabe der Natur, er durch seine eigene Gabe; sie sind frei von Leiden, er aber ist über dem Leiden '). So kann er sich kaum von irgend einem Widerspruche zurückhalten lassen, die Borschrift, welche er so eben einschaften will, in das grellste Licht zu sehen. Wenn er anempsehlen will, seine Zeit wihlich anzuwenden, so bricht er in die Worte aus: Alles ist uns fremd, nur die Zeit ist unser ').

Aus dem Angeschrten wird man schon ersehen haben, daß auch Seneca seinen Fleiß besonders der Sittenlehre zwendete. Doch beschäftigte ihn diese nicht ausschließlich, sondern auch der Physik schenkte er viele Ausmerksamkeit, wahrend dagegen die Logik sast von ihm vernachläsigt wurde. Seine Aeußerungen über den Werth und das Berhältniß der drei Aheile der Philosophie zu einander und über die Bedeutung der Philosophie überhaupt sind sehr merkwurdig, theils weil sie Richtung der romissen Denkart bezeichnen, theils weil sie seine eigene Gessimmung verrathen. Seneca, das wird man nicht leicht verkennen, sucht bei allem seinem Philosophiren und so sehr er auch selbst aus der Schule heraus sich gebildet hat, doch die Miene eines Weltmanns anzunehmen und badurch über die Schule sich zu erheben. Dies giebt ihm einige

<sup>1)</sup> Ep. 9.

<sup>2)</sup> De prov. 6; ep. 53. Est aliquid, quo sapiens antecedat deum; ille naturae beneficio non timet, suo sapiens.

<sup>3)</sup> Ep. 1.

Seich. b. Philos. IV.

Aehnlichkeit mit bem Cicero, mit beffen Anfichten auch nicht felten feine Urtheile fo genau übereinstimmen, bag ber Einfluß jenes Rufters ber Berebtfamteit auf ben Stoiter zu Tage liegt. Er mahnt bavon ab, burch Kleibung und Lebensart ben Ramen eines Philosophen zu fuchen; ber Name ber Philosophie ift schon genug verhaßt, wenn fie auch nur mäßig getrieben werben follte; ranhe Sitte und Schmut in Speise und Kleidung find zu fliehen; wir follen nicht Berachtung bes Gelbes zeigen; in allen Dingen foll man mit Mäßigung verfahren 1). Besonders warnt er bavor, in die verfanglichen Streitigkeiten ber Philosophie sich einzulaffen; zuerst muffe man lernen zu leben und zu fterben 2) und ein jeder Theil der Philosophie muffe auf die Sitten gurudigebracht werben 3). verwirft er zwar nicht ganz die Logik und die Physik; er ordnet sie aber ganglich ber Ethik unter, eben fo wie Gis Rur geht er hierbei auf ber einen Seite noch weis ter, als dieser, auf der andern Seite lagt er sich von ber Schule, welcher er angehort, boch wieber von biefer Richtung ablenten. Er geht weiter, indem er bas, was er verfangliche und überfluffige Spitfindigkeiten ber Philosophie nennt, in einem viel größeren Umfange nummt, als Cicero. Er zählt babin zumächst bie Dialektik, welche mit ber Auflösung falscher Schluffe sich beschäftigt '), und wenn er gleich die Eintheilung ber Philosophie in Logit, Phyfit und Ethik nach Art ber Stoiker gelten lagt, so zeigt boch

<sup>1)</sup> Ep. 5.

<sup>2)</sup> Ep. 45

<sup>8)</sup> Ep. 89.

<sup>4)</sup> Ep. 45; 49; 82.

feine Beschreibung ber Logit, bag er fie von ber Dialet: tik nicht unterscheibet und fie mit biefer fur etwas Ueberfüffiges halten mochte 1). Daher finden wir auch bei ibm keine Untersuchungen über bas Kennzeichen und über bie Entwicklung bes Wiffens. Aber auch bierbei bleibt er noch nicht fleben; vielmehr fein Gifer, eine einfache und blog für ben praktischen 3wed ber Sittenreinheit berech: nete Biffenschaft zu haben, führt ihn so weit, bag er selbst bie liberalen Wiffenschaften und bie philosophische Physik, fofern fie nicht auf bas Sittliche eine Amwendung geftats tet, für etwas Unnütes erklart. Diefer Gifer entlockt ibm Borte, welche mit einer wiffenschaftlichen Denkart fich kamm vereinigen laffen. Dehr wiffen zu wollen, als no: thig ift, gehort zur Urmäßigkeit; ein folches Wiffen macht nur ftola; er betrachtet es als eine Art bes berrschenden Eurus 2). Gegen bie Physik ober gegen bie Untersuchung aber bie oberften Grunde aller Dinge macht er die Bemerkung bes Cicero geltenb, welche ihm ohne alle Grunbe als etwas Anerkanntes gilt, bag wir mit bem Bahrscheins lichen barüber aufrieben sein muffen, weil die Bahrheit in biefen Dingen au erkennen eben fo weit über unfer Bermogen hinausgehe, als bie Erkenntniß ber Wahrheit selbst 3).

<sup>1)</sup> Ep. 89. Proprietates verborum exigit et structuram et argumentationes, ne pro vero falsa surrepant.

<sup>2)</sup> Ep. 88. Plus scire velle, quam sit satis, intemperantiae genus est. Ep. 106 fin. Non faciunt bonos ista, sed doctos. Apertior res est sapere, imo simplicior. Paucis opus est ad mentem bonam litteris. Sed nos ut caetera in supervacuum diffundimus, ita philosophiam ipsam. Quemadmodum omnium rerum, sic litterarum quoque intemperantia laboramns; non vitae, sed scholae discimus.

<sup>5)</sup> **E**p. 65.

Mur so viel gesteht er zu, ebenfalls bem Anseben bes Cis cero folgend, daß Untersuchungen ber Art nicht unnut fein mochten, weil fie ben Geift erleichtern und über bas Sinnliche erheben, auch eine Anwendung auf das Sitt= liche zulaffen, indem wir baraus lernen konnen, bag ber Geift über ben Korper herrschen solle, wie Gott über die Materie 1). Man kann nicht verkennen, bag er in allen biefen Punkten von bem Urtheile ber alten ftoischen Schule fich weit entfernt; auch widerspricht er nicht felten einzels nen Sagen berfelben und beschulbigt fie, bag fie nach unnugen und spiefindigen Unterscheibungen hasche 2); er will fich frei halten von jeber Sekte, nicht auf bas Wort irgend eines Lehrers fcworen; bas Gute will er gebrauchen, wo er es findet, fei es beim Zenon ober beim Epikur; es gehort Niemandem, sondern ist Allen gemein; die Frühern haben geforscht, aber nicht die Philosophie erschöpft; er will auch forschen und barf vielleicht fo tubn fein, auch seinem eigenen Urtheile etwas muutrauen3). Go benkt er fich von ber Schule frei zu machen und fur bas Leben zu philosophiren. Aber er hat zu viel seinen Rraften vertraut, wenn er hierin einem Gicero fich gleichzustellen suchte. Gewiß beherrscht er nicht mit berfelben Freiheit, wie Dies fer, die Philosopheme ber Griechen, fie zu feinen 3weden benubend. Er versteht wohl Sinnspruce bes Epifuros in seine Schriften zu verflechten, weiß aber boch nicht

<sup>1)</sup> L. l.; ep. 117.

<sup>2) 3.</sup> B. ep. 113; 117. hierbei bemerte ich bie Abweichung feis ner Meinung über bie Kometen, welche von feinem richtigen Urtheile zeugt. Quaest. nat. VII, 19 ff.

<sup>3)</sup> Ep. 12; 16; 45; de vita beata 8.

von ben Unterscheibungen ber alten Stoiter fich loszuma= den vielmehr wo feine Unterfuchung auf etwas tiefere Kragen fich einläßt, fieht man, wie er fast ben ganzen Borrath feiner Begriffe ber Schule verbankt. Er verachtet wohl die spigfindigen Unterscheidungen ber Stoiker, aber warum geht er boch barauf ein? warum fest er fie uns ober feinem Freunde auseinander ')? Man wird ihn schwerlich von bem Borwurfe freisprechen tonnen, bag er mit biefen Renntnissen ber Schule fich brufte. ihm so vollig Ernst mit seiner Berachtung alles Bisfens, welches nicht unmittelbar auf bas Leben ausgeht, gewesen ware, so wurden wir es uns nicht erklaren konnen, warum er in fieben Buchern über bie Naturerschei= mungen geschrieben habe, noch in seinem Alter, an benfelben Lucilius, an welchen feine moralischen Briefe gerichtet find, über Naturerscheinungen meistens meteorolo= gifcher Art, welche wenig mit bem Leben zu thun haben. hier scheint er boch wirklich jene Ginfachheit ber Philoso: phie, jene Entfernung von aller Schule vergeffen zu baben, wenn er klagt, bag bie Schulen ber Philosophie leer standen, daß man noch so Bieles zu erfinden habe über bie Gründe ber Natur, ja bag bie alten Erfinduns gen vergeffen wurden?). Und so wenig erinnert er sich baran, daß er ber Naturphilosophie Werth beilegen wollte, nur in fo fern fie auf bie Bilbung ber Gitten Ginfluß habe, wenn er, freilich ben Lehren feiner Schule gemäß, bie Physik als bie erfte aller philosophischen Wissenschaf-

<sup>1) 3. 38.</sup> ep. 113.

<sup>2)</sup> Quaest. nat. VII. fin.

ten preift, weil fie mit ber Lehre von ben Gottern fich beschäftige. Sie verhalte sich zu ben übrigen Theilen ber Philosophie, wie die Philosophie zu ben liberalen Biffenschaften; fo weit sie fei über ber Ethit, wie bas Gottliche über bem Menschlichen; wenn man zu biesen Tiefen ber Naturlebre nicht zugelassen werbe, so sei es so gut, als ware man nicht geboren worben; bie Tugend fei zwar eine prachtige Sache, aber nur weil fie ben Geift befreie und ihn zu ber Erkenntniß bes himmlischen vorbereite\*). Man glaubt in biesen Meußerungen nicht mehr benfelben Menschen zu boren. Ift es nur, bag er bei jebem Gegenstanbe, welchen er eben behandelt, biesen vor allen übrigen erheben zu muffen glaubt & Etwas Aehnliches hatte freilich auch Gis cero geaußert, er hatte aber nicht verfehlt hinzuzuseten, baß zwar bie Lehre von bem Gottlichen bas Hochste und Schönste sei, daß aber boch uns die Erkenntnig bes Menschlichen naber liege.

Um so mehr mussen wir uns über jene rednerischen Anpreisungen der Naturlehre wundern, je weniger sie zu dem Theile derselben passen, welchen er bearbeitet hat. Denn es ist darin nicht von den letzen Gründen der Natur die Rede, sondern nur von den Gestirmen, den Elementen und den Naturerscheinungen. Das, was er über diese Gegenstände zu sagen sindet, ist Ergebniss des Nachbenkens über die Erfahrungen, welche ihm vorlagen, beur

<sup>\*)</sup> Quaest. nat. I. praef. Nisi ad haec admitterer, non fuerat nasci. — Virtus enim, quam affectamus, magnifica est, non quia per se beatum est malo caruisse, sed quia animum laxat ac praeparat ad cognitionem coelestium, dignumque efficit, qui in consortium deo veniat.

theilt nach bem Maagstabe allgemeiner floischer Begriffe. Rier die Philosophie gewährt es nichts. Bas er über biefe gebacht hat, muß man in feinen moralischen Abhandlungen suchen. Doch wird man nach ben Proben, welche wir von feiner Behandlung philosophischer Untersuchungen gegeben haben, wohl nicht erwarten, bag wir viel Entschiedenes von ihm lernen konnen. Rach Urt ber Stoiker unterscheibet er zwei Theile ber Sittenlehre, von welcher ber eine mit ben allgemeinen Grundfaten fur bas Leben au thun bat, ber andere Lebenbregeln für bie einzelnen Ralle mittheilt. Beiber Rothwendigkeit fucht er nachauweisen 1), doch liegt ihm hauptsächlich ber zweite am Hergen. Er bemerkt, wie es nicht genug fei, im Allgemeinen au wiffen, was Recht und ber Natur gemäß fei, sonbern genauer muffe man auch in bie einzelnen Verhaltniffe bes Lebens eingehen, um immer und für jeben Fall bereit zu haben, wonach man handeln konne. Auch fei es nutlich, sich häufig an bas zu erinnern, was zu thun sei. Dit bie= sem Theile ber Sittenlehre beschäftigt er fich fast ausschließlich und empfiehlt baber nicht wenig die kurzen Sinnfpruche, welche bie Seele treffen und jum Guten reigen und gar nicht weiter uns fragen lassen, warum wir ihnen trauen follen, fo febr leuchte unserer Seele ihre Bahr= beit ein2).

Bei biefer Art, seine Sittenlehre zu behandeln, darf man weber nach Ordnung in der Untersuchung, noch nach scharfer Bestimmung ber Gränzen fragen, innerhalb beren

main my Google

<sup>1)</sup> Ep. 94; 95.

<sup>2)</sup> Ep. 94.

ein jeber Grunding feine Galtigfeit behaupte. Es ift erlaubt oft basselbe zu wiederholen, bamit es um so mehr bem Gebachtniß fich einprage. Bas wir von feiner Do= ral zu bemerken finden mochten, bas kann fich allein auf einige allgemeine Grundsage beschranken, welche seine Auffassungeweise ber ftoischen Sittenlehre bezeichnen. Allgemeinen kann nicht verkannt werben, bag eine gewisse Maßigung in seinen Forderungen an ben Menschen ift. 3war folgt er ber ftoischen Art, ben Begriff bes Beisen sich als Ibeal auszumalen, aber er ist sich seiner eigenen Schwäche bewußt; er felbst gablt fich nur zu benen, welche im Fortschritt jum Guten find, und fo find alle Menschen; er mochte fie zwar aufforbern, ben Gottern nachzuahmen, aber bie menschliche und fterbliche Natur überhaupt lagt es nur bis auf einen gewissen Grab gu') und im Befonbern find auch gewiffe Rebler einem jeben Menschen anges boren, welche die Runft, welche die Weisheit zwar milbern aber nicht besiegen fann?). Er halt es beswegen fur recht, ben Irrenden zu verzeihen in Erinnerung seiner eigenen Schwäche 3), und forbert zur allgemeinen Liebe ber Denschen in ber Art auf, daß wir eingebenk sein sollen bes Spruches: Ich bin ein Mensch und glaube, bag nichts

<sup>1)</sup> De benef. I, 1. Hos (sc. deos) sequamur duces, quantum humana imbetillitas patitur. Ep. 57. Quaedam enim, mi Lucili, nulla virtus effugere potest; admonet illam natura mortalitatis suae. Es ist hier vom Beisen die Rede.

Ep. 11. Nulla enim sapientia naturalia corporis aut animi vitia ponuntur; quidquid infixum et ingenitum est, lenitur arte, non vincitur.

<sup>3)</sup> De ira I, 14.

Menfchliches mir fremt fein konne'). Auch biefe Dagis gung weiß er jeboch nicht gut mit feinen floischen Grunds faten zu vereinen. Denn er will es nicht zugeben, baß man ben Stoitern mit Recht vorwerfe, fie verlangten gu viel vom Menschen, wenn fie forberten er solle fich allen Gemuthsbewegungen entziehen; nur unsere Schwache nimmt biefe in Schut; wir vertheibigen fie, weil wir fie lieben; weil wir nicht wollen, geben wir vor, bag wir nicht konnen?). Ja er geht noch weiter. Um gur Augend angutreiben; kann er nicht von bem ftoischen Grundsage ablasfen, bag ber 3med unferes Lebens, bas bochfte But, bie Tugend, von uns erreichbar sei. In uns wohnt ein Gott, eine vollkommene Bernunft; fie ift unsere Ratur. wir ber Tugenb ganz uns weihen follen, was wird bazu verlangt? Eine gang leichte Sache, bag wir unferer Natur folgen; schwierig wird biefe Sache nur burch ben allgemeinen Babnsim ber Menschen 3). Sollte man boch kaum glauben, bag biese Augend, biese Unschuld bes Les bens, fo leicht zu erhalten ware. Auch scheint Seneca fonft fie nicht für so wenig schwierig zu halten. Denn er muß wohl eine naturliche Reigung bes Menschen zu jenem Bahnfinn bes Lafters annehmen, wenn er meint, bag nach Zerftdrung und Wieberaufbauung Welt bas neue Geschlecht ber Menschen balb wieber seine Un-



<sup>1)</sup> Ep. 95.

<sup>2)</sup> Ep. 116. Nolle in causa est, non posse praetenditur.

S) Ep. 41. Animus et ratio in animo perfecta. — — Quid est autem, quod ab illo ratio haec exigit? Rem facillimam: secundum naturam suam vivere; sed hanc difficilem facit communis insania.

schuol verlieren wurde; die Augend sei schwer und nicht dhne Anweisung zu finden; das Laster werde ohne Lehrer gelernt ').

Roch einen Punkt seiner Lehre burfen wir nicht gang übergeben. Man hat nicht felten ben gottesfürchtigen Sinn bes Seneca gebriefen, und in ber That feine Borfdriften. burch welche er zur Tugend antreibt, beziehen fich nicht sparfam auf bas gottliche Gefet, auf bie gottliche Borfehung, auf ben Gott, welcher in uns walte; wenn er fich auf bas Beispiel großer und erhabener Geister beruft, fo betrachtet er biefe aber auch als ben besten Beweis für bas Balten eines gottlichen Geiftes in ber Belt; bie Ehrfurcht, die kindliche Liebe au den Gottern foll uns in uns serem Leben leiten und unsere Schicksale als gnabige Schikkungen ber Gotter betrachten lebren?). Dag biefe Unfichten nicht gang im Geifte ber alten Stoa gefaßt werben, wird ihnen vielleicht bei Bielen zum Lobe gereichen. Seneca ift nemlich weit bavon entfernt, die Mythen ber alten Religion zu vertheibigen, indem er ihnen nach floischer Sitte einen philosophischen Sim unterlegt; er hat vielmehr ein Werk gegen ben Aberglauben ber alten Religionen geschrieben, in welchem er nicht nur bie fremben Gottesverehrungen, welche zu feiner Beit in Rom Gin-



Quaest. nat. III. 30 fin. Sed illis quoque innocentia non durabit, nisi dum novi sunt. Cito nequitia subrepit; virtus difficilis inventu est; rectorem ducemque desiderat; etiam sine magistro vitia discuntur.

De benef. VII, 81; de prov. 2. Patrium habet deus adversus bonos viros animum et illos fortiter amat et, operibus, inquit, doloribus ac damnis exagitentur, ut verum colligant robur.

gang gefunden hatten, sonbern auch die alten romischen Sebrauche angriff. Rur ber allgemeinen Sitte wegen wollte er fie geschont wiffen'). Er schließt fich bierin gang der vorherrschenden Richtung der gebilbeten Romer seiner Beit an. Die Religion, welche er empfiehlt, ift nur bie Berehrung bes Gottes, welcher in uns und in ber Welt als geis fliges und belebenbes Wefen wohnt; die Religionsübungen bes Bolles, bas Beten zu ben Gottern, bas Aufheben ber Banbe gen himmel verwirft er2). Man fieht, wie in ibm bie alte vaterlandische Gefinnung, welche auch im Glauben an bie vaterlanbischen Gotter fich außerte, abgeftors Dies verkundet sich auch in seinen Meinungen über bas offentliche Leben. Er verwirft es zwar nicht gang, aber halt boch bafur, bag ber Beife fich bemfelben entziehen folle, wenn er nicht bringenbe Urfachen gum Gegentheil habe; er preift bas zurudgezogene Leben als mehr der Gemutheart des Beisen zusagend; die Philosophie ift keine Feindin ber Fürsten und Ronige; fie ift ihnen bankbar, fie verehrt fie als Bater, weil fie ben Weisen Duge und offentliche Sicherheit gewähren 3).

Wir haben die Lehre des Seneca weitlauftiger erwahnt, weil sie uns zeigen kann, wie wenig Talent die Romer zur Philosophie hinzubrachten. An ihn schließen wir einen andern romischen Stoiker an, welcher zu glei-

Ap. August. de civ. D. VI, 10. Omnem istam ignobilem deorum turbam, quam longo aevo longa superstitio congessit, sic, inquit, adorabimus, ut meminerimus cultum ejus magis ad morem, quam ad rem pertinere.

<sup>2)</sup> Ep. 41.

<sup>3)</sup> De otio sapientis (de vit. beat.) 29 ff.; ep. 19; 36; 78.

cher Zeit einen ausgezeichneten Rang in seiner Schule behauptete. E. Musonius Rusus'), zu Volsmii in Etrurien geboren und von ritterlichem Stande, lehrte zur Zeit des Rero zu Rom, wurde unter diesem Kaiser von dort vertrieden, kehrte aber nach dessen Tode dahin zurück und lebte noch unter den Kaisern Bespasianus und Titus'). Die Bedeutung, welche er sich erworden hat, liegt in seinem Geschäfte als Lehrer; als Schriftsteller hat er sich wahrscheinlich nicht gezeigt und wir konnen daher sast nur nach den Denkwürdigkeiten des Musonius, welche Claudius Pollio nach dem Muster der sokratischen Denkwürdigkeiten des Xenophon in griechischer Sprache schrieb') und von welchen uns nicht unbedeutende Bruchstücke übrig sind, über seine Philosophie urtheilen.

Wenn wir ben Musonius mit dem Cicero, ja selbst mit dem Seneca vergleichen, so konnen wir uns nicht verhehlen, daß in dem Laufe der Zeit eine bedeutende Vers

<sup>1)</sup> Ausführlicheres über ihn findet man in einer Abhandlung Mosser's in Daub's u. Creuzer's Studien Bd. 6 S. 74 ff., welscher zum Theil aus einer mir nicht bekannt gewordenen Abhandlung Rieuwland's de Musonio Ruso philosopho Stoico. Amstel. 1783 geschöpft hat.

<sup>2)</sup> Tac. ann. XIV, 59; XV, 71; hist. III, 81; Themist. or. p. 173 Hard; Suid. s. v. Μουσώνιος.

<sup>3)</sup> Suid. s. v. Πωλίων. Plin. ep. VII, 31. Nach biefer Stelle hieß Musonius auch Bessus. Eine Abweichung in der Uedersschrift der Fragmente sindet sich Stod. serm. append. p. 385 (15.). Eine andere Quelle für die Philosophie des Musonius scheinen die Sermonen und Etiogen des Stodads anzugeben, welche mehrmals die Uederschrift haben 'Poύφου έκ τῶν 'Επικήτου περί φιλίας. Wahrscheinlich Aussprüche des Musonius Musis, die aus dem Munde des Epistetos in die Werke des Arrianos übergingen. S. Schweighaeuser Epict. phil. monum. III. p. 195.

anderung in der Art, wie die Philosophie bei den Romern betrieben wurde, fich begeben hatte. Wenn zu ben Beiten bes Cicero die Philosophie theils als eine Zierde bes Beltmannes, theils als ein Bedurfnig bes Menschen, besonders in ben Sturmen bes Lebens geliebt wurde, so bat fie beim Musonius schon ganz die Gestalt ber Schulweisheit angenommen. Zwar will Musonius nicht für bie Schule, fondern fur bas Leben bilben, aber bas Les ben, welches er empfiehlt, ist eben nur bas Leben eines Philosophen, welcher wohl, um feinen Unterhalt fich ju verschaffen, noch mit anbern Dingen fich beschäftigen barf. aber mit keinen andern, als mit folden, welche ihm Muße und Gelegenheit geben, Philosophie zu treiben und au lebren 1). Bur Philosophie treibt er mit aller Gewalt an, besonders die Jugend, ja fogar das weibliche Geschlecht, weil ohne Philosophie Niemand tugenbhaft sein und feinen Pflichten genugen tonne 2). Ginem fprifchen Abnige, welcher feine Schule befucht, ftrebt er auf alle Beife an zeigen, bag er bie Philosophie, welche er bisher vernachlaffigt habe, ju feinen Geschaften nicht entbebren tonne. und unter andern vergißt er auch nicht ihn darauf aufmerksam zu machen, bag bie Philosophie geschickter zum Reben mache, als bie Rebefunft3). Alles bies hatte wohl auch von frühern, weniger schulmäßigen Philosophen, befonders von Stoitern gefagt werden konnen, aber beim

Stobe serm. LVI, 18. δεικόν γὰρ ᾶν τοῦτο τῷ ὅντι ἡν, εἶπερ ἐπώλυεν ἡ ἐργασία τῆς γῆς φιλοσοφεῖν ἢ ἄλλους πρὸς φιλοσοφίαν οἰφελεῖν.

<sup>2)</sup> Stob. serm. app. p. 415 (51); 425 (62).

<sup>3)</sup> Stob. serm. XLVIII, 67.

Musonius ist es die Hauptsache, ist es nicht Uebertreibung einer theoretischen Anficht, sonbern die Ueberzeugung seines Lebens. Wir sehen in ihm einen Menschen, welcher von bem übrigen Treiben ber Welt wenig weiß, außer mir bas, was er bei seinen ftoischen Lehrmeistern gehort bat, daß alle übrigen Menschen schlecht find, die Philosophen aber aut1), welcher baber bas Landleben gegen bie verborbenen Sitten ber Stabt in ein ibeales Licht fett amb ben philosophirenben ganbmann schilbert, wie er beim Pfluge seinen Schilern Lehre und Beispiel ber Beisbeit gibt 2), und einen Schiler, welchem fein Bater verboten hat, die Philosophie zu treiben, dies Berbot eben so ans feben läßt, als wenn ber Bater ihm geboten hatte zu stehlen 3). Uebrigens ift freilich bie Philosophie, welche er von Jebermann getrieben wiffen will, nicht bloß eine Sache ber Rebe, bes Unterrichts ober ber Schule; ein Seber, meint er, konne sie für sich, burch eigenes Rachbenken und Uebung betreiben; aber er hielt es boch für anståndig für einen Philosophen, den philosophischen Mantel zu tragen, das Haar wachsen zu lassen und von bem gewöhnlichen Umgange mit ben Menschen fich guruckzuziehen'). Dabei ift er voll von ber Gewalt ber Philoso-

Ib. LXXIX, 51. τὸ δέ γε ἀγαθὸν τῷ φιλόσοφον εἶναι ταὐτόν ἐστιν.

Ib. LVI, 18. τι δε το πωλύον εστι και εργαζόμενον μετά τοῦ διδασκάλου τὸν μαθήτην ἀποθειν τι ἄμα περι σωφροσύνης ἢ δικαιοσύνης ἢ καρτερίας λέγοντος;

Ib. LXXIX, 51.

L. l. fin. και οὖτε τρίβωνα πάντως ἀμπέχεσθαι δεήσει σε, οὖτε ἀχίτωνα διατελεῖν, οὐδὲ κομᾶν, οὐδ ἐκβαίνειν τὸ κοι-

phie über die Semüther der Menschen; er hosst durch sie das Berderben der menschlichen Sesellschaft gründlich heilen zu können. Seine ganze Weise hat und Tacitus in einem Zuge besser enthüllt, als der gläubige Schüler, welcher seine Lehrsprüche aufgezeichnet hat. Als zwischen den Bitellianern in der Stadt und dem Heere des Vespassianus vor der Stadt unterhandelt wurde, erzählt und der Seschichtschreiber, habe der Philosoph mit den Sesandten des Vitellius in das Lager der Feinde sich begeben, nuter die erditterten Soldaten sich gemischt und ihnen von den Gutern des Friedens und den Sesahren des Krieges gewebet. Natürlich konnten solche Ermahnungen keinen Einzgang sinden. Mit Schimps und mit schmählicher Behandzlung bedroht, mußte der Philosoph von seiner unzeitigen Weisheit ablassen\*).

Uebrigens ist die Lehre, welche dem Musonius beigelegt wird, der Lehre sehr ahnlich, welche Xenophon dem Sokrates nicht nur in seinen Denkwirdigkeiten, sondern

νὸν τῶν πολλῶν. πρέπει μὲν γὰς καλ ταῦτα τοῖς φιλοσόφοις ἀλλ' οὐκ ἐν τούτοις τὸ φιλοσοφεῖν ἐστίν, ἀλλ' ἐν τῷ φρανεῖν ἃ χρή καλ διανοεῖσθακ.

<sup>\*)</sup> Tac. hist. III, 81. Intempestivam sapientiam. Acitus, obsgleich einer strengen Philosophie geneigt, weicht boch nicht seiten von den Urtheilen ab, welche und sonst das Lob der damas ligen Philosophen aus dem Munde anderer Philosophen verständen. Bei der Ahat des Musionius, welche das meiste Lod empfangen hat, dei seiner Anktage des Publius Celer, ebensfalls eines stolschen Philosophen, gibt er zu verstehen, daß debei nicht die Philosophen, sondern die Haupter des Senats die Hauptwolle gespielt hatten. Hist. IV, 10 a. not. Lapa. Bei derselben Gelegenheit wird der früher erwähnte Kyniker Demetrios, welcher von Seneca nicht genug gelobt werden kann, der Verstheibiger des P. Celer, sehr bitter getadelt. Id. 40.

auch in bem Gastmable und in der Schrift über die Hausbaltung in ben Mund gelegt hatte. Die Philosophie, welche er empfiehlt, ist eine sehr einfache Lehre, voll von Borschriften für bas sittliche Leben. Beit entfernt von bem Preise ber Dialektik ober ber Logik, von welchem bie altern Stoifer voll waren, verlangt er gur Philosophie weber Fulle, noch Genauigkeit ober Deutlichkeit ber Rebe: alle Erkenntniffe follen vielmehr nur für bas Banbeln bie= nen 1). 3war verwirft er nicht in jener unwiffenschaftlichen Beife, welche wir am Geneca zu tabeln fanden. ganglich bie bialektischen Forschungen, sonbern er balt es vielmehr für eine Tragbeit bes Beiftes, wenn wir uns ber Auflosung ber Sophismen entziehen, welche uns aufftoffen 2); aber er erklart fich boch gegen bie Menge ber Lebren, mit welchen ber Stolz ber Sophisten sich brufte 3). So wenig er auf bie Logif großen Werth legte, fo wenig scheint er sich auch mit ben physischen Lehren ber Stoifer beschäftigt zu haben. Nur Weniges, was bahin einschlägt, finden wir von ihm berührt. Es betrifft bies meiftens bie Lehre von ben Gottern, in welcher er gewöhnlich nach Art ber Stoiker ber Bolksreligion fich anschließt"), auch

<sup>1)</sup> Stob. serm. app. p. 418 (55); 427 (65), άλλα και δσους μεταχειρίζονται λόγους, των έργων φημί δείν ένεκα μεταχειρίζεσθαι αὐτούς.

<sup>2)</sup> Arrian, diss. Epict. I, 7 p. 46 Upton.

<sup>3)</sup> Stob. serm. LVI, 18. πολλών μὲν γὰο λόγων οὐ δεῖ τοῖς φιλοσοφήσουσι καλῶς, οὐδὲ τὸν ὅχλον τούπων τῶκ θεωρημάτων ἀναληπτέον πάντως τοῖς νέοις, ἐφ᾽ ἢ φυσωμένους τοὺς σοφιστὰς ὁρῶμεν.

<sup>4)</sup> Ib. LXVII, 20; LXXIX, 51; LXXXV, 20 fin. Bet biefer Gelegenheit will ich erwahnen, bag auch ein Grammatifer und

von ber Rahrung fpricht, welche bie Gotter aus ben Dunften ber Erbe und bes Baffers ziehen follen 1). erhebt er fich, wenn er annimmt, dag bie Gotter ohne Beweis wiffen, indem ihnen nichts unklar ober unbekannt fei 2). Es schließen fich hier auch einige Aeußerungen über bie Seele bes Menschen an, welche er als ben Gots tern verwandt betrachtet, aber auch gang nach floischer Art als einen Rorper, welcher burch torperliche Ginfluffe verborben, verunreinigt und nag gemacht werben konne 3). Besonders bebt er die Freiheit ber vernunftigen Seele (diarora) hervor, auf eine Beise, welche fast bas Maag ber floischen Lehre übersteigt; benn er nennt bie Bernunft frei von aller Nothwendigkeit 1). Doch alles bies find nur gelegentliche Bemerkungen; feinen fonftigen Meußerungen nach muffen wir bezweifeln, bag er besonders und mit Rleiß über Logit und Physit gehandelt habe; benn er halt bas Philosophiren für nichts Unberes, als für eine Unterfuchung und Ausübung beffen, was geziemenb und Pflicht

Rhetor ber damaligen Zeit, E. Annaus Cornutus, die Mythologie im Sinn ber stoischen Phitosophie abhandelte. Diese Mythologie, in griechischer Sprache geschrieben, besigen wir noch, unter dem falschen Ramen des Phornutos herausgegeben. Th. Gale opusc. myth, phys. et eth. p. 139 ff. In ihr werden die meisten phisischen Lehren der Stoiser angedeutet, aber auch nicht mehr als angebeutet. Es enthatt diese Schrift sonst nichts, was für unsern zweck brauchdar ware.

<sup>1)</sup> Ib. XVII, 43.

<sup>2)</sup> Ib. app. p. 420 (57).

<sup>5)</sup> Ib. XVII, 43.

Ib. LXXIX, 51 s. fin. ἀνάγχης πάσης ἐχτὸς ἐλευθέραν χαὶ αὐπεξούσιον.

Gesch. b. Phil. IV.

ift '), und bie Philosophie, sagt er, sei nur bas Streben nach einem wackern Leben ').

In feinen Borfchriften fur bas fittliche Leben ift er febr entfernt von ben meiften Uebertreibungen ber Stoifer. Rur von ber Unficht tann er fich nicht losmachen, bag es keinen andern Weg zur Tugend gebe, als die Philosophie, weswegen er auch von Jebem, von Mannern und Beis bern, verlangt, daß er philosophiren folle. Dagegen fest er offenbar bie Tugend nicht fo hoch, als bie alten Stois fer, welche fie nur bem Beifen guschrieben und bezweifel= ten, ob es unter ben gegenwartigen Menschen einen fol= den geben mochte. Den 3weifel, welcher baburch gegen die Birklichkeit ber Tugend erhoben worben mar und uns ter ben Beltleuten fich weit genug verbreitet haben mochte, fucte Mufonius badurch niederzuschlagen, bag er bemertte, wie ber Begriff ber Tugend uns felbft nur gur Erkennts niß tomme, indem wir tugenbhafte Menfchen fanben 3). So spannt er auch die Forberung ber Stoifer, bag ber Mensch ber Natur gemäß leben folle, nicht so boch, als es fonft geschab, vielmehr fieht er es, wie Seneca, fur etwas Leichtes an, feiner Natur zu folgen 1), und nur bar-

Ib. LXVII, 20 fin. οὐ γὰρ δὴ φιλοσοφεῖν ἔτερόν τι φαίνεται ὂν ἢ τὸ ἃ πρέπει καὶ ἃ προςήκει λόγφ μὲν ἀναζητεῖν, ἔργφ δὲ πράττειν. Cf. app. p. 425 (63).

<sup>2)</sup> Ib. app. p. 419 (55). ἐπειδή και φιλοσοφία καλοκαγαθίας ἐστιν ἐπιτήδευσις και οὐδὲν ἔτερον.

<sup>3)</sup> Ib. CXVII, 8. καὶ μὴν οὐκ ἀδύνατον γενέσθαι τοιοῦτον ἄνθρωπον· οὐ γὰρ ἐτέρωθέν ποθεν ταύτας ἐπινοῆσαι τὰς ἀρετὰς ἔχομεν ἡ ἀπ' αὐτῆς τῆς ἀνθρωπείας φύσεως, ἐντυχόντες ἀνθρώποις τοῖς δέ τισιν, οῖους ὅντας αὐτοὺς θείσυς καὶ θεοειψεῖς ἀνώμαζον.

<sup>4)</sup> L. I,

in findet er freilich ein großes Sindernig bes sittlichen Les bens, bag wir von Jugend an mit Borurtheilen erfullt und an schlechte Sitten gewohnt wurden 1). Deswegen betrachtet er auch die Philosophie als eine geiftige Beilkunft und legt einen größern Werth auf die Uebung in der Tugend, als die altern Stoiter ju thun pflegten, ohne fich jeboch ber Unficht ber Peripatetiter angufchließen, welche verlangten, bag ber Erkenntnig bie Uebung vorhergeben mußte. Denn er will umgelehrt, bag bie Erkenntnig und Die Belehrung über bas Gute zuerft geschehe, traut aber boch ber Biffenschaft vom Guten nicht Rraft genug au. uns ohne Unterftugung ber Uebung gur Sittlichkeit gu fibren, fondern legt ber Uebung größern Einfluß bei, als ber Lehre?). 3mei Arten ber Uebung unterscheibet er, bie Uebung ber Seele in bem Rachbenken und in ber Ginpragung gefunder Lebenbregeln und bie Uebung in ber Ertragung forperlicher Beschwerben, welche ber Seele und bem Rorper gemeinschaftlich fei 3).

Die Summe ber einzelnen Lebenbregeln, welche er giebt, konnte man turg barin gusammenfaffen, bag ibm

Ib. XXIX, 78. οἱ δὲ φιλοσοφεῖν ἐπιχειροῦντες ἐν διαφθορῷ γεγενημένοι πρότερον πολλῆ καὶ ἐμπεπλησμένοι κακίας, οὕτω μετίασι τὴν ἀρετήν, ὥςτε καὶ ταύτη πλείονος δεηθήναι τῆς ἀσκήσεως.

<sup>2)</sup> L. l.; ib. app. p. 387 (17). συνεργεῖ μὲν γὰρ καὶ τῷ πρά-ξει ὁ λόγος διδάσκων, ὅπως πρακτέον, καὶ ἔστι τῷ τάξει (e conj. Wyttenb.; codd. πράξει) πρύτερος τοῦ ἔθους οὐ γὰρ ἔθισθῆναί τι καλὸν οἶόν τε μὴ κατὰ λόγον ἔθιζύμενον δυνάμει μέντοι τὸ ἔθος προτερεῖ τοῦ λόγου, ὅτι ἔστι κυριώτερον ἔπὶ τὰς πράξεις ἄγειν τὸν ἄνθρωπον ἤπερ ὁ λόγος.

<sup>5)</sup> Ib. XXIX, 78.

bas Leben nach ber Natur auf eine gesellige, menschenfreundliche und mit ber einfachsten Befriedigung ber erften Beburfniffe zufriedene Gefinnung hinausläuft. Seine gefellige und menschenfreundliche Art erfeben wir baraus, baß er gegen alle Selbstsucht streitet, die Che nicht nur als bie einzig rechtliche und naturliche Befriedigung bes Geschlechtstriebes, sonbern auch als ben Grund ber Famis lie, bes Staats und ber Erhaltung bes gangen Menfchengeschlechts empfiehlt 1), besmegen auch gegen bas Aussegen ber Kinder als eine unnaturliche Sitte eifert 2) und auf bie Empfehlung ber Bohlthatigkeit mehrmals guruds kommt 3). In seinen Borschriften für ein einfaches Leben geht er sehr in bas Einzelne ein und beschäftigt fich mit ben genauesten Untersuchungen über bie Roft, welche man genießen, über Pflege bes Korpers, über Rleibung und Sausgerath, mit welchen man fich umgeben foll 1). Much einiges Seltsame lauft ihm babei mit unter. er empfiehlt, bas haar lang wachsen zu laffen und nicht ju fehr zu beschneiben, auch ben Bart in Ehren gehalten wiffen will, weil bas Saar und von Natur gur Bebetkung bes Korpers gegeben fei; wenn er, wie ein Pythagoreer ber neuern Art, die Fleischspeisen verwirft und bie Rost, welche von ber Natur hinlanglich zubereitet uns bargeboten wird, ben gekochten Speisen vorzieht ').

<sup>1)</sup> Ib. VI, 61; LXVII, 20.

<sup>2)</sup> Ib. LXXV, 15; LXXXIV, 21.

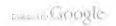
<sup>3) 3. 28.</sup> ib. I, 84.

<sup>4)</sup> Ib. I, 84; VI, 62; XVII, 43; LXXXV, 20.

<sup>5)</sup> Ib. VI, 62; XVII, 43.

sieht, welche Anwendungen ber unbestimmte Ausbruck bes Raturmäßigen zuließ ober begunstigte.

Wenn wir in ben bisber erwahnten Stoifern nur einen mittelmäßigen Beift erkennen konnten, fo muffen wir bagegen nicht nur eine festere Gefinnung, sonbern auch einen tiefern Sinn und eine folgerichtiger ausgebildete Lehre einem Schuler bes Mufonius Rufus, bem Epis ktetos, nachruhmen. Auch noch in biefen Zeiten ift bas Uebergewicht in wissenschaftlicher Denkart auf ber Seite ber Griechen. Epiftetos, welcher unter ben Stoikern mit Recht einen ausgezeichneten Namen bat, mar zu hieropolis in Phrygien geboren, ein Stlav bes Epaphrobitos, welder zu ben vertrauten Freigelaffenen bes Nero geborte und ben Epiktetos felbft in feinen Reden als einen boffschen Schmeichler schilberte '). Wir wiffen nicht, wie Epiktetos zu feiner Freiheit gelangte. Er lebte geraume Beit zu Rom, wo er icon zu ben Beiten bes Rero phislosophirte und bem Musonius Rufus als Schuler anhing, wahrscheinlich aber auch einen anbern Stoifer, ben Guphrates, horte 2). Als aber Domitian bie Philosophen aus Rom vertrieb, manberte er nach Nikopolis in Epis rus, wo er einen philosophischen Unterricht ertheilte, von welchem uns Arrianos, sein Schuler, in abnlicher Beife, wie Tenophon von bem Unterrichte bes Gofrates, ein Bilb entworfen hat. Die Unterweifungen, von welchen



<sup>1)</sup> Arrian. diss. Epict. I, 19 p. 107 Upton.

<sup>2)</sup> Er erwähnt biefen Mann mit ausgezeichneter Achtung. Arrian. diss. IV, 8 p. 636. Rufus wirb bfters von ihm als sein Lehrer genannt, z. B. Diss. I, 1 p. 10; 7 p. 46; 9 fin.; III, 6; 15 fin.

Arrianos ben Inhalt giebt, fallen nicht vor ben Zeiten bes Trajan 1); Epiktetos mußte bamals schon sehr bejahrt sein, und es ist daher unwahrscheinlich, daß er noch unter ber Herrschaft des Hadrian nach Rom zurückgekehrt sein sollte 2). Er war lahm und arm, ertrug aber sein Geschick mit stoischer Stärke 3), und überhaupt wird er als ein Muster eines weisen Lebens geschildert 4). Schriftliches hat er über seine Philosophie nicht hinterkassen; was wir von ihr wissen, verdanken wir dem Arrianos, welcher nicht nur in einem weitläustigern Werke das herausgab, was er von den Borträgen des Epiktetos sich niedergeschrieben hatte 3) sondern auch die kräftigsten Aussprüche seines Lehrers in einen kurzen Auszug brachte, welcher unter dem Titel "das Handbuch des Epiktetos" bekannt ist 3).

<sup>1)</sup> Diss. IV, 5 p. 602.

<sup>2)</sup> Dies hat man aus Spartian. Hadr. 16 foliegen wollen.

<sup>5)</sup> Die Erzählung, baß er von seinem herrn burch havte Strafen gelähmt worden sei (Orig. c. Cels. VII, c. 7), sindet einigers maßen Bestätigung durch Arrian. diss. I, 12 p. 76; 19 p. 105. Sonst wird die Ursache seiner Lahmheit verschieden erzählt. Simplistios im Commentar zum handbuche des Epist. 9 p. 102 Heins. giebt an, er sei schwach von Körper von frubem Jünglingsalter an lahm gewesen.

<sup>4)</sup> Neber bas Leben bes Epikt. vergl. Said. s. v. Entunyoog. Gell. II, 18; XV, 11.

<sup>5)</sup> Dies sind die διατοιβαί του 'Επικτήτου, von welchen und noch 4 Bucher übrig sind.

<sup>6)</sup> Simpl. in Epict. enchir. praef. Das Berhaltnis bes handbuchs zu ben Diatriben last sich nicht genau bestimmen, weil bie Diatriben nicht mehr vollständig vorhanden sind. Gbenso ist es wahrscheinlich mit bem handbuche, da noch viele Gprüche als aus demselben entnammen angeführt werben, weiche in seiner jesigen Zusemmensegung nicht mehr zu staden sind.

Benn man ben Cpiftetos au ben Stoifern rechnet, so hat dies allerdings einigen Grund, insofern er in ben meiften allgemeinen Begriffen, welche er feiner Gittenlebre jum Grunde legt, an bie floische Schule fich anschließt, auch meiftens ber ftoischen Runftsprache fich bebient. Aber biefes floische Element bilbet boch nicht bas Wefen feiner Lehre und ift auch keinesweges rein von Bermischungen mit anbern Lebren, welche er nicht geringer achtet, als bie ftoische Philosophie. Seine Reigung zum Ellekticismus ift nicht zu verkennen. Den Gokrates, ben Diogenes verehrt er nicht weniger als ben Zenon 1); ein jeber von biefen Mannern hat die Rolle, welche er zu fpielen hatte, gut gespielt; fie follen uns als Beifpiel bienen. ben Platon verehrt er als ein Dufter fur ben Philoso= phen und nicht felten folieft er fich feinen philosophischen Lehren an, besonders benen, welche vom Gofrates aufgenommen, boch erft vom Platon in ihr volles Licht gefest worben waren. Go balt er bafur, bag ber Unfang ber Philosophie die Erkenntnis feiner felbft fei, mit bestimmter Beziehung auf bie Erkenntniß feiner Unwiffenheit und feiner Schwäche, welche an bem Dauge bes Guten, an ber Ibee Gottes abgenommen werben foll; über Gott baber foll ber erfte Unterricht fein, beffen Befen bas Gute ift 2). Dabei erinnert er auch, bag ein jeber Unterricht von bem Berftanbniffe bes Ramens, bes Begriffes aus-

Beibe Berte befolgen eine verschiebene Orbnung ober vielmehr Unordnung, fie stimmen aber zuweiten wortlich mit einander überein.

<sup>1)</sup> Diss. III, 21 p. 441.

<sup>2)</sup> Ib. II, 8; 11; 14 p. 243.

geben folle '), und fieht bie Boraussehungen als Stufen gur Erkenntnig an 2). Er ruft gang in Gofratischer und Plas tonischer Beise und nicht gang getreu feinen floischen Grundfagen bas Mitleiben gegen bie Lafterhaften an, weil fie nur aus Unwissenheit fehlten ). Wir wurden biefe Unführungen noch fehr vermehren konnen, wenn es nicht mehr aus ber ganzen Saltung feiner Lehren, als aus einzelnen Weußerungen uns bervorginge, daß er ber Plato= nischen Philosophie mit Neigung sich zugewendet hatte. Mur gegen ben Spikuros, gegen bie neuern Afabemiker und gegen die Pyrrhonier zeigt er sich abgeneigt und er sucht fie burch febr einfache Bemerkungen zu wiberlegen. Das Wahre muffen auch die behaupten, welche ihm wibersprechen, und bies ift ber befte Beweis gegen fie. Ber leugnet, bag es ein allgemein Bahres gebe, ftellt eben bies als ein allgemein Bahres auf. Wenn Epikuros bie naturliche Gemeinschaft ber Menschen unter einander verwirft, fo giebt er fie bennoch zu, wenn er hierüber Unbere belehren und so mit ihnen in Gemeinschaft treten will. Epiktetos erklart gegen bie ffeptischen Philosophen, baß er weber ber Gewohnheit noch ben Erscheinungen schlechts hin zu folgen vermoge '). Dagegen wenbet er fich mit entschiedener Reigung bem konischen Leben zu, und inbem er bas Bilb eines mahren Kynikers entwirft, sieht man wohl, bag er bas Ibeal eines mannlichen unb unftraflis chen Charafters ausmalen will. Der echte Kyniker ift

<sup>1)</sup> Ib. I, 17; Π, 14 p. 244.

<sup>2)</sup> Ib. I, 17 p. 44.

<sup>8)</sup> Ib. I, 18; 28; II, 22 fin.

<sup>4)</sup> Ib. I, 5; 27; 28; II, 20.

von Sott den Menschen als Beispiel gesendet.). Nur freilich past es nicht für Alle, ein kynisches Leben zu suhren; nur starke Seelen konnen zu einem solchen Beispiele sich auswersen. Bei diesen Lobpreisungen des kynischen Lebens kann man sich nicht wundern, daß man den Epiktetos zuweilen zu den Kynikern gerechnet hat, und er wurde sich wohl nicht geweigert haben, diesen Namen anzuerkennen, wenn er nicht vielmehr die Philosophie in einem weitern Kreise gesucht hatte, als in der kynischen und in der stoischen Schule.

Doch geht barin seine Philosophie nicht über ben Rreis ber kynischen Lehre feiner Beit hinaus, bag fie bas Ethische gegen die übrigen Theile ber Philosophie weniger begunftigte, vielmehr ift er gang in berfelben Richtung, in welcher wir auch bie übrigen Stoifer biefer Beit finben. Die logischen Untersuchungen scheinen ihm zwar nicht gang unnut und felbst bie Auflosung fophistischer Fragen, wenn fie uns fo eben Schwierigkeiten machen, fieht er mit feinem Lebrer Musonius für eine Pflicht bes Philosophen an 3); aber er ordnet boch die Logit ganglich ben praktischen Beftrebungen unter und betrachtet fie nur als ein Sulfsmittel für die Sthit. Buweilen weist er wohl sogar die Auflos fung fophistischer Schluffe als etwas jurud, wozu man eben nicht gemacht fei '); er scheint fie ju ben Fragen ju gab= len, welche gu lofen nicht in bes Menschen Bestimmung liege, über welche er sein Nicht-Wiffen bekennen burfe,

man in Google

<sup>1)</sup> Ib IV, 8 p. 640.

<sup>2)</sup> Ib. III, 22.

<sup>3)</sup> Ib. I, 7 p. 46.

<sup>4)</sup> lb. II, 19.

fo wie er auch g. B. bie Bahl ber Sterne nicht gu beftime men vermoge; aber er verwirft barum bie Bedeutung felbst folder Fragen nicht ganglich; fie haben ihren Rugen in folden Fallen, in welchen fie gebraucht werben tonnen ') Daber weift er auch bie Pflicht nach, logische Untersuchungen aufzunehmen. Die Gabe ber beutlichen Rebe miffe man als eine Sabe Sottes achten, fie auszubilben fuchen und nicht trage, noch feig zu einem folchen Beschafte fein, als fürchte man bie Schwierigkeiten, auf welche wir babei Mur burften wir nicht wie die Dialektis ftogen konnten. ' fer dies als ben 3med unseres Lebens ansehen2), sonbern nur als Mittel habe es feinen Berth; es biene gum Be weise und zur Unterscheibung richtiger und falscher Beweise b). Aber nicht allein in biesem Ginne will er bie Logit ausgebildet miffen, fonbern er weift ihr noch ein anberes Geschaft an, indem sie bie Beweise fur bie Richtige keit der Beweise und Sicherheit im Urtheil uns au verschaffen habe 1). Dabei aber vergift er nicht, Die Unterordnung ber Logit unter ben praftischen 3med fart ber Der erfte und nothwendigste Theil ber Phis vorzuheben. losophie, erklart er, betrifft bie Anwendung ber Lehren, 3. 23. bag man nicht luge; ber anbere Theil bie Beweise, g. B. warum man nicht lugen folle, ber britte enblich be fidtigt die Beweise. Dies ift der logische Theil, welcher bie Beweise untersucht, zeigt, was ein Beweis ift und bas

<sup>1)</sup> Ib. II, 21 p. 308.

<sup>2)</sup> Ib. II, 23.

<sup>3)</sup> Ib. I, 4; II, 12; 25.

<sup>4)</sup> Ib. III, 2; manuale 52 Schweigh. (51 Upt.)

ein gegebener Beweis richtig. Diefer lette Theil ift wothwendig, aber nur wegen bes zweiten und ber zweite nur wegen bes erften !). Man bemerkt wohl, bag biefe Eins theilung keinen recht wiffenschaftlichen Gehalt bat, und aberhaupt werben wir gesteben muffen, bag bie miffenschaftliche Form bas Schwächste in ber Lehre bes Epikte tos ift, aber fie brudt boch binlanglich bie Gefinnung bes Mannes aus. Ihm ist bie Philosophie ihrem 3wede nach eine Lebensweise, alles Unbere in ihr ift nur Mittel. Beweilen erinnert er ' fich wohl, bag in ber vernünftigen Lebensweise auch bas wiffenschaftliche Forschen feine befimmte und pflichtmäßige Stelle haben mochte; er ruft aus: was tann fur ben Menfchen mehr fich fchicken, als bas Lob Gottes zu fingen ? Bare ich eine Rachtigall, ich thate es, wie bie Nachtigall es kann. Was kann ich, ein lahmer Greis, Befferes thun, als ein foldes Loblied für bie gange Denschheit anftimmen 2) ? Gott hat ben Denschen gemacht, ihn und bie zwedmäßige Drbnung feiner Berte zu schauen und auszulegen3). Warum wibmet sich nun aber Spittetos nicht fleißiger biefem Berte? Barum lagt

<sup>1)</sup> Man. l.l. ὁ πρώτος καὶ ἀναγκαιότατος τόπος ἐστὶν ἐν φιλοσοφία ὁ τῆς χρήσεως τῶν θεωρημάτων οἶον τὸ μὴ ψεύθεσθαι ὁ δεύτερος ὁ τῶν ἀποδείξεων οἶον, πόθεν ὅτι οὐ δεῖ ψεύθεσθαι; τρίτος ὁ αὐτῶν τούτων βεβαιωτικὸς καὶ διαρθρωτικός οἶον, πόθεν ὅτι τοῦτο ἀπόδειξις; τί γάρ ἐστιν ἀπόδειξις; τί ἀκολουθία; τί μάχη; τί ἀληθές; τί ψεῦδος; οὐκοῦν ὁ μὲν τρίτος τόπος ἀναγκαῖος διὰ τὸν δεύτερον, ὁ δὲ δεύτερος διὰ τὸν πρῶτον. Disa. I, 4; 7.

<sup>2)</sup> Diss. I, 16.

<sup>3)</sup> Ib. I, 6. τὸν ở ἄνθρωπον θεατήν εἰςήγαγεν αὐτοῦ τε καλ τῶν ἔργων τῶν αὐτοῦ καλ οὐ μόνον θεατήν, ἀλλά καλ ἐξηγητήν αὐτῶν.

er es bei einer ganz allgemeinen Borftellung von ber Orbnung ber Natur und ber Bernunft in allen ihren gesetzmäßigen Entwicklungen bewenden? Es ist unstreitig, weil er etwas noch hoher schatt, als biefe wiffenschaftliche Betrachtung, nemlich bie pflichtmäßige Ausbildung unferes Sanbeins in ber uns umgebenben Belt und unferer Gefinnung in uns felbst und gegen anbere Menschen. Darum foll eine jebe Philosophie in ben Werken fich bewähren; so wie die Schaafe in Milch und Bolle zeigen, baß fie ihr Autter, so foll ber Philosoph in seinen Berken kund geben, baf er feine Biffenschaft verbaut habe 1). Deswegen schätzt er auch bie wissenschaftliche Ausbildung, welche Die Logif burch ben Platon, ben Ariftoteles und Die Stois Ber erfahren hatte, nur gering; er wirft ben Logifern feis ner Beit vor, fie wußten biefelbe nicht gum Unterrichte bes gemeinen Mannes ju gebrauchen; fie fei eine Biffenfchaft geworben fur ben Gelehrten, fur bie Schule; bas Beispiel bes Gofrates halt er ihnen vor, welcher einen Seben auf bie Anwendung der logischen Regeln zu führen mußte 2).

Nach bem vorher Angeführten läßt es sich erwarten, baß er auch die Physik nur als ein Mittel für die Ethik zu gebrauchen gedachte. Es ist aber merkwürdig genug, baß er sie gar nicht als einen besondern Theil der Philossophie erwähnt, sondern alle Untersuchungen derselben mit den ethischen Untersuchungen zusammenfallen läßt. Nehsmen wir an, daß in der vorher angeführten Eintheilung

<sup>1)</sup> Man. 46; diss. I, 4.

<sup>2)</sup> Diss. II, 12.

ber philosophischen Untersuchungen bie alte Eintheilung ber Philosophie angebeutet werbe, so wurde ber Physik bas Geschäft zufallen, bie Grunbe anzugeben, weswegen wir fo ober fo handeln follten. Und bies wurde gar nicht ubel zu bem ftoischen Grundsate paffen, nach welchem bas Sittliche in bem Leben nach bem Gesetze ber Natur be fteben foll, wobei es naturlich barauf antam, zu erforschen, was bas Gefet ber Natur im Allgemeinen forbere und was es auch besonders bem Menschen vorschreibe. auf ift nun auch Epiktetos nicht felten aus; boch mochten wir nicht fagen, daß er bas Geschaft ber Phyfit biers . auf beschrankt batte. Es mochte ihm wohl Ernft fein, wenn er die Ordnung ber Ratur ju erforschen fut ein wurdiges Geschäft bes Beisen anerkannte. Aber alle bie Lebe ren, welche in feinen Reben enthalten nach ber gewohnlis chen Gintheilung ber Stoifer jur Physit gezogen werben mußten, Die Lehren über bie Gotter, über bie Bufammens setzung bes Sanzen, über bie Natur bes Menschen und feiner Theile, werben boch fast burchgangig in irgend eis ner Beziehung gur Ethif von ihm genommen, und baß fie ihm nur ein untergeordnetes Intereffe einflogten, erfieht man am beutlichsten baraus, bag er fie als abgemachte Lehren behandelt und ohne weitere Forschung in ihnen gewohnlich ben Meinungen ber Stoifer ober auch einiger anbern. Philosophen sich anschließt. Wir werden baber nur wenig von ihnen zu ermahnen haben, und bies wird fich auf ungezwungene Beife an feine fittlichen Borfchriften anschließen laffen.

Bas die Sittenlehre des Epiktetos eindringlich und lehrreich, für Biele zu einem Gegenstande der Liebe und

ver Bewunderung gemacht hat, das liegt vormehmlich in ihrer Einfathheit, in der Großartigkeit der Gesinnung, aus welcher sie hervorgegangen, und in der Folgerichtigkeit, welche sie die einen gewissen Punkt erreicht hat. Ihre Einfachheit tritt am meisten in dem kurzen handbuche hervor; deswegen hat auch dieses immer mehr Liedhaber gestunden, als die langeren Abhandlungen des Arrianos. Wir werden spater Gründe anführen können, weswegen die Lehre des Epiktetos einer weitlauftigern Aussührung sich nicht unterziehen konnte, ohne in vielsaltigen Wieders holungen sich abzuschwächen.

Beibe Werke fangen nicht unpassend an mit einer Unterscheidung bessen, was in unserer Gewalt ist und was nicht. Epiktetos lehrt, in unserer Gewalt sei nur das, was unser Werk ist; zu diesem aber rechnet er unsere Meinumzen, unsern Trieb, unser Begehren und Verabscheuen. Was dagegen außer uns ist, unser Körper, unser Besit, Ruhm und Herrschaft, alles dies sei nicht unser Werk und nicht in unserer Gewalt. Hierüber sich zu täuschen, das sühre in die größeste Verwirrung, in alles Unglück, in jede Uns zuhe und Sklaverei der Geele\*). Man sieht, wie er den Begriff der menschlichen Freiheit zugleich sesthalt und bes schränkt. Er hält ihn so sest, daß er darauf seine ganze Lehre daut. Selbst Zeus kann den Willen des Renschen

<sup>\*)</sup> Man. 1. των δντων τὰ μέν ἐστιν ἔφ' ἡμῖν, τὰ δ' οὸκ ἔφ' ἡμῖν. ἔφ' ἡμῖν μὲν ὑπόληψις, ὁρμή, ἔρεξις, ἔκκλισις καὶ ἔνὶ λόγφ ὅσα ἡμέτερα ἔργα, οὺκ ἔφ' ἡμῖν δὲ τὸ σῶμα, ἡ κτῆσις, δόξαι, ἀρχαὶ καὶ ἐνὶ λόγφ ὅσα οὺχ ἡμέτερα ἔργα. Dina. I, 1.

nicht befregen, benn er wird es nicht wollen 1); wenn Gott ben Theil feines Befens, welchen er von fich genommen und uns gegeben bat, ber Nothwendigkeit unterworfen batte, so ware er nicht Gott und truge nicht die gehörige Sorge fur und 2). Er beschrantt ben Begriff ber Freiheit aber auch, indem er nicht zugeben will, daß wir über ir gend etwas Underes Gewalt baben, als über uns felbft. über unsere Vorstellungen und über die Richtung berfel-Der Gebante, welcher in ibm und burch feine gange Lebre berricht, ift: wir find Buschauer in dieser Belt, Bus schauer Gottes und feiner Berfe, Ausleger berfelben und nichts mehr 3); bies ift bie Rolle, welche wir in biefer Belt ju fpielen haben, mehr muffen wir nicht begehren ; bann werben wir uns unsere Freiheit bewahren. zu begehren, das wurde beißen einen tadelsüchtigen Buschauer ber Berke Gottes abgeben wollen ). Bollten bie Gotter etwa und nicht mehr gemahren? Gie wurden es wohl gethan haben, wenn sie gekonnt hatten. Denn ba wir auf der Erbe und an einem folden Rorper und an

<sup>1)</sup> Diss. I, 1 p. 10; III, 3 p. 365.

<sup>2)</sup> Ib. I, 17 p. 96. εὶ γὰρ τὸ ἴδιον μέρος, ὁ ἡμῖν ἔδωπεν ἀποσπάσας ὁ θεός, ὑπ' αὐτοῦ ἢ ὑπ' ἄλλου τινὸς πωλυτὸν ἢ ἀναγπαστὸν πατεσπεψάπει, οὐπέτι ἂν ἢν θεός, οὕτ ἐπεμελεῖτο ἡμῶν, ὅν δεῖ τρόπον.

<sup>5)</sup> Ib. I, 6 p. 35. τὸν 'δ ἄνθρωπον θεατὴν εξεήγαγεν αὐτοῦ τε καὶ τῶν ἔργων τῶν αὐτοῦ, καὶ οὐ μόνον θεατήν, ἀλλὰ καὶ ἔξηγητὴν αὐτῶν. διὰ τοῦτο αἰσχρόν ἔστι τῷ ἀνθρώπος ἄρχεσθαι καὶ καταλήγειν, ὅκου καὶ τὰ ἄλογω ἀλλὰ μᾶλλον ἔνθεν μὲν ἄρχεσθαι, καταλήγειν δ' ἐφ' ὁ και ἀληξεν ἔφ' ἡμῶν καὶ ἡ φύσις. κατέληξε δ' ἐπλ θεωρίαν καὶ παρωκολούθησιν καὶ σύμφωνον διεξαγωγὴν τῆ φύσει.

<sup>4)</sup> Ib. IV, 1 p. 558.

ver Bewunderung gemacht hat, das liegt vormehmlich in ihrer Einfathheit, in der Großartigkeit der Gesinnung, aus welcher sie hervorgegangen, und in der Folgerichtigkeit, welche sie die auf einen gewissen Punkt erreicht hat. Ihre Einfachheit tritt am meisten in dem kurzen handbuche berevor; deswegen hat auch dieses immer mehr Liebhaber gessunden, als die langeren Abhandlungen des Arrianos. Wir werden spater Gründe ansühren können, weswegen die Lehre des Epiktetos einer weitlauftigern Aussührung sich nicht unterziehen konnte, ohne in vielsaltigen Wieders holungen sich abzuschwächen.

Beibe Berke fangen nicht unpassend an mit einer Unterscheidung bessen, was in unserer Gewalt ist und was nicht. Spiktetos lehrt, in unserer Gewalt sei nur das, was unser Werk ist; zu diesem aber rechnet er unsere Meinunzen, unsern Trieb, unser Begehren und Verabscheuen. Was dagegen außer uns ist, unser Korper, unser Besitz, Ruhm und Herrschaft, alles dies sei nicht unser Werk und nicht in unserer Gewalt. Hierüber sich zu täuschen, das führe in die größeste Berwirrung, in alles Unglud, in jede Unstuhe und Sklaverei der Geele\*). Man sieht, wie er den Begriff der menschlichen Freiheit zugleich sesthalt und besschrädt. Er halt ihn so fest, daß er darauf seine ganze Lehre daut. Selbst Zeus kann den Willen des Menschen

<sup>\*)</sup> Man. 1. των δντων τὰ μέν ἐστιν ἔφ' ἡμῖν, τὰ δ' οὐκ ἔφ' ἡμῖν. ἔφ' ἡμῖν μὲν ὑπόληψις, ὁρμή, ὅρεξις, ἔκκλισις καλ ἔνλ λόγφ ὅσα ἡμέτερα ἔργα, οὐκ ἔφ' ἡμῖν δὲ τὸ σῶμα, ἡ πτῆσις, δόξαι, ἀρχαλ καλ ἔνλ λόγφ ὅσα οὐχ ἡμέτερα ἔργα. Dina. I, 1.

nicht befregen, benn er wird es nicht wollen 1); wenn Gott ben Theil seines Befens, welchen er von fich genommen und uns gegeben bat, ber Nothwendigkeit unterworfen batte, so ware er nicht Gott und truge nicht die gehörige Sorge fur und 2). Er beschrantt ben Begriff ber Freiheit aber auch, indem er nicht zugeben will, daß wir über ir gend etwas Underes Gewalt haben, als über uns felbft, über unsere Borstellungen und über die Richtung bersels Der Gebanke, welcher in ibm und burch feine gange Lebre berricht, ift: wir find Buschauer in biefer Welt, Buschauer Gottes und feiner Berfe, Ausleger berfelben und nichts mehr 3); bies ist bie Rolle, welche wir in biefer Belt ju fpielen haben, mehr muffen wir nicht begehren ? bann werben wir uns unsere Freiheit bewahren. Debe zu begehren, das wurde beißen einen tadelfüchtigen Buschauer ber Berfe Gottes abgeben wollen '). Bollten bie Sotter etwa und nicht mehr gemahren? Gie wurden es webl gethan haben, wenn sie gekonnt hatten. Denn ba wie auf der Erbe und an einem folden Korper und an

<sup>1)</sup> Diss. I, 1 p. 10; III, 9 p. 365.

<sup>2)</sup> Ib. I, 17 p. 96. εὶ γὰρ τὸ ἴδιον μέρος, ὁ ἡμῖν ἔδωκεν ἀποσπάσας ὁ θεός, ὑπ' αὐτοῦ ἢ ὑπ' ἄλλου τινὸς κωλυτὸν ἢ ἀναγκαστὸν κατεσκευάκει, οὐκέτι ἂν ἢν θεός, οὕτ ἐπεμελεῖτο ἡμῶν, δν δεῖ τρόπον.

<sup>5)</sup> Το. Ι, 6 p. 35. τον 'δ' ἄνθρωπον θεατήν εξεήγαγεν αὐτοῦ τε καὶ τῶν ξργων τῶν αὐτοῦ, καὶ οὐ μόνον θεατήν, ἀλλὰ καὶ ἐξηγητήν αὐτῶν. διὰ τοῦτο αἰσχρών ἐστι τῷ ἀνθρώπος ἄρχεσθαι καὶ καταλήγειν, ὅπου καὶ τὰ ἄλογω ἀλλὰ μᾶλλον ἔνθεν μὲν ἄρχεσθαι, καταλήγειν δ' ἐφ' ὁ κατάληξεν ἔφ' ἡμῶν καὶ ἡ φύσις. κατέληξε δ' ἐπλ θεωρίαν καὶ παρωκολούθησιν καὶ σύμφωνον διεξαγωγήν τῆ φύσει.

<sup>4)</sup> Ib. IV, 1 p. 558.

folden Theilnehmern unserer Werke gebunden sind, so war es nicht möglich, von diesen außern Dingen in unserer Wirksamkeit nicht gehindert zu werden 1). Er halt sich daher streng an seinen Begriff von der Vernunft, welcher ihm nichts Anderes aussagt, als das Vermögen die Vorstellungen zu gebrauchen oder anzuwenden 2). Ueber seine Vorstellungen hat der Mensch Gewalt; alles Aeußere ist seiner Gewalt entzogen.

Der allgemeine Grundsat für das sittliche Handeln ergibt sich hieraus von selbst. Was du nicht vermagst, das wolle nicht. Nur deine Borstellungen also magst du ordnen, sie in den gehörigen Schranken halten und der Natur gemäß ausdilden. Dahin wirst du gelangen, wenn du dich beständig daran erinnerst, daß du nichts über das Aeußere vermagst und daß deswegen das Sute, nach welchem du streben kannst, nur in deinem Innern zu suchen sei. Du wirst alsdann nur der begreislichen Borestellung solgen, welche dir aussagt, daß nur in dem, was dem Willen unterworsen ist, das Gute und das Bose liegt, daß aber Alles, was dir dußerlich begegnet, weder gut,

<sup>1)</sup> Ib. I, 1 p. 7. ἄρά γε δτι οὐκ ἤθελον; ἐγὰ μὲν ὀοκα, ὅτε εἰ ἠδύναντο, κὰκεῖνα ἄν ἡμῖν ἐπέτρεψαν. ἀλλὰ πάντως οὐκ ἠδύναντο. ἐπὶ γῆς γὰρ ὄντας καὶ σώματι συνδεδεμένους τοιούτφ καὶ κοινωνοῖς τοιούτοις, πῶς οἰόν τ' ἦν εἰς ταῦτα ὑπὸ τῶν ἐκτὸς μὴ ἐμποδίζεσθαι;

Ib. I, 1. ἡ χρηστική δύναμις ταῖς φαντασίαις. Ib. I, 12 fin.
 p. 110; 30; II, 8 in. Man. 6. τι οὖν ἐστὶ σόν; χρῆσις φαντασιῶν.

<sup>5)</sup> Diss. II, 1 p. 167. ἡ οὐσία τοῦ ἀγαθοῦ ἐστὶν ἐν χρήσει φαντασιῶν, καὶ τοῦ κακοῦ ὡςαύτως, τὰ ở ἀπροαίρετα οὕτε την τοῦ κακοῦ ἀίχεται φύσιν, οὕτε τὴν τοῦ ἀγαθοῦ.

noch bofe ift und baber beine Geele nicht bewegen barf. weber zur Anklage ber Gotter noch ber Menschen '). Du wirft nicht betrübt werben, wenn bu etwas verlierst, benn bu wirft bir fagen: ich habe nichts verloren, mas mich angebt; nicht bas Deine ift mir entriffen worben, sonbern nur bas, mas außer meiner Gewalt mar, ift bavongegan-Rur ber Gebrauch ber Borftellungen ist bein. Bes ber Besit beruht auf Borftellungen. Was ift bas Beulen und Weinen? Es ist eine Meinung. Was ist das Unglud? Bas ber Saber? Bas bie Anklage? Alles bies find Meinungen Meinungen über bas, mas unferm Billen nicht unterworfen ift, als ware es gut ober bofe. biefer Deinungen; fich entschlägt und nur in bem Willen bas Gute und bas Bose sucht, bem tann man Ruhe ber Seele in jeber Lage versprechen 2).

Man sieht, wie biese Sittenlehre auf eine völlige Entsagung ausgeht. Nicht Einschränkung der Begierden auf das Nothwendigste oder auf die ersten Bedürsnisse der Natur ist ihr Ziel, sondern sie verlangt von uns eine ganzliche Ertödtung derselben. Diese Forderung stütt sie darauf, daß die Vernunft nichts Anderes als das Vernünfztige für gut und das Unvernünftige für dose anerkennen dürse. Nur das Unvernünftige ist dem Vernünftigen unserträgsich 3). Die Materie, in welcher der Gute arbeitet, ist nur seine eigene Vernunft; diese auszubilden, das vers

<sup>1)</sup> Diss. III, 8. οὐθέποτε γὰς ἄλλφ συγκαταθησόμεθα, ἢ οὖ φαντασία καταληπτική γίνεται.

<sup>2)</sup> Man. 6; diss. III, 3 p. 367 f.

<sup>3)</sup> Diss. I, 2. τῷ λογιστικῷ ζώω μόνον ἀφόρητόν ἐστι τὸ ἄλογον τὸ δ εῦλογον φορητόν.

Gesch. b. Phil. IV.

maa er, bas ift bas Geschaft bes Philosophen '). Die schlechte Borftellung burch bie gute gu vertreiben, bies ift ber schone Rampf, welchen wir kampfen sollen; er ift nicht leicht, aber er verspricht mabre Freiheit, Unerschutterlichs keit bes Gemuthe und eine gottliche Berrschaft über bie Bewegungen unserer Seele?). Richt leicht ift er, weil ein Jeber feinen Feinb in feinem eigenen Bufen tragt 3); weil wir geneigt find, von bem Meußern unsern Rugen und Schaben zu erwarten und um bas Meufere uns gu kummern, wabrend ber Philosoph einsehen muß, bag es nothwendig ift, wenn wir unser Inneres ausbilden wollen, bas Zeußere aufzugeben; zwischen beiben barf man nicht schwanten '). Es ift bie Gefahr vorhanden, bag bie Borftellungen, welche machtig und ftart gegen bie Bernunft tampfen, uns mit fich fortreißen; nicht zweimal, nicht einmal barf man ihnen unterliegen, sonft laffen fie uns eine Reigung, ihnen zu folgen, eine uble Gewohnheit (Les) jurid; ben Rampf gegen fie barf man nicht verweigern, wenn man fich ben rechten Nerv, Die Starte bes Philosophen gewinnen will . Besonders gegen ble Borftellung ber Luft muffen wir auf unserer hut sein, weil

Ib. III, 8. Ελη τοῦ καλοῦ καὶ ἀγωθοῦ τὸ ἔδιον ἡγεμονικόν. Man. 29 fin.; 48.

<sup>2)</sup> Diss. II, 18 p. 280 f.; III, 8 p. 367.

Man. 48. ἐνὶ δὲ λόγφ ὡς ἐχθοὸν ἐαυτὸν παραφυλάσσει καὶ ἐπίβουλον (sc. ὁ προκόπτων).

<sup>4)</sup> Ib. 13. Ισθι γάρ, δτι οὐ δάδιον την προαίρεσαν την σεαυτοῦ κατὰ φύσιν ἔχουσαν φυλάξαι καλ τὰ ἐκτός ἀλλὰ τοῦ ἐτέρου ἐπιμελούμενον τοῦ ἐτέρου ἀμελησαι πάσα ἀνάγκη. Ib. 29 fin.

<sup>5)</sup> Dias. II, 8; 18.

se uns durch ihre Sußigkeit und Annehmlichkeit anzuziehen pflegt '). Zuerst um gut zu werden, muß man zu der Aleberzeugung kommen, daß man schlecht ist?). Vorsichatig muß man sein in Allem, was dem Willen unterworssen, während man dagegen in Beziehung auf das Aeussere, was außer unserer Sewalt ist, kuhn sein darf?). Daher muß die Philosophie zuerst die Seele reinigen, und es ist zweierlei, was sie uns nehmen soll, den Dünkel, welcher nichts zu bedürfen glaubt, und das Nistrauen in seine eigene Kraft, als sei sie ungenügend, uns Ruhe der Seele zu verschaffen, da uns doch so Vieles und Großes zu unserm heile gegeben ist.).

Ie schwerer es ist, die Seele von dem Uebel der salsschen Meinung zu reinigen, um so mehr muß natürlich Epiktetos darauf ausgehen, durch richtige Einsicht, durch begreisliche Vorstellungen den Menschen im Guten zu des sestieftigen. Im Allgemeinen lehrt er hierüber, daß die alls gemeinen Begriffe (neodippers) über Sutes und Boses Allen gemein seien, so daß darüber kein Streit entstehen könne. Dazu zählt er nicht nur, daß ein Ieder anerkenne, daß nur das Sute nützlich und zu begehren, das Bose aber schäblich und zu sliehen sei, sondern auch, daß Ieder zugeden werde, das Gerechte sei schön und anständig.).

<sup>1)</sup> Man. 34.

<sup>2)</sup> Fragm. p. 741 ap. Stob. serm. I, 48.

<sup>5)</sup> Diss. II, 1. p. 167.

<sup>4)</sup> Ib. III, 14 p. 416 f. δύο ταῦτα ἐξελεῖν τῶν ἀνθρώπων, οἔησιν καὶ ἀπιστίαν. οἔησις μὶν οὖν ἐστὶ τὰ δοκεῖν μηδενός προςδεῖσθαι, ἀπιστία δὶ τὰ ὑπολαμβάνειν μὴ δυνατὸν εἶναι εὐρεῖν σε τοσούτων περιεστηκότων.

<sup>5)</sup> Ib. I, 22; II, 11 wird eine Euguros Errora bes Suten, ber

mag er, bas ift bas Geschäft bes Philosophen 1). Die folechte Borftellung burch bie gute zu vertreiben, bies ift ber schone Rampf, welchen wir kampfen sollen; er ift nicht leicht, aber er verspricht mabre Freiheit, Unerschutterlichs keit bes Gemuths und eine gottliche herrschaft über bie Bewegungen unserer Seele 2). Richt leicht ift er, weil ein Jeber feinen Feinb in feinem eigenen Bufen tragt 3); weil wir geneigt find, von bem Aeugern unfern Rugen und Schaben ju erworten und um bas Meußere uns ju kummern, wahrend ber Philosoph einsehen muß, bag es nothwendig ift, wenn wir unfer Inneres ausbilben wollen, bas Teugere aufzugeben; zwischen beiben barf man nicht fdwanken '). Es ift bie Gefahr vorhanden, bag bie Borftellungen, welche machtig und ftart gegen bie Bernunft fampfen, uns mit fich fortreißen; nicht zweimal, nicht einmal barf man ihnen unterliegen, fonst laffen fie uns eine Neigung, ihnen zu folgen, eine üble Gewohnbeit (Fic) gurud; ben Rampf gegen fie barf man nicht verweigern, wenn man fich ben rechten Nerv, bie Starte bes Philosophen gewinnen will '). Besonders gegen die Borftellung ber Luft muffen wir auf unserer hut fein, weil

Ib. III, 8. Ελη τοῦ καλοῦ καὶ ἀγαθοῦ τὸ ἔδιον ἡγεμονακόν. Man. 29 fin.; 48.

<sup>2)</sup> Diss. II, 18 p. 280 f.; III, 8 p. 367.

Man. 48. Ενὶ δὶ λόγφ ὡς ἐχθοὸν ἐαυτὸν παραφυλάσσει καὶ ἐπίβουλον (εc. ὁ προκόπτων).

<sup>4)</sup> Ib. 18. Ισθι γάρ, δτι οὐ ξάδιον την προαίρεσια την σεαυτοῦ κατὰ φύσιν έχουσαν φυλάξαι καλ τὰ ἐκτός ἀλλὰ τοῦ ἐτέρου ἐπιμελούμενον τοῦ ἐτέρου ἀμελησαι πάσαι ἀνάγκη. Ib. 29 fin.

<sup>5)</sup> Diss. II, 8; 18.

sie ums durch ihre Sasigkeit und Annehmlichkeit anzuziehen psiegt '). Zuerst um gut zu werden, muß man zu der Ueberzeugung kommen, daß man schlecht ist '). Worsichstig muß man sein in Allem, was dem Willen unterworssen, während man dagegen in Beziehung auf das Aeussere, was außer unserer Gewalt ist, kuhn sein darf '). Daher muß die Philosophie zuerst die Seele reinigen, und es ist zweierlei, was sie uns nehmen soll, den Dünkel, welcher nichts zu bedürfen glaubt, und das Mistrauen in seine eigene Kraft, als sei sie ungenügend, uns Ruhe der Seele zu verschaffen, da uns doch so Vieles und Großes zu unserm Heile gegeben ist ').

Je schwerer es ist, die Seele von dem Uebel der salsschen Meinung zu reinigen, um so mehr muß natürlich Epiktetos darauf ausgehen, durch richtige Einsicht, durch degreistliche Borstellungen den Menschen im Guten zu des seftigen. Im Allgemeinen lehrt er hierüber, daß die alls gemeinen Begriffe (neolistus) über Gutes und Boses Allen gemein seien, so daß darüber kein Streit entstehen könne. Dazu zählt er nicht nur, daß ein Ieder anerkenne, daß nur das Gute nühlich und zu begehren, das Bose aber schällich und zu siehen sei, sondern auch, daß Ieder zugeden werde, das Gerechte sei schon und anständig ).

<sup>1)</sup> Man. 34.

<sup>2)</sup> Fragm. p. 741 ap. Stob. serm. I, 48.

<sup>5)</sup> Diss. II, 1. p. 167.

<sup>4)</sup> Ib. III, 14 p. 416 f. δύο ταιτα εξελείν των ἀνθρώπων, οξησιν πελ ἀπιστίαν. οξησις μέν οὐν ἐστὶ τὸ δοπείν μηδενὸς προςδείσθαι, ἀπιστία δὲ τὸ ὑπολαμβάνειν μὴ δυγατὸν εἶναι εὐρεῖν σε τοσούτων περιεστηπότων.

<sup>5)</sup> Ib. I, 22; II, 11 wird eine ξμφυτος έννοια bes Guten, ber

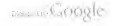
Aber ber Streit ber Meinungen entfteht nun, wenn von ber Unwendung biefer allgemeinen Begriffe auf besonbere Ralle bie Rebe ift, und ba ift ber Dunkel ber Unwissen= ben zu bekampfen, als fei ihre Meinung bie richtige. Der Philosoph beginnt zu biesem Zwecke bamit, zu zeigen, baß verschiebene und einander widerstreitenbe Meinungen über bas Gute im Einzelnen herrichen und bag ber Ginzelne felbst über verschiedene Salle urtheilend fich widerspreche. Dies ift bie widerlegende Runft bes Sofrates; bies bie Art, wie er gum Bekenntniß feiner Unwissenheit gu füh= ren wußte \*). Erst wenn man biese anerkannt hat, wird man zu lernen fuchen, wie bas Gute von bem Bofen unterschieden werben muffe. So wie man burch Geometrie und Musik ein Maaß fur bie Großen und fur bie Tone zu finden trachtet, fo muß man burch die Philosophie ein Maag fur bas Gute und Bofe ju gewinnen ftreben. Es fommt barauf an, von ben phyfischen Begriffen uber Gu= tes und Bofes als von allgemeinen Grundfagen aus burch richtige Mittelfage ju gultigen Schluffen über bas Gute und Bose im Einzelnen zu gelangen. Dazu führt bie Ueberlegung, daß nur ber Bille und die Berte bes Billens in unferer Gewalt, bie dugern Dinge aber, bie Gebulfen unseres Lebens, nicht in unserer Gewalt find. Da= mit jedoch hieraus ber richtige Schluß fich in uns befestige, bag nur in ben Werken unseres Willens bas Gute liege,

Gerechtigkeit, ber Glückfeligkeit u. f. w. angenommen, im Gegenfat gegen bie erworbenen Renntniffe, z. B. ber Mathematik.

<sup>\*)</sup> Diss. II, 11 p. 224 f.; 17; III, 14 p. 416 f.; 21 p. 441. Σωκράτει συνεβούλευε (sc. δ θεός) την έλεγκτικην χώραν έχειν.

bazu will Spiktetos noch manche andere Betrachtungen zur Hulfe gerusen wissen '). hierauf geben die einzelnen Sittensprüche des Spiktetos aus, welche alle in einzelnen Beziehungen basselbe Thema behandeln, nachzuweisen, wie unsere innere Glückseligkeit, das Gut unserer Seele, nur durch unsere eigene Schuld gestört werden könne.

Es wird nicht nothig sein, eine vollständige Uebersicht bieser Sate zu geben, da sie einer wissenschaftlichen Ausstührung ermangeln. Nur einiges Charafteristische heben wir heraus. Daß es an dem gewöhnlichen Arosigrunde der Stoiker dem Epiktetos nicht sehlen werde, läßt sich erwarten. Einem Jeden, welcher sein Leben unerträglich sindet, steht der Ausgang aus dem Leben frei. Aber der Weise wird nicht so leicht, nicht ohne genügenden Grund, nicht ohne sichere Zeichen des Willens der Götter seinen Körper, die ihm angewiesene Stelle in der Welt verlassen?). Er wird das Leben nicht unerträglich sinden; über Niemanden wird er sich beschweren, weder über Mensschen, noch über Götter. Nimmt ihm Iemand ungerechter Weise etwas, so denkt er: es ist dir verliehen worden, jetz wird es dir wieder genommen; was kummert es dich,



<sup>1)</sup> Ib. I, 22 p. 116. τε ούν εστε το παισεύεσθαι; μανθάνειν τας φυσικάς προλήψεις εφαρμόζειν ταζ επε μερους ούσεις καταλλήλως τῆ φύσει και λοιπόν διελείν, ὅτι τῶν ὄντων τὰ μεν εἰσιν ἐφ' ἡμῖν, τὰ δὲ οὐκ ἐφ' ἡμῖν ἐφ' ἡμῖν μὲν προαίρεσις και πάντα τὰ προαιρετικὰ ἔργα, οὐκ ἐφ' ἡμῖν δὲ τὸ σῶμα, τὰ μερη τοῦ σώματος, κτήσεις, γονεζς, ἀδελφοί, τέκνα, πατρίς, ἀπλῶς οί κοινωνοί. Œs folgen hiers auf weitiduftigere Kuseinandersehungen, welche die Borurthelle gegen biese Sehre zerstreuen sollen.

<sup>2)</sup> Ib. I, 29 p. 155; III, 24 p. 510 f.

burch wen ber Berleihende es von bir gurudforbert? Co lange es ihm gegeben ift, gebraucht er Alles als ein frems bes Gut; er betrachtet fich wie einen Banberer in ber Berberge, wie einen Saft an ber fremben Tafel; was ihm geboten wird, bas nimmt er mit Anstand, wenn die Reibe an ihn kommt; zuweilen schlagt er es auch aus; in bem einen Fall ift er ein wurdiger Gaft ber Gotter, in bem andern zeigt er fich sogar als Theilnehmer an ihrer herrs schaft '). Daber wird er auch feinem Reinde nicht schas bent er wird ibm vielmehr wohlthun, weil er weiß, bag Berachtung viel weniger bem gebührt, welcher nicht gu Schaben, als bem, welcher nicht ju nugen vermag 2). Den Fehlenben follen wir Bergeihung, Mitleiben angebeihen laffen, weil fie nur aus Unwissenheit, wie Blinbe feblen 3). Borfichtig follen wir überbies fein in bem Tabel Anberer, benn es tommt auf die Beurtheilung ihrer Grunds fate an und die Grundfate laffen fich nicht leicht aus ben außern Sandlungen beurtheilen '). Benn wir uns ungludlich fühlen, fo haben wir barüber keinen Unbern ans auklagen, wir allein find Schuld, benn nur unfere Bors ftellungen, unfere Grundfate machen und ungludlich. Rur ber Ungebilbete klagt Andere an; ber, welcher fich ju bilben beginnt, finbet nur fich ju tabeln; ber Gebilbete tas belt weber Unbere, noch fich '). Gine jebe Begierbe wur-

<sup>1)</sup> Man. 11; 15.

<sup>2)</sup> Stob. serm. XX, 61.

<sup>8)</sup> Diss. I, 18; 28.

<sup>4)</sup> Ib. IV, 8 in.

Man. 5. ઉரαν οὖν ἐμποδιζώμεθα ἢ ταρασσώμεθα ἢ ἰυπά μεθα, μηθέποτε ἄλλον κλιώμεθα, ἀλλ' ἐπυτούς, τοῦτ' ἔστε

bigt und herab und macht uns jum Stlaven beffen, was wir begehren. Dem, was wir schäßen, ordnen wir ums felbft unter, mag es auch fein, von welcher Art es will; wir follen baber eben fo wenig nach Ehre und Arbeit als nach Duffe und Gelehrsamkeit ftreben 1). Diese Freiheit son Begierben uns zu verschaffen, bagu bient eine Reibe von Ueberlegungen, welche uns die Natur beffen, mas bes gehrt wirb, und fein Berhaltniß ju unfern Begehrungen aux richtigen Ginficht bringen foll. Go lehrt uns Cpis Stetos, wenn wir unfer Rind ober unfere Frau lieben, beffen eingebent fein, daß fie Menfchen, bag fie fterblich find; benn fo wurden wir barauf gefagt fein, wenn fie flerben follten 2). Die Berganglichkeit aller außern Gitter follen wir mitten in ihrem Genug nicht vergeffen; auch immer uns im Bebachtnig erhalten, bag fie nicht unfer find und alfo auch nichts uns angehen. Dann werben and bie Borftellungen nicht mit fich fortreißen. and irgend etwas begegnet, so sollen wir an die Pahigkeit benten, welche wir in Begiebung auf baffelbe befigen. Bezug auf bas, was Luft gewährt, haben wir bie Fähigkeitme Enthaltsamfeit, in Bezug auf die mubevolle Arbeit haben wie bie Rabigkeit zur Ausbauer 3). Wenn eine Luft schmeichlerisch fich dir barbietet, so fturze nicht unüberlegt auf fie los, sonbern gebente ber Folgen, erinnere bich, wie bu über beine

τὰ ἐαυτῶν δόγματα. ἀπαιθεύτου ἔργον τὸ ἄλλοις ἐγκαλεῖν, ἔφὸ οἶς αὐτὸς πράσσει κακῶς, ἡργμένου παιθεύεσθαι τὸ ἔαυτῷ, πεπαιθευμένου τὸ μήτε ἄλλο, μήτε ἔαυτῷ.

<sup>1)</sup> Diss. IV, 4.

<sup>2)</sup> Man. 8; diss. III, 24 p. 506 f.

<sup>3)</sup> Man. 10.

Enthaltsamteit bich erfreuen, über beine Unenthaltsamteit Reue fühlen wirft. So wird bich die Borftellung ber Luft nicht fortreißen konnen 1). Nichts wird umfonft gefauft; wenn bu etwas verlierft, fo bente, bag bu bafur bie Unerschutterlichkeit beines Gemuths, welche bu jest bewähren kannst, eingekauft habest 2). Bei jebem Unternehmen prage bir ein, bag bu nicht nur biefes ober jenes, fondern daß bu auch beinen Willen ber Ratur gemäß erbalten willft. Fallt alsbann ein Sinberniß ein, fo wirft bu nicht unwillig werben, fonbern bir fagen: ich wollte ja nicht bies allein, sonbern ich wollte auch meinen Billen vernunftgemäß erhalten; bies wurde ich aber nicht thun, wollte ich über bas Geschehene unwillig sein 3). Auch Tugenbubungen verschmabt Epiftetos ju biefem 3wede nicht. Er will, daß man bie Reigung zu gewisfen Arten bes Thuns ober Laffens, welche uns unferer Eigenthumlichkeit nach beimobnt, burch Uebung in ber entgegengefetten Art überwinde, um feinen Billen von folden Reigungen zu befreien. Aber er billigt boch nicht bie unnaturlichen Tugendubungen, welche nur burch auffallenbe und schwere Runfte Staunen erregen 1). kommt Alles an, daß man frei zu fein wiffe, bag man lebe, wie man will. Dies erreichen aber nur bie Guten, welche ihren Willen in ihrer Gewalt haben; bie Schlechten leben nicht, wie fie wollen; fie werben von ihren Reigun= gen von ihren Borftellungen bezwungen und gerathen in

<sup>1)</sup> Ib. 34.

<sup>2)</sup> lb. 12.

<sup>3)</sup> Ib. 4.

<sup>4)</sup> Diss. III, 12.

Furcht und Angst, in die Unruhe ihres Geistes, welche fie nicht wollen ').

Die Beruhigung jedoch, die Freiheit von jedem Sinberniffe, welche bei folder Gefinnung Epiktetos feinen Bungern verspricht, ift nicht frei von einer schweren Bebingung. Es kommt barauf an, daß man nicht allein jebem Gelufte, sondern auch jeder Unhänglichkeit an bas Meußere gu entfagen wiffe. Unter ben Bewegungen ber Seele, welche bem Epiktetos bie Feinbe unserer Gemuthe: rube zu fein scheinen, ift auch die Liebe zu andern Denichen und zu ber menschlichen Gefellschaft überhaupt, und indem er biese verbammen zu muffen glaubt, tritt die Reigung gur Gelbstucht beraus, welche wir in ben Grundfaten ber kynischen und ftoischen Sittenlehre haben bemerten muffen. Wenn er bie außern Dinge, um welche wir uns nicht kummern sollen, aufzuzählen anfängt, so find barunter auch Eltern, Bruber und Kinder und felbst bas Baterland2). Nur um uns felbst follen wir besorgt Es ist Thorheit, wenn wir wollen, daß unsere Rinder nicht fundigen follen; wir konnen es nicht bewirten; wir ftreben nach etwas Unmoglichem. Saben fie bem Laster fich ergeben, so lagt fich bas nicht ungeschehen machen; wir muffen uns barüber nicht betrüben '). Gol len wir furchten, daß, wenn wir unser Kind nicht stra=



<sup>1)</sup> Ib. IV, 1.

<sup>2)</sup> Ib. I, 15; 22 p. 116; III, 3 p. 364 f.

<sup>3)</sup> Man. 14.

<sup>4)</sup> L. l. ούτω κῶν τὸν παῖδα θέλης μὴ ὁμαρτάνειν, μωρὸς εἶ· θέλεις γὰρ τὴν κακίαν μὴ εἶναι κακίαν, ἀλλ' ἄλλο τι.

fen, es schlecht werben burfte? Es ist beffer, bein Rind ift schlecht, als bu bift ungludselig '). Thoricht wurde es sein, wenn ich um die außern Guter Anderer mich bemus ben wollte; foll ich mein Gut vernachlaffigen, um Uns bern etwas zu verschaffen, was ihnen fein Gut ift ')? Dies ift bie Reigung ber Grunbfage bes Epiftetos, welche wir bisher betrachtet haben. Wir wollen barum nicht fagen, daß nicht noch eine andere Neigung in ibm wohne. Eine folche bemerken wir fogar, indem er jener Reigung gemaß uns alles Mitleiben bei bem Unglude Anberer verbietet; er verftattet uns boch, bag wir uns mitleibig stellen birfen, nur follten wir innerlich kein Mitleiben fühlen 3). Es ist merkwurdig ju fo ben, wie er lieber erlaubt, burch ben außern Schein bem Schmerze Anderer gefällig zu sein, als einen mabren Uns theil an bemfelben zu nehmen.

Wenn wir nun in biefer nachgiebigkeit einen anbern Bug feiner Denkart anerkennen muffen, fo lagt fich von

Disc. IV, 5. αν δε θέλη τον υίον μή αμαρτάνειν ή την γυναίκα, θέλει τὰ αλλότρια μή είναι αλλότρια.

Man. 12. πρεῖττον δὲ τὸν παϊδα κακὸν εἶναι ἥ σὲ κακοδαίμονα.

Ib. 24; diss. III, 3 p. 364. άλλ' έγω τὸ εμόν ἀγαθὸν ὑπερίδω, ενα σὰ σχῆς, καὶ παραχωρήσω σοι;

<sup>8)</sup> Man. 16. δταν κλαίοντα τόης τινὰ ἐν πένθει ἢ ἀποδημοῦντος τὰ τὰ ἐαυτοῦ, πρόςεχε μή σε ἡ φαντασία συναρπάση ὡς ἐν κακοῖς ὅντος αὐτοῦ τοῖς ἐκτός ἀλλ' εὐθὸς ἔστω πρόχειρον, ὅτι τοῦτον ἐλίβει οὐ τὸ συμβεβηκός ἄλλον γὰρ οὐ θλίβει ἀλλὰ τὸ δόγμα τὸ περλ τοῦτου μέχρι μέντοι λόγου μὴ ὅκνει συμπεριφέρεσθαι αὐτῷ, κᾶν οὕτω τύχη, καλ συνεπιστενάξαι πρόςεχε μέντοι, μὰ καλ ἔσωθεν στενάξης.

einem Manne, welcher fo viel ben Regungen feines Ge muthe nachgeforscht hatte, wie Epiktetos, auch wohl er warten, bag er biefem Buge einen allgemeinen Ausbruck in feiner Lebre gegeben baben werbe. Er verlangt von bem Beifen nicht die Gefühllofigkeit einer Bilbfaule, viels mehr follen wir in unferem Leben unferen naturlichen und gefellschaftlichen Berhaltniffen gemäß uns betragen, Die Arommigkeit gegen bie Gotter bewahren und unfern Pflichten ale Sohne, Bruber, Bater und Burs ger bes Staats genug thun '). Fur Baterland und Freund follen wir Alles zu thun und zu leiben übernehmen2). Wenn er ben Beruf eines Philosophen gewählt bat, fo mag er babei wohl an bie Beruhigung feiner eigenen Geele gebacht haben, aber nicht weniger bat er babei auch im Auge, in bemfelben ber Jugend ein Mufter und ein Wegweiser jum Guten ju fein ). Gine fo genaue Berbinbung finbet er unter ben Menschen, baß er zu fagen fich nicht scheut, wenn man ungeftort und gufrieden leben wolle, fo muffe man auch babin ftre ben, Mle, welche mit uns leben, ju guten Menschen ju machen '). Wie ift aber bamit zu vereinigen, bag wir nur um unfer Inneres, um Alles aber, was außer uns ift, burchaus nicht uns bekummern follen? Epiktetos findet

Diss. III, 2 p. 359. οὐ γὰς δεῖ με εἶναι ἀπαθἢ ῶς ἀνδειἀντα, ἀλλὰ τὰς σχέσεις τηροῦντα τὰς φυσικὰς καὶ ἔπιθέτους, ὡς εὐσεβἢ, ὡς υἰόν, ὡς ἀδελφόν, ὡς πατέςα, ὡς πολέτην.

<sup>2)</sup> Man. 52; diss. II, 7.

<sup>3)</sup> Diss. III, 21 p. 441.

<sup>4)</sup> Stob. serm. I, 57. εὶ βούλει ἀταράχως καὶ εὐαρέστως ζῆν, πειρώ τοὺς συνοικοῦντάς σοι σύμπαντας ἀγαθους ἔχειν.

hierzu wohl ein Mittel, welches die stoische Lehre ihm darbot, welches aber freilich auch wohl ihn hatte belehren sollen, daß Alles, was wir das Aeußere nennen, nicht so durchaus uns außerlich ist, als es zu sein scheint.

Wenn er die Schwierigkeiten überlegt, welche es hat, unsere Reigung zu schlechten Vorstellungen zu besiegen, so benkt er nicht allein baran, uns an das zu erinnern, was in unserer Gewalt und was unser Gut ist, und allerlei gute Regeln über die Werthschäung der Dinge und einzuprägen, sondern er ruft auch Gott zur Hülfe uns herbei. herenit erhebt sich seine Sittenlehre zu einem freiern Schwunge, indem sie an die alte Frommigkeit der Stoiker sich anschließt, ohne doch den Zug zu verleugnen, welcher seine Zeit der abergläubischen Verehrung der alten Götter schon längst entfremdet hatte?). Wenn wir den Gedanken sassen sass wir seine Sohne sind, wie sollen wir uns dann nicht erheben? Dieser Gedanke läst nichts Unedles, nichts Niedriges zu.). Das Wesen Gottes ist das Gute;

Diss. II, 18 p. 281. τοῦ θεοῦ μέμνησο ἐκεῖνον ἐπικαλοῖ βοηθὸν καὶ παραστάτην.

<sup>2)</sup> Epikketos spricht wohl zuweilen von ben Göttern; er empsiehlt auch zu opfern und zu spenden nach vaterländischer Sitte mit Andacht und Sorgsalt; er giebt auch wohl die Wahrhaftigkeit der Orakel zu; doch meistens spricht er von Gott oder von Zeus; er verwirft die Verehrung des Fibers und will von den Strafen des Hades nichts wissen, zwei gewöhnliche Punkte der Polemik seit langer Zeit. Ueberhaupt nahrt er die Hossung der Unskerblichkeit nicht. Man. 31; 32; diss. I, 19 p. 104; 22 p. 118; II, 7; III, 13 p. 413.

<sup>3)</sup> Diss. I, 3.

er hat uns alles Gute gegeben, was er zu geben vermochte, einen Theil feiner felbft, biefen Damon, biefen Gott, wels Berfchließe bie Thure, fchließe bas der uns inwohnt. außere Licht aus; bu wirft nicht allein, bu wirft nicht in der Kinsterniß sein, sondern brinnen wirst du Gott finben und das Licht, welches beinen Thaten leuchtet 1). les verbanken wir Gott, Alles ift feine Gabe, welche wir nach seinem Willen gebrauchen sollen. Die Sinne und bas, was zu ihrem Gebrauche gehort, bie außern Dinge, hat er uns nicht ohne 3wed gegeben; wir follen fie also auch zu gebrauchen ftreben. Aber am meisten muffen wir ibm verdanken, am meiften muffen wir richtig zu gebrauden trachten feine bochfte Gabe, Diefe Bernunft, welche Alles nach seinem Werthe schätt, welcher alles Uebrige bienftbar ift, mahrend fie allein frei gebietet und alle Berte burch die übrigen Krafte vollbringt2). Unsern Korper haben uns bie Gotter gegeben, freilich einen geringen Theil bes Sanzen, welcher gegen bie Große ber Belt gehalten fur gar nichts zu rechnen ift; aber es haben uns bie Gotter auch bas Großeste gegeben, bie Seele und bie Bernunft, welche nicht nach Breite ober Tiefe gemeffen wird, fonbern nach Erkenntniffen und Gefinnungen, in welchen wir bas Großeste erreichen und Gott gleich sein konnen. Daher follen wir auch fie besonbers ausbilben und

Ib. I, 14 p. 83. ωσθ δταν κλείσητε τὰς θύρας καλ σκότος ἔνδον ποιήσητε, μέμνησθε μηθέποτε λέγειν, δτι μόνοι ἐστέ, οὐ γάρ ἐστε· ἀλλ' ὁ θεὸς ἔνδον ἐστί, καλ ὁ ὑμέτερος δαίμων ἐστί καλ τίς τούτοις χρεία φωτός εἰς τὸ βλέπειν, τί ποιεῖτε;

<sup>2)</sup> Ib. II, 23.

in ihr unser Gut suchen '). Hat nun Gott ums so ber herrlichsten Gabe gewürdigt, so dürsen wir auch wohl verstrauen, daß er Alles so eingerichtet haben werde, wie es zu unserm Besten ist, wenn wir nur Alles nach seinem Werthe auffassen. Hieraus aber wird geschlossen, daß wir nicht die außern Verhaltnisse, in welchen wir uns sinden, verändern sollen, weil dies die Verhaltnisse nicht besser maschen würde, als sie Gott verliehen hat; nur unsern Sinn sollen wir den gegebenen Verhaltnissen anpassen 2). Wolsen wir nichts Anderes, als was Gott will, so werden wir wahrhaft frei sein und Alles wird uns geschehen nach unserm Willen. Ebenso wenig als Zeus werden wir gezywungen werden können 2).

Durch biese religiose Erhebung gewinnt nun Epiktetos auch das Mittel, mit der übrigen Welt einen jeden Einzelnen wieder zu verknüpsen, welchen er dadurch, daß er ihn auf die sittliche Gestaltung seiner Borstellungen allein anzuweisen strebte, von der übrigen Welt ganzlich absondern zu wollen schien. Die ganze Welt aber ist ja ein Werk Gottes; er hat sie zu einer allgemeinen Uebereins stimmung gebildet. Daher soll der Verständige in ihr nicht schlechthin seinem Willen solgen, sondern wie in allen Kunsten der Verständige dem gesehlichen Maase sich

<sup>1)</sup> Ib. I, 12 p. 77. οὐκ οἶσθα, ἡλίκον μέρος πρός τὰ δλα; τοῦτο δὰ κατὰ τὸ σῶμα, ὡς κατά γε τὸν λόγον οὐδὰ χείραν τῶν θεῶν, οὐδὰ μικρότερος λόγου γὰρ μέγεθος οὐ μήκει, οὐδ ὕψει κρίνεται, ἀλλὰ δόγμασιν. οὐ θέλεις οὖν καθ' ἃ ἴσος εἶ τοῖς θεοῖς, ἐκεῖ που τίθεσθαι τὸ ἀγαθόν;

<sup>2)</sup> Ib. p. 75; man. 31.

<sup>&#</sup>x27; 3) Diss. II, 17 p. 270.

unterwirft, fo foll auch ber Gute ber gefehlichen Drbnung ber Belt fich unterwerfen 1). Beffer ift bas Gange als ber Abeil, beffer ber Staat als ber Burger; bu bift ein Theil bes Gangen, ein Burger bes allgemeinen Staats; orbne bich also bem Gangen unter, wolle nicht bein Beftes, sons bern bas Befte bes Staats, welchem bu angeborft. Erins nere bich, bag bu eine bestimmte Stelle in biefer Belt erhalten baft; biefer gemäß follft bu leben; barin find alle Pflichten gegen Bater und Bruber, gegen Staat mb Freunde enthalten; es kommt nur barauf an, fie zu erkennen und zu thun, um fich gang in Uebereinstimmung mit ber Belt zu erbliden. Der Gute, wenn er bie Butunft wußte, er wurde ruhig und aufrieden felbft au feis ner Krantheit, ju feiner Berftummelung und ju feinem Tobe mitwirken, wiffenb, baf ibm bies von ber Orbnung bes Beltalls gugetheilt fei?). Bir Alle follen bemnach ans erkennen, bag ein Jeber von uns eine bestimmte Rolle in ber Belt zu fpielen habe, und Reiner foll nach einer gros Bern Rolle ftreben, als er ausfüllen tann; er bat genug gethan, wenn er bas leiftet, mas feine Ratur gulaft's).

Ein Jeber wird naturlich fragen, woher er wiffen tonne, welche Rolle in ber Welt ihm angetheilt fei. Als

<sup>1)</sup> Ib. I, 12 p. 72 ff.

<sup>2)</sup> Ib. II, 9 p. 195; 10 p. 215 ff. διὰ τοῦτο καλῶς λόγουσεν οἱ φιλόσοφοι, ὅτι εἰ προήδει ὁ καλὸς καὶ ἀγαθὸς τὰ ἐσόμενα, συνήργει ἄν καὶ τῷ νοσεῖν καὶ τῷ ἀποθνήσκειν καὶ πηροῦσθαι, αἰσθανόμενός γε, ὅτι ἀπὸ τῆς τῶν ὅλων διατάξεως τοῦτο ἀπονέμεται κυριώτερον δὲ τὸ ὅλον τοῦ μέρους καὶ ἡ πόλις τοῦ πολίτου.

<sup>5)</sup> Ib. I, 2; man. 24; 87.

bem Epiktetos biefe Frage vorgelegt wurde, war er auch nicht um eine Antwort verlegen. Er meinte, fo wie ber Stier in ber Beerbe miffe, mas feines Umtes fei, fo miffe auch ein Jeber mit ber Ausruftung, welche er von Natur empfangen habe, was er ihr gemäß vollbringen folle, nur wurde man ein Stier eben so wenig als ein tuchtiger Mensch ploglich und ohne Uebung feiner Rrafte \*). Alfo in ber Uebung unserer Rrafte follen wir bie Bestimmung gewahr werben, welche wir zu erfüllen haben. weift Epiktetos auch hieruber wieder einen Jeden auf fich felbft, auf fein eigenes und eigenthumliches Bewußtfein. Man barf sich baber nicht wundern, daß er eine allgemeine und wiffenschaftlich gehaltene Auseinanberfehung ber ethischen Lehren zu geben nicht vermocht hat. kam ihm barauf an, bag ein Jeber in fich felbst feine fittliche Bestimmung finden muffe; feine Lehren konnten baber nur barauf abzweden, in ihm ben Billen hierzu anzuregen und burch Ermahnungen zu fraftigen. ganze Lehre mußte eine afcetische Form annehmen.

Man hat zuweilen die Sittenlehre des Spiktetos mit der chriftlichen verglichen, und es läßt sich nicht leugnen, daß beide bei wesentlichen Verschiedenheiten auch viele Vergleichungspunkte darbieten. Diese sind hauptsächlich



<sup>\*)</sup> Diss. I, 2 p. 18. ἐπύθετό τις, πόθεν οὖν αἰσθησόμεθα τοῦ κατὰ πρόσωπον ἔκαστος; Πόθεν δ ὁ ταῦρος, ἔφη, λέοντος ἐπελθόντος μόνος αἰσθάνεται τῆς αὐτοῦ παρασκευῆς και προβέβληκεν ἐαυτὸν ὑπλρ τῆς ἀγέλης πάσης; ἢ δῆλον, ὅτι εὐθὺς ἄμα τῷ τὴν παρασκευὴν ἔχειν ἀπαντῷ και αἴσθησις αὐτῆς; και ἡμῶν τοίνυν ὅςτις ἄν ἔχοι τοιαύτην παρασκευήν, οὐκ ἀγνοήσει αὐτήν κτλ.

in der religiösen Richtung gegrundet, welche die Borschrifs ten bes Epiftetos nehmen. Daburch erheben fie fich auch iber ben philosophischen Stoly, welcher sonft nicht ohne Grund ben Stoifern jum Borwurfe gemacht worben ift. Richt nur bag Epiftetos feinem Beifen jeben Stola gegen Undere verbietet und überhaupt ben Grundsat einscharft. bag man über Andere nicht richten folle, weil ihr Inneres, bas, worin ihr wahrer Werth liegt, ihre Grundfate, fcwer zu erkennen 1); nicht nur bag er uns aufforbert, bie Berachtung Anderer gedulbig zu ertragen"); er bringt auch besonders auf Demuth in bem Gedanken an Gott. Berbanne jeden Sochmuth; bas Gute, welches bu in bir befigeft und ertenneft, ift boch nur von Gott bir gegeben; welche Stelle bu in ber Belt einnimmft, von Gott ift fie bir beschieben; Mues ift Gottes Gabe3). Diese Betrachtungen, welche burch feine ganze Lehre hindurchgeben, lass fen feine Art bes Stolzes auffommen.

Die Grundsate des Epiktetos haben den entschiedens ften Sinflus auf die Denkart vieler seiner Zeitgenossen und auch der folgenden Geschlechter gehabt. Fast Alles, was aus der stoischen Sittenlehre auf die spatere Zeit überges gangen ift, ift von ihm auss oder durch ihn hindurchges gangen; es ift meistens nur ein Nachklang seiner Gesins

<sup>1)</sup> Man. 83; 42; diss. IV, 8.

<sup>2)</sup> Man. 13.

<sup>5)</sup> Man. 22. σὺ δὲ ὀφρὺν μὲν μὴ σχῆς τῶν δὲ βελτίστων σοι φαινομένων οῦτως ἔχου, ὡς ὑπὸ τοῦ θεοῦ τεταγμένος εἰς ταύτην τὴν χώραν. Cf. Marc. Anton. XII, 26. οὐδὲν ἔδιον οὐδενός. ἀλλὰ καὶ τὸ τέκνιον καὶ τὸ σωμάτιον καὶ αὐτὸ τὸ ψυχάριον ἐκεῖθεν (ἐκ τοῦ θεοῦ) ἐλήλυθεν.

Gefch. b. Phil. IV.

nungen und feiner Lebre. In viesem Lichte baben wir auch bie Philosophie bes Raifers DR. Aurelius Antos ninus zu betrachten. In ben furgen Ginnspruchen, welche feine Bucher "Un fich felbft" enthalten, erwähnt er es als eine bankenswerthe Gabe, bag er von feinem Lebrer Ruflicus mit ben Lebren bes Eviftetos befannt gemacht morben 1), und in ber That gleichen bie Borschriften, welche er gibt, genau bem, mas fruber Epiktetos anempfohlen batte, nur baf fie meiftens eine besondere perfonliche Beziehung zu ihm felbft haben, während bie Borfchriften bes Epiktetos fur feine Schuler bestimmt waren. bemerken wir besonbers, wenn ber gute und eble Raiser bei ber allgemeinen Regel, um Unbere fich nicht zu fummern, doch die Ausnahme macht, wenn es nicht zum of= fentlichen Rugen gereiche ober wenn man feinen Damon nicht als einen folchen erkannt habe, ber zu einem romis fchen und politischen Leben, ju bem Leben eines Berrichers beftimmt fei 2).

Bei bieser Beschaffenheit seiner Sittensprüche wurden wir sie ganz übergeben konnen, wenn sie und nicht bens noch zu einigen Bemerkungen Beranlaffung barboten, welche bie Richtungen ber spätern Stoiker noch in ein ftarkeres Licht segen 3). Bergleichen wir sie mit ben Lehs

I, 7. Epiktet wird auch erwähnt IV, 41; VII, 19; XI, 34; 36-38.

<sup>2)</sup> III, 4; 5. Cf. IX, 29.

S) Wer genauere Ausfunft über bie einzelnen Lehren bes Antoninus sucht, ben verweisen wir auf: De Marco Aurelio Antonino imperatore philosophante ex ipsius commentariis scriptio philologica. Instituit Nic. Bachius. Lips. 1826. 8.

ren ber altern Stoa, so konnen fie uns nur als sehr unwissenschaftlich erscheinen. Alles, was nach einer wissenschaftlichen Form ftrebt, ift ihnen fremd, und beswegen lieben es bie neuern Stoiter, nur in furgen, ungufammenbangenben Sagen bruchftudweise fich zu außern. ninus tabelt formlich bas Forschen in die Tiefe und Beite, sone bag man bebente, allein immer bei fich ju fein und feinen Damon fich zu befreunden 1). Man erinnert fich babei an ben Epiktetos, wie er uns aufforbert, bie Sinne wie die Thuren nach außen zu verschließen, um bas innere Licht unseres Damons zu erbliden. Dies war gewiß nicht bie Denkart ber alten Stoa, welche aus ber finnlichen Babrnehmung bie Erkenntnig aller Babrheit fcbopfen zu muffen glaubte. Antoninus aber ift voll von folchen Aufforderungen. Er will, bag wir nur unsern Damon rein erhalten, bag wir in uns einkehren, uns in uns erneuen und in une Rube finden follen 2). Auf bas Scharffte fcneis bet er von emander ab das, was wir find, unfere Bernunft, und bas, mas unfer Schickfal und angefügt hat, und verlangt, bag wir von bem lettern uns rein erhalten follen, um ein freies und ruhiges Leben ju fuhren 3). Wenn wir feben, wie biefe Stoiter nach nichts mehr fich febnen,

<sup>1)</sup> II, 13. οὐδὲν ἀθλιώτερον τοῦ πάντα κύκλῳ ἔκπεριερχομένου καὶ τὰ νέρθεν γᾶς, φησίν, ἐρευνῶντος καὶ τὰ ἐν ταῖς ψυχαῖς τῶν πλησίον διὰ τεκμάρσεως ζητοῦντος, μὴ ἀἰσθομένου δέ, δτι ἀρκεῖ πρὸς μόνῳ τῷ ἔνδον ἑαυτοῦ δαίμον εἶν αι καὶ τοῦτον γνησίως θεραπεύειν.

III, 12; IV,3. συνεχώς οὖν δίδου σεαυτῷ ταὐτην τὴν ἀναχώρησιν καὶ ἀνανέου σεαυτόν. VII, 28; 59. Θείπε Χυβε ὑτάσε [inb: εἰ ἐαυτὸν ἀναχωρεῖν, εἰς αὐτὸν συνειλεῖσθαι, ἔνδον βλέπειν.

<sup>3)</sup> XII, 3.

als nach Rube ihres Gemuths, wie fie biefe Rube zu gewinnen hoffen, indem sie sich vollig von der Außenwelt gurudgieben und nur wie gleichgultige Wertzeuge bes gott= lichen Willens in bem Aluffe bes außern und eiteln Lebens fich betrachten'); fo konnen wir auch hierin bie Lehre ber alten Stoa nicht wieberfinden, welche gerade in bem Leben ber Welt, in bem ftetigen Fluffe lebendiger Thatigkeit alles Sute fand. Eine mannliche und muthige Denkart wollen awar auch biefe Stoiter in fich nahren, aber mehr gum Ertragen, als gur That; ihr größtes Bemuhn ift es bie Berbannung und ben Tob verachten zu lernen. Dan fann zwar nicht leugnen, bag bie Reime biefer Unficht ichon in ber Lehre ber alten Stoa lagen, aber fie hatten fich ihr mehr in ihrem Streite gegen die Beichlichkeit ihres Beit= altets, ale in ihrer wiffenschaftlichen Richtung ergeben, und indem biefe barauf ausging, Alles im Bufammenhange ber Welt zu erbliden, mußte fie bavon gurudhalten, eine fo unbebingte Burudbiebung ber vernünftigen Seele in fich felbst zu verlangen, wie es Antoninus thut. Diefer last und die vernunftige Geele in ber That in einem gang eigenen Lichte erblicken, inbem er fich gern gang aus bem Bufammenhange ber Welt heraussehen mochte. Die außern Dinge, meint er, berühren bie Seele nicht im Geringften; fie baben teinen Gingang in biefelbe; fie tonnen bie Seele nicht bewegen ober verandern; fie allein bewegt fich?). Die

<sup>1)</sup> Die Sitetbeit aller Dinge ist ein Lieblingsthema bes Antoninus; man sehe nur im zehnten Buche 11; 18; 31 (ovsws yao συνεχώς δεάση κα άνδρωπινα ααπνόν παι κό μηθέν. Cf. XII,
27; 33); 34.

<sup>2)</sup> V, 19. τὰ πράγματα αὐτὰ οὐο ὁπωςτιοῦν ψυχῆς ἄπτεται

Freiheit, welche er der Vernunft zuschreibt, ift so unbedingt, daß sie durch keine außern hindernisse in ihrer natürlichen Bewegung gestört werden kann, während alles Andere, nach Aristotelischer Lehre, zuweilen gegen seine Natur sich bewegen muß '). Dies ist wahrlich eine seltsam fremdartige Einschaltung in die Natur des Ganzen. Wenn Anstoninus alle die vergänglichen und eiteln Dinge umseres Lebens verächtlich bei Seite wirft, so hält er nur den Werth der Philosophie sest, weil sie unsern Damon rein und unverletzt erhält'), und vergist sast darüber, daß auch dieser Damon von ihm in keinem andern Sinne für unvergänglich gehalten wird, als alle Elemente unseres Körpers').

Finden wir nun diese Entwicklung der floischen Site tenlehre von der wissenschaftlichen Richtung der alten Stoa weit adweichend, so mussen wir dagegen anerkennen, daß sie eine Entschädigung für diesen Mangel einigermaßen in ihrer religiösen Gesinnung gewann. Aus dieser stammte ihr alle die Liebe, mit welcher sie doch die außere Welt zu umfassen strebte, obgleich sie von allem Neußeren sich zuruckzuziehen für nottig hielt. Aber besonders gern verweilte sie doch auch in dieser religiösen Gesinnung bei der Beschauung ihres Innern. Vom Antoninus wird noch viel

ούδε έχει εξούον πρός ψυχήν ούδε τρεψαι ούδε πνησαι ψυχήν δύναται τρέπει δε και κινεί αὐτή έαυτην μόνη. Geltsam, da boch die Geele nur eine αναθυμίασις αφ' αξματος ift. lb. 33.

X, 83. νοῖς δὲ καὶ λύγος διὰ παντὸς τοῦ ἀντιπίπτοντος οὕτως πορεύεσθαι δύναται, ὡς πέφυκε καὶ ὡς θέλει.

<sup>2)</sup> II, 17.

<sup>3)</sup> Gewöhnlich fpricht er fich aber bie Unsterblichteit ber Seele zweifelhaft aus. Das im Aert Gesagte erhellt aus IV, 21.

baufiger, als vom Epiktetos, ber innere Damon, bie Bernunft, ber Gott in uns angerufen \*).

So arbeitete biese Denkart ihrer vorherrschenden Richtung nach auf eine Absonderung bes Ginzelnen vom Allges meinen, auf ein gurudigezogenes Leben bin. 3mar liegt in ber religiofen Gefinnung, welche fie nahrte, auch ein Puntt ber Bereinigung bes Ginzelnen mit bem Allgemeinen und ber innern Beschauung mit bem thatigen Leben, inbem wir von ber allgemeinen gottlichen Natur, beren Theil wir find, unsere Rolle in biefer Welt empfangen haben follen, welche gewiffenhaft burchzuführen für unsere Pflicht angesehen wird; aber es lagt fich boch nicht verkennen, bag damit in ber That eine Borftellung angeregt wird, welche mit bem Streben Diefer Lehre, Die Seele auf fich felbst zu verweisen, nicht in Uebereinstimmung gebracht werben kann. Wenn in Berfolg biefes Strebens bie Seele geschildert murbe als ein Befen, welches von dem Meu-Bern in feinem Streben nicht gestort werben tann, wels ches auch nichts vermag über bas Aeugere, was hat fie alsbann noch gemein mit bem Leben ber Uebrigen, was kann fie ihnen leiften? Co wendet fich benn auch ihre religibse Dentweise ber Unficht gu, bag wir nur ben Lauf ber Natur gewähren laffen follen, überzeugt bavon, daß Alles so gut fei, wie die gottliche Borsehung es angeordnet.



<sup>\*)</sup> Man vergl. nur II, 18; III, 8; 6; 7; 12; 16; V, 27; XII, 8; 19; 26. Bach a. a. D. p. 34 n. 99 finbet biese Damono-logie ber Stoifer mit bem alten Glauben ber Griechen ganz in Uebereinstimmung. Sie ist aber wesentlich barin von ihr unterschieben, baß hier nicht von einem Damon außer uns, sons betn in uns bie Rebe ift, ber von unserer wahren Seele gar nicht unterschieben wirb.

Es wurde Frevel fein, wollten wir in biefe Schidungen eingreifen, wenn wir es auch tonnten.

Fur ben Gang unserer Geschichte ift es von mesent= licher Bebeutung, ju bemerken, wie bie neuern Stoiker burch ihre religiose Richtung ber griechisch sorientalischen Philosophie sich naberten. Sie arbeiteten ber Berbreitung ber Neu = Platonischen Philosophie vor, indem sie ben Weg ber Enthaltsamkeit von aller Berunreinigung mit bem Meu-Beren fur ben Beg gur Bereinigung mit bem Gottlichen amfaben, indem fie ebenso wie biefe burch ftrenge Tugendübung zur Ruhe ber Seele gelangen und bann bas Gottliche in fich schauen wollten. Sogar bis auf ben Ausbruck ftimmt Antoninus icon mit ben Reu-Platonifern überein, wenn er uns auffordert, uns . zu vereinfachen \*). Aber freilich noch find bie Stoffer nicht gang, mit ben Reu-Platonitern einig und in zwei Punkten befonders bemerken wir wesentliche Berschiedenheit amischen ihnen. Der erfte ift, baß fie ben alten Religionen fich nur wenig geneigt zeigen und ben Aberglauben, welcher in außeren Religionbubungen fich zu erkennen gibt, wenn auch nicht eifrig bekam= pfen , boch nur in febr beschrantter Beise gulaffen. Ihre religiose Gefinnung bat ben Charafter ber Frommigkeit eis ner fich absondernden Gette, fo wie fie benn auch in einen farten Gegenfat gegen bas gemeine Boll fich ftellen. Dies bringt sogar in ben Ion ihrer Sprache ein, welcher in fußlicher Beise Alles verkleinert, mas ber gemeinen Borftellung als bedeutend erscheint, und fo in Berkleinerungs= wortern bis jum Ueberdruß von bem Besitzlein, von bem

<sup>\*)</sup> IV, 26. ἄπλωσον σεαυτόν.

Künstichen, dem Seelchen und dergleichen Sachelchen spricht. Der zweite unterscheidende Punkt zwischen diesen Stotkern undde n Neu-Platonikern liegt darin, daß jene den philossophischen Untersuchungen über die Natur der Dinge, über Alles, was nicht unmittelbar zum Praktischen sührt, durchaus nicht geneigt sind; das Theoretische erscheint übenen nur als Mittel zum Praktischen, während die Neu-Platoniker das Verhältniß umkehrten und die alten theorestischen Untersuchungen mit dem größesten Eiser wieder vornahmen. Sowohl dies als das Zurückgehen auf die alten vaterländischen Religionen erhielt den Neu-Platonikern wieder eine größere Bedeutung, als sie den Werth der alten Bolksthümlichkeit gegen den Andrang der christlichen Relizion zu vertheidigen hatten.

Nach der Zeit des Antoninus finden wir keine Stoiker biefer praktischen Richtung mehr, welche von einigem Anssehn gewesen wären. Das Bedeutendste ihrer sittlichen Ansicht ging auf die Neu-Platoniker über. Das diese die Sprüche des Spiktetos nicht vernachlässigt haben, davon gibt die Erklärung, welche Simplikios über sie geschrieben hat, den vollständigsten Beweis; einzelne Zeugnisse ähnlicher Art, würden nicht schwer beizubringen sein.\*).

<sup>\*)</sup> Ich will nur bie Spruche bes Porphyrios in feinem Briefe an bie Martella, die Empfehlung ber Pythagorischen Spruche abmelicher Art und ben Theosebios erwähnen, über welchen Suid. a. v. \*Enlungros u. Phot. bibl. c. 242 p. 339 a Bekk. nachzusehen find.

## Biertes Capitel.

Die gelehrte Philosophie und die neuern Steptiter.

Die Bebeutung der gelehrten Philosophie für diese Beit und ihr Berhältniß zu den Römern haben wir schon früher auseinandergeset, insoweit hinlanglich, als daraus erhellen mußte, daß die Fortentwicklung und das Leben dieser Beiten nicht auf dieser Seite gesucht werden durse. Doch einigermaßen lebt das Alte, selbst wenn es ein Beraltetes fein sollte, immer mit und fort, es greift in unsere Entwicklung ein, sollte es auch nur hemmend wirken. Es ist daher nothwendig, den Umfang der Ueberlieserungen zu kennen, in welchen es den Zeiten übertragen wird, deren Ratur wir erforschen mochten.

Bie die Fortpflanzung der Epikurischen und der stois schule geschah, haben wir schon früher erwähnen mussen. Doch bleibt von der letztern noch zu erinnern übrig, daß neben der Schule der Stoiker, welche mit der Sittenlehre saft ausschließlich sich beschäftigte, noch ein and derer Zweig derselben Schule einherlief, welcher auf eine gelehrte Weise die Lehren der alten Stoa sortpflanzte. Dies deweisen die häusigen Ausschlle der von uns erwähnsten Stoiker, besonders des Epiktetos gegen die Philosophen seiner Zeit, welche sich vorzugsweise mit logischen Fragen beschäftigten \*); dies deweist auch die Polemik der Veripatetiker, der Skeptiker und selbst der Neu-Platoniker gegen die Lehren der alten Stoa. Doch sind uns von

<sup>\*)</sup> Epict. diss. III, 2 p. 359. of de vur quiosoque.

bieser gelehrten Schule ber Stoiker so viel als gar keine Nachrichten übrig geblieben, ein Verlust, welchen wir leicht verschmerzen können. Der Basileides, welcher zu den Lehrern des Marcus Antoninus gezählt wird und über dessen Lehre Sertos der Empiriker uns eine Angabe erhalten hat \*), durste zu dieser gelehrten Schule der Stoiker gehört haben.

Mehr ist uns bekannt von ber Wirksamkeit ber Platonischen und ber peripatetischen Schule bieser Beit. ift unftreitig bebeutenber gewesen, benn fie hatte eine be beutenbere Anfgabe. Die Sauptzüge, die Eigenthumlichkeiten bes ftoischen Systems und ber ftoischen Lehrart maren nie fo in Bergeffenheit gerathen, wie bies mit bem wahren Inhalte und ber wahren Form ber Platonischen und der Aristotelischen Philosophie der Fall war. ben Unbrang einer neuen Lehre und einer neuen Lebensrichtung ihre Stellung zu nehmen, hatten Afabemiler und Peripatetiker fie ohne Absicht ober mit Bewußtsein verhullt ober entstellt. Es galt in der That einer Wieder= herstellung bieser Lehren, bieser altern Formen bes wiffenschaftlichen Denkens. Unternehmungen folder Art gelingen benn freilich nie gang; sie enben immer in einer Umbilbung bes Alten.

Die Wieberherstellung ber Platonischen Philosophie mochte wohl zu berselben Zeit begonnen haben, als die Romer ber altern griechischen Litteratur ihren Fleiß zuwensbeten. Der Afademiker Areios Didymos, welcher über die Lehren bes Platon und anderer griechischer Phi-

<sup>\*)</sup> Adv. math. VIII, 258.

losophen schrieb, ift wahrscheinlich nicht viel junger '). Damals wurde auch die Zurichtung ber Platonischen Gewrache fur bas Lefen, ihre Eintheilung fur ben Gebrauch zum Unterrichte in der Philosophie betrieben, über welche und mancherlei verschiebene Meinungen angeführt werben 3). Bas wir über biese Thatigkeit ber Platonischen Schule wiffen, über bie Eintheilung ber Platonischen Dialogen nach Tetralogien, welche bem Thrafpllos gur Beit bes Tiberius ober auch bem Derkyllibes angehoren foll, mas in ber Ginleitung bes Albinos und bem furgen Abriffe ber Platonischen Lehre, gewöhnlich einem gewiffen Altinoos zugeschrieben, enthalten ift, erregt uns teine große Meinung von ber philosophischen Bilbung berselben. Wenn wir auch in ben philosophischen Abhands lungen bes Rhetors Maximos von Tyros aus ber Beit ber Antonine mehr Fruchtbarkeit bes Beiftes finben, als in jenen Erzeugnissen ber Schule, so find fie boch weniger Beweife einer grundlichen philosophischen Ginficht, als eis ner rednerischen Gewandheit, welche am Lesen und an ber Rachahmung ber Alten fich gebilbet hatte.

Bollten wir in biefer Schule ber Platoniter eine reine und in bas Befen eindringende Ueberlieferung ber Platonischen Lehre erwarten, so wurden wir etwas vers



<sup>1)</sup> Easeb. pr. ev. XI, 23; Suid. s. v. Atdopos. Cf. Jons. de script. hist. phil. III, 1, 3. Dieser Areios Dibymos murbe von Spatern benugt, wie wir aus bem Eusebios a. a. D. vergl. mit bem Alkinoos (de doctr. Plat. c. 12) ersehen.

<sup>2)</sup> Albini isag. 6; Diog. L. III, 49 ff. Die alerandrinischen Philologen, namentlich Aristophanes, waren freilich hierin schon vorangegangen.

langen, was biefe Beit zu leiften nicht im Stanbe war. Doch mohl ein Sauch bes Platonischen Geistes' weht uns aus berfelben noch an, wenn Maximos ber Tyrier bie Erkenntnig Gottes und ju fuchen lehrt in ber Mannig: faltigfeit ber Geftaltungen bes Schonen, auf beren nadte, von aller Materie entkleibete Bilbung wir nur gurudgugeben batten, um in ihnen bas Gottliche zu ichauen 1), und wenn Alkinoos auseinanderfest, wie Gott nicht an und fur fich erkannt und auf teine Beife fein Befen ausgebrudt werben konne, wie wir baber nur babin ju ftre ben hatten, burch Berneinung, burch Analogie ober burch bas Aufsteigen von bem Riebern jum Sochsten bie überschwengliche Ibee Gottes uns barzuftellen, wobei bie mathematischen Biffenschaften als Staffeln bes Auffleigens aur Erkenntniß ber Ibeen uns bienen follten 2). - Rur Schwach find freilich diese Erinnerungen an den Platonifchen Geift; boch scheinen fie im Gangen eine milbe Unficht ber Dinge in ber akabemischen Schule erhalten gu haben. Eine folche erkennen wir in der Lehre, bag freilich die Berehrung von Bilbfaulen und Beiligthumern für ben nicht nothig fei, welcher in fich felbft eine binlangliche Erinnerung an ben einft genoffenen Anblid bes Gottlichen habe; boch von folder Art mochten nur Benige fein; baber mare allen Bolfern bas Gefet gemein, unter verschiedenen Geftalten die Gottheit ju verehren. In biefen von Alters ber feftgeftellten Gebrauchen follten wir nichts andern; bie Bilber ber Gotter maren Erinnerungszeichen

<sup>1)</sup> Max. Tyr. diss. I. p. 14 f. ed. Heins.

<sup>2)</sup> Alcin. de doctr. Plat. 7; 10.

an das, was wir einst geschaut hatten, und als solche den schwachen Menschen nothwendig '). Milbe außert sich bieser Geist auch in der Beurtheilung des Streits über den Werth der Tugend und der Lust. Jener geben die Platoniker den Vorrang; sie soll herrschen über diese, wie die Seele über den Körper; doch wird darum die Lust am Schönen nicht verworsen; sie ist mit dem Schönen in der Seele nothwendig verdunden '). Man könne daher wohl behaupten, daß jedes tugendhaste Streben auch ein Stresden nach Lust sei, daß also Diogenes der Kyniker nur den kürzesten Weg zur Lust eingeschlagen und die Gesetzges dungen des Lyturgos und der Athenienser dasselbe Viel versolgt hatten ').

Benn uns besonders die rednerischen Abhandlungen des Maximos einen Beweis dieser gemäßigten Sessimung geben, so ist dagegen die freilich geistlose Schrift des Albkinoos uns von einiger Bedeutung, weil sie sehr entschieden zeigt, wie die neuern Platoniker darauf ausgingen, die Ersindungen spakerer Philosophen dem Stifter ihrer Schule zuzueignen. Die Sintheilungen der Philosophie, welche Peripatetiker und Stoiker angegeden hatten, trägt Alkmoos ohne weiteres auf die Platonische Philosophie über ); er eignet dem Platon die Bekanntschaft mit allen Figuren des Schlusses zu, weil er dieselben gebrauche; auch die zehn Kategorien sindet er im Parmenides und in andern

<sup>1)</sup> Max. Tyr. diss. XXXVIII.

<sup>2)</sup> Ib. diss. XXXIV.

S) Ibid. diss. XXXIII.

<sup>4)</sup> Cap. 3; 4.

Platonifchen Gesprächen 1); ber Gegensat zwischen Energie und Bermogen ift ihm gang gelaufig 2), fo wie er auch die Tugend unbedenklich als bie Fertigkeit gelten laßt, bas Mittlere im Verhalten gegen die leibenden Buftande au finden 3). In biesen und abnlichen Kallen folgt er unbeforgt ber Reigung philosophischer Schulen auf den Stifter ihrer Lebre eine jebe Erkenntnig gurudguführen, welche erft fpatern Beiten geworben mar. Es konnte nicht ausbleiben, daß dabei auch Lehren und Borftellungsweisen ber Platonischen Philosophie angeeignet murben, welche ibr ganglich fremd, beren Keime auch nicht einmal in ihr vor-Die ganze Ansicht ber Welt und ber banben waren. Biffenschaft, welche auf folche Beise verbreitet wurde, gewann eine andere Gestalt. Rur eine geringe Abweis dung von ber Platonischen Lehre ift es, mit andern verglichen, wenn wir bei biefen neuern Platonifern ben Begriff und bas Bort Materie überall neben ben Begriff Sottes geftellt finben. Nicht nur bag Marimos ben Grund alles Uebels, soweit es nicht aus bem menschlichen Billen stammt, auf die Materie gurudführt, welche von ber weltbilbenben Runft Gottes nicht geformt werben konnte, ohne baß Funken vom Amboß ober Rug von ber Effe umbergeflogen waren'), Alkinoos findet fogar die Ewigkeit ber Welt mit ber Lehre bes Platon vereinbar, ja er halt bie Seele ber Welt und ihre Bernunft fur ewig, wie bie

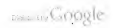
<sup>1)</sup> Ib. 6.

<sup>2) 3.</sup> B. ib. 2;

<sup>3)</sup> Ib. c. 29; vergl. auch ben Calviffus Saurus b. Gell. I, 26.

<sup>4)</sup> Max. Tyr. diss. XXV. p. 256.

Rur uneigentlich werbe von Gott gefagt, er habe diese Seele gemacht, ba er fie boch nur bilbete, fie wie aus einem tiefen Schlafe erweckte, und indem er ihr bas Streben erregte, seine Gebanten, bie Gegenftanbe ber Berftanbeberkenntniß, zu erkennen, Formen und Ibeen in ihr werben ließ 1). Es liegt hierbei bie Meinung gum Grunde, dag bie Ideen die Gedanken Gottes find, welche von uns erkannt werben follen und als Mufterbilber für Die kunftlerische Thatigkeit bes weltbilbenben Gottes bie nen, ohne daß baburch ausgeschloffen werben follte, baß fie auch Wefen find an und fur fich 2). Inbem man nun befonders ben Gebanken verfolgte, bag bie Ibeen bie ewis gen Urbilber ber allgemeinen Raturgefete maren, welche in der Geftaltung der besonderen Materie besondere Abanderungen erlitten, kamen bie meiften ber Platoniker gu einem viel zu eingeschränkten Begriffe von bem, was Plas ton unter ben Ibeen verstanben haben follte. Sie wolls ten nur Ibeen ber allgemeinen Gefete und bleibenben Sattungen und Arten ber Dinge annehmen, nicht aber Ibeen der einzelnen Dinge, ber krankhaften und gegen die Ratur ber Dinge sich erzeugenben Erscheinungen; auch bie



<sup>1)</sup> Alcin. 14. και την ψυχην δε άει οὖσαντοῦ κόσμου οὐχι ποιεῖ ο θεός, ἀλλὰ κατακοσμεῖ, και ταύτη λέγοιτ ἄν και ποιεῖν Εγείρων και επιστρέφων πρὸς ἀὐτὸν τόν τε νοῦν αὐτῆς και αὐτην ῶςπερ ἐκ κάρου τινὸς ἢ βαθέως ὕπνου, ὅπως ἀποβλέπουσα πρὸς τὰ νοητὰ αὐτοῦ δέχηται τὰ εἶδη και τὰς μορφὰς ἐφιεμένη τῶν ἐκείνου νοημάτων.

<sup>2)</sup> Ib. 9. έστι δὲ ἡ ἰδέα ὡς μὲν πρὸς θεὸν νόησις αὐτοῦ, ὡς δὲ πρὸς ἡμᾶς νοητὸν πρῶτον, ὡς δὲ πρὸς τὴν ῦλην μέτρον, ὡς δὲ πρὸς τὸν αἰσθητὸν πόσμον παράδειγμα, ὡς δὲ πρὸς αὐτὴν ἔξεταζομένη οὐσία.

Erzeugnisse ber Kunst, die Berhaltnisbegriffe und Alles, was gering und verächtlich zu sein schien, kam ihnen als etwas vor, was der Ibee nicht würdig sei.), wie sehr auch dagegen sowohl die einzelnen Acuserungen des Platon, als auch seine allgemeine Itee von der Wissenschaft streiten mochten. Eine noch bedenklichere Mischung der Meinungen scheint es und zu verrathen, wenn Alkinoos von den Ideen die Arten unterscheidet, von welchen er mit dem Aristoteles meint, daß sie von der Materie nicht gestrennt werden könnten.

Wir durfen aber hierbei nicht zu erinnern vergessen, daß doch eine solche Mischung der Meinungen von den Platonikern dieser Zeit nicht allgemein gedilligt wurde. Es wird uns ein Platoniker Calvisius Taurus genannt, welcher unter dem Antoninus Pius zu Athen lehrte und über den Unterschied zwischen den Lehrschied des Platon, des Aristoteles und der Stoiker schried. Bon seinem Lehrer hat uns sein Schüler Gellius Manches erzählt, was zu beweisen scheint, daß er in seinen Commentaren über Platonische Schriften nicht ohne Urtheil versahren

<sup>1)</sup> L. l. δρίζονται δε την εδέαν παράδειγμα των κατά φύσιν αθώνιον. οὖτε γάρ τοῖς πλείστοις των ἀπό Πλάτωνος ἀρδσακι των τεχνικών εἶναι εδέας, οἶον ἀσπίδος ἢ λύρας, οὖτε μην των παρά φύσιν, οἶον πυρετοῦ καὶ χολέρας, οὖτε των κατά μέρος, οἶον Σωκράτους καὶ Πλάτωνος, ἀλλ' οὐδὶ των εὐτελών τινός, οἶον δύπου καὶ κάρφους, οὖτε των πρός τι, οἶον μείζονος καὶ ὑπερέχοντος.

Ib. 4. των νοητων τὰ μὲν πρωτα ὑπάρχει ὡς αἱ ἰδέαι, τὰ δὲ δεύτερα ὡς τὰ εἴδη τὰ ἔπὶ τῆ ὕλη ἀχώριστα ὅντα τῆς ὅλης.

<sup>8)</sup> Gell. XII, 5; Suid. s. v. Tavoos.

mochte 1), worin er aber als Platoniker ber peripatetischen und ftoischen Lehre fich entgegensette, barüber baben wir feine Renntnig. Beffer unterrichtet find wir über bie Art. wie ein anderer Platoniker Attifos, welcher etwas fpå= ter als Taurus 2) gegen bie Meinungen bes Ariftoteles fcrieb, ben Unterschied berfelben von ben Lehren bes Plas ton auseinanderfette. Die Bruchftude, welche uns Gufebios aus feiner Schrift erhalten hat 3), bekampfen bie Ari= flotelische Lehre mit vielem Gifer. Gie erklaren fich gegen bie laren Grundsate anderer Platonifer, welche gur Un= terftubung ibrer Meinungen bie Grunde bes Ariftoteles gebrauchten und bie Ewigkeit ber Welt mit ber Lehre bes Platon vereinigen zu konnen meinten '). Aristoteles wird beschulbigt, daß er nur aus Neuerungssucht von den Platonischen Lehrsagen fich entfernt habe; feine Unnahme eines funften Clements foll nur baraus hervorgegangen fein, baß er bie Lehren bes Platon von ben unveranderlichen Ibeen und von ben unfterblichen, aber geworbenen Gottern zusammenmischenb bas Unbing eines leibenlofen Ror= pers ersonnen habe '). Auch in ber Busammensetzung ber Belt hat Aristoteles Bieles willfurlich und unhaltbar ge= neuert 6); besonders aber wird er bart angegriffen, weil er bie Tugend fur ungureichend gur Gludfeligkeit halte,

<sup>1)</sup> Bergl. befonders Gell. I, 26; VI, 18; 14.

<sup>2)</sup> Seine Buthe wird v. Euseb. in das 16. Jahr des Marc. Aurel. geset. Syncell. p. 281 Ven.

<sup>5)</sup> Praep. ev. XV, 4-9; 12; 13.

<sup>4)</sup> B. 5; 6.

<sup>5)</sup> Ib. 7.

<sup>6)</sup> Ib. 8.

Gefc. d. Phil. IV.

weil er die Unsterdlichkeit der Seele, der Heroen und Dasmonen leugne, die Worsehung Gottes für die Dinge unter dem Monde, für die Menschen verwerse und die Nacht Gottes beschränke, indem er nicht zugeden wolle, daß sie Welt, obgleich sie geworden, vor dem Vergehen bewahren konne\*). Es läßt sich ein gewisser frommer Siser in diesem Streite gegen den Aristoteles nicht verkennen, wenn z. B. Attikos seinen Gegner für nicht besser achtet, als den Spikuros, weil er doch das Wesentliche der Vorsehung, was uns betrifft, die Vorsehung sür die Menschen, gesleugnet habe; daß aber dabei richtige Einsicht oder auch nur eine geistreiche Auffassungsweise herrsche, läßt sich nicht sagen, und so möchte sich denn auch wohl hierin zeigen, daß die Richtung dieser Zeiten dem Uebergewichte nach schon entschieden einer Mischung der Schulen sich zuneigte.

Noch einige andere Platoniker dieser Zeit würden von und zu erwähnen sein, wenn wir es nicht für gerathener hielten, von ihnen da zu reden, wo die Vermischung orienstalischer Vorstellungen mit der griechischen Philosophie in Frage kommen wird. Denn wir haben schon früher erwähnt, daß diese zumeist an die Platonische Philosophie sich angeschlossen hat. Wir schließen daher unsere Betrachtungen über die neuern Platoniker, welche ihrem Hauptscharakter nach der gelehrten Richtung dieser Zeit angeschren, mit einigen Bemerkungen, welche ihr Verhältniß zu andern Erscheinungen derselben Zeit in das Licht seinem werden. Wie die von und erwähnten Platoniker das rösmische Element in der Mischung dieser Zeiten in sich auss

Date by Coogle

<sup>\*)</sup> Ib. 4; 5; 6; 9; 12.

nehmen, bas fieht man bamptfachlich baran, bag fie teinen Theil ber Philosophie bober achten, als bie Ethik. Beschäftigung mit ben logischen Rumften wird von ihnen gering geachtet. Wenn barin bie Philosophie bestände, so wurde es an Lebrern berfelben nicht feblen. Auf Die Dialettit wurde tein Philosoph feinen Fleiß verwenden, wenn fie nicht nothwendig ware. Das wichtigste Geschäft ber Philosophie aber ift, uns die Erkenntnig bes Guten gu verschaffen und zur Tugend uns anzuleiten \*). Auf eine andere Bemerkung führen uns die Abhandlungen bes Marimos. In ber gang bogmatisch gehaltenen Ueberficht über die Platonische Lehre, welche Alkinoos zu geben bie Abficht batte, ftellte fich naturlich bie Meinung ber Schule ohne weitern Anstand bar; boch waren auch hier mancher= lei 3weifel über ben Ginn ber Platonischen Ibeenlehre nicht gang zu unterbruden, überbies. aber fland es babei feft, bag boch bas Gottliche, bas Gute nicht gerabezu und ohne Bilber sich barftellen taffe, und auch hierdurch mußte ber 3weifel genabrt werben, was in ber Lehre bes Platon in bilblichem und was in eigentlichem Sinne zu verfteben Bie nabe biefer 3weifel lag, wie weit er fuhren fei. Komte, bas wiffen wir, wenn wir bebenken, bag bie neuere Afabemie aus ber alten hervorgegangen mar. Fügen wir wun bierzu noch, bag bie gelehrte Beschäftigung mit ber Philosophie, wenn fie etwas freier und nicht gang in ben

Miss. in Congle

<sup>\*)</sup> Man. Tyr. diss. XXXVII. p. 873 ff.; Alcin. 3; 27; Attic. ap. Kuseb. pr. ev. XV, 4. Daß Maximos (diss. VI.) und Alfinoos (c. 2.) bas theoretische bem praktischen Leben vorziehen, streitet hiermit keinesweges. Die angeführte Dissertation bes Maximos verbreitet hierüber bas gehörige Licht.

Feffeln ber Schulform getrieben wirb, icon an fich bem wählerischen Zweifel Nahrung zu geben pflegt, so werben wir uns nicht wundern, daß wir in der Denkart und der Darftellungsmeife bes Marimos Bieles nur in der Saltung einer mabricbeinlichen Meinung bervortreten feben. Er liebt es, die Gate ber Philosophen, als wenn vor Bericht über fie entschieben werben follte, einander entgegen= zustellen, nicht blos um rebnerische Gewandtheit zu zeigen, vielmehr eine Entscheidung hofft er wohl zu finden, und wie er fie mit bem Platon gefunden, bas gibt er zu verfteben, indem er beffen Meinung zulett vorträgt und als bie Meinung ber Philosophie bezeichnet; aber es wird boch babei nicht verhohlen, bag auch, wie bei gerichtlichen Banbeln es zu fein pflegt, fur bie Gegenpartei Bahricheinli= des beigebracht werden konne. Die Philosophie mochte er als ein Drakel über bas Schonfte und Befte, über ben Beg gur Gludfeligfeit betrachten, wenn nur bies Drafel nicht zweibeutig ware, wenn nur nicht ber Ausspruch bie Philosophen in viele Parteien spaltete. Darin ist die Philosophie ben übrigen Bissenschaften ungleich; je weiter fie fortschreiten, um so sicherer treffen fie ihr Biel; aber bie Philosophie, je reicher fie an Gebanken wird, um fo mehr ftellen fich in ihr gleich schwere Gebanken einander entgegen, um so schwerer wird ihr bas Urtheil \*).



<sup>\*)</sup> Diss. XIX. p. 199 f.; diss. XXXIV. in. χαλεπὸν εὐρεῖν λύγον ἀληθῆ. κινθυνεύει γὰρ ἡ τοῦ ἀνθρώπου ψυχὴ δι εὐπορίαν τοῦ φρονεῖν τοῦ κρίνειν ἀπορεῖν. καὶ αἰ μὲν ἄλλαι τέχναι πρόσω ἰοῦσαι κατὰ τὴν εὕρεσιν εὐστοχώτεραι γίγνονται έκάστη περὶ τὰ αὐτῆς ἔργα. φιλοσοφία δὲ ἐπειδὰν αὐτῆς εὐπορώτατα ἔχη, τότε μάλιστα ἐμπίπλαται λόγον ἀντιστασίων καὶ ἐσορρόπων.

gludlich hat er zwar nicht bas Schidfal ber Philosophie, aber boch bas Schidfal ber griechischen Philosophie seiner Beit getroffen. Gie war alt geworben; ibr fehlte ber Duth ju jugenblicher Erneuung, ju fraftigem Fortichreis ten, in welchem fie allein Sicherheit und Gebeihen finben kann. Jener Reichthum an alten Spftemen, welchen fie porfand, er konnte bie nur verwirren, welche ihn als ets was Fertiges gebrauchen wollten. Es ift flar, wie bierburch ber Skepticismus begunftigt wurde. Birflich icheint ein anberer Platonifer unferes Beitabichnitts, Favoris nus, ein Gunftling bes Sabrianus, nicht weit vom Stepticismus ober von ber Unficht ber neuern Afabemie entfernt gewesen zu sein. Sein Scharffinn, seine weitschich= tige und gefällige Gelehrsamkeit verhalf ihm nur zu bem Zweisel, ob man wohl etwas ober ob man nichts wissen fonne \*).

In einem etwas anbern Berhaltnisse zu ber Entwicklung unseres Zeitraums stand die peripatetische Philosophie. Dir haben erwähnt, daß sie bei den Römern keinen geschen Beisall sand und auch auf die Gestaltung der griechisch-orientalischen Lehren keinen großen Einfluß austübte. Dies scheint zur Folge gehabt zu haben, daß sie mehr als jede andere altere Philosophie nur im Besit ihner Schule blieb, denn sie versprach Niemandem eine große Wirksamkeit in der Welt ober auf seine Zeitgenossen; des wegen konnte sie sich auch reiner von fremdartigen Einmischungen erhalten.

<sup>\*)</sup> Galen. de opt. disc. c. 1. Philostratos (vit. soph. I, 8) ruhmt seine Schrift über bie Pprrhonischen Aropen als sein bestes Wert.

Es find in der That nicht wenige Peripatetiker, welche unter ben Gelehrten beim Beginn unserer Periobe anges führt werben. Den Stafeas, ben Lehrer bes Difo, haben wir schon erwähnt, auch ben Rratippos, ben Freund bes ältern und ben Lehrer bes jungern Cicero. Doch fcheinen uns biefe Manner, von welchen nur auf bas Praktische . bezügliche Lehren angeführt werben \*), fur bas Charafteris flische ber peripatetischen Lehre biefer Zeit weniger bebeutenb, als andere, welche fich an ben Unbronitos von Bir haben icon fruher bemerkt, Rhobos anschloffen. bag biefer Mann, ein Zeitgenoffe bes Cicero, burch gelehrte Untersuchungen um bie Schriften bes Aristoteles und Theophraftos fich verdient machte. Er theilte bie Schrifs ten beiber Philosophen nach ber Gleichartigkeit ihres In= halts ein, ftellte Untersuchungen über bie Echtheit ber Aris flotelischen Schriften an, gab Erklarungen bieser Schriften und schrieb eigene Werke logischen Inhalts. Diese gelehrte Beschäftigung pflanzte fich auf seine Schüler fort, zu wels den Boëthos von Sibon und Sofigenes, ben Julius Cafar gur Berbefferung bes Ralenbers gittauchte, gegablt werben. Bu berfelben Beit lebten auch Xenarcos, welcher, obgleich er gur peripatetischen Schule fich bekannte, boch gegen bas funfte Element bes Ariftoteles schrieb, und Nikolaos von Damastos, ber Freund bes Augustus und des Herodes, welcher burch seine geschichts

<sup>\*)</sup> Dabin muß auch die Frage von ber Divination gezählt werz ben, welche Kratippos behandelte. Cic. do div. I, 32; 50; II, 48; 52. Daß Kratippos die peripatetische mit der Plaz tonischen Philosophie verband, scheint aus Cic. do off. II, 2 fin. hervorzugehen.

lichen Berte, aber auch burch philosophische Schriften gur Ertlarung bes Ariftoteles fich bekannt machte. etwas fpatere Beit fallen mahricheinlich Alexanbros Megeus und Abraftos von Aphrobifias, beren Berte über die Rategorien und über die Ordnung der Aristoteli= fcen Schriften von fpatern Erklarern bes Ariftoteles benust wurden. Bir wurden ju weitlauftig werben, wenn wir mehr folder litterarischen Bemerkungen über bie Erklarer ber Ariftotelischen Schriften anführen wollten \*); es genügt uns zu bemerken, bag bie gelehrten Arbeiten biefer Ranner verloren gegangen find, weil fie von ben Spatern, welche in ihre Außtapfen traten, fart benutt und verbunkelt wurden. Es wurde fich aber biese Reihe ber Erflarer bes Ariftoteles bis auf ben Alexandros von Aphro: bifias herabführen laffen, der vorzugsweise ben Ramen bes Erklarers erhielt, weil feine Erklarungen ber Ariftotelischen Schriften alle frühere Werke ber Art in Schatten stellten Rur bies burfen wir von jenen altern Erklarern nicht übergeben, bag bei ihnen sich schon bie Reigung zeigte, bie Ariftotelische Philosophie mit ber Platonischen zu verbinben. Gewöhnlich gibt man ben Ummonios von Alerambria, ben Lehrer bes Plutarchos, als ben an, welcher zuerft biefe neue Art bes Eflekticismus begunftigt habe, aber theils ift bies nur eine Kolgerung aus ber Art, wie



<sup>\*)</sup> Senauere Rachweisungen weiß ein Jeber, welchen bergleichen Dinge kummern, beim Fabricius zu finden. Uebrigens ist nur wenig Sicheres über die Beiten und Berhaltniffe bieser Manner anzugeben, was unsere Meinung zu bestätigen scheint, bas die peripatetische Lehre vorzüglich bei den Gelehrten, welche wenig Einstuß auf das Leben hatten, sich erhalten habe.

Plutarchos in der Philosophie versuhr, theils sinden sich mehrere Spuren bavon, daß altere Erklarer nicht nur Arisstatelische, sondern auch Platonische Schriften zum Gegenstande ihrer gelehrten Auslegungen machten. Es gehört dies einer ziemlich allgemeinen Reigung der damaligen Beit an.

Bon ben Erklarern bes Aristoteles muffen wir ben Alexandros von Aphrobifias etwas weitlauftiger erwähnen. Das Berbienft feiner Erklarungen konnen wir nicht febr boch anschlagen. Das, mas fur bas Lefen ber Aristotelischen Schriften Noth thut, wird von ihnen nur felten geleiftet, indem es einer freiern Unficht von ber Phis losophie bes Ariftoteles bedurft hatte, um über bie Dunfelheiten, welche von ber Unbestimmtheit ber Borftellungs= weise auf ben Ausbruck übergeben, grundlich hinwegzukoms men, als biefer Ausleger bes Aristoteles befag. ift gang in seinem Schriftsteller befangen und sucht ibn nur mit ber Borftellungsweise feiner Beit auf eine folche Art zu vereinigen, bag baburch bie Ueberlegenheit seiner Schule über andere Schulen ber Philosophie bemerklich werbe. Seine Polemik ift gegen alle hauptschulen ber Philosophie gerichtet, boch feltener gegen bie Spikureer, beren Borftellungsweise ihm zu ungelehrt und zu sinnlich schien \*), als gegen bie Platoniker und Stois Gegen bie Lettern ftreitet feine Schrift über bas Schicksal und bas, mas in unserer Gewalt ift, welche er

<sup>\*)</sup> Quaestiones naturales, de anima, morales III, 12. Gegen bas Ende werden die Epikureer als βραχεία τινλ πιδανότητι έν-δόντες bezeichnet.

ben Raifern Severus und Caracalla widmete und aus welcher man am beften feine Manier kennen lernen kann. Sie beweift, wie große Bebeutung er auf die gewohnlichen Borftellungen ber Menschen legte; benn bie allgemeine Ratur bes Menschen sei nicht unfabig, die Bahrheit zu treffen 1), und wie er bamit auch bie Ueberzeugung feiner Schule zu verbinden wußte, daß, wenn uns eine Bahrbeit finnlich einleuchtend geworben fei, baburch eine jebe Sewalt mahricheinlicher Grunbe vom Gegentheil übermals tint werbe 2). Seine Beweisführung gegen bie Lehre ber Stoiter von ber Alles voraus bestimmenben Gewalt bes Schickfals geht baber auf nichts mehr aus, als zu zeigen, daß fie ben Ginn ber Worte, welche bie Menschen gur Bezeichnung ihrer allgemeinen Begriffe festgefest hatten 3), verdrehe und in einem anbern Sinne beute. Auch hierin bleibt er feiner Natur als Ausleger getreu; er will nur ben Sinn allgemeiner Sprachbilbung erklaren. Alle Menfchen nehmen etwas Bufalliges an, fie fegen etwas Dogliches, was nicht nothwendig geschehen muß, auch etwas, was in unserer Gewalt ift; bieses Lettere ift ihnen aus

<sup>1)</sup> De fato 2. τὸ μὲν οὖν εἶναι τι τὴν εἰμαρμένην καὶ αἰτίαν εἶναι τοῦ γίγνεσθαι τινα κατ' αὐτὴν ἰκανῶς ἡ τῶν ἀνθρώπων συνίστησι πρόληψις· οὐ γὰρ κενὸν οὐδ' ἄστοχον τὰληθοῦς ἡ κοινὴ τῶν ἀνθρώπων φύσις. Ib. 14. So nimmt et auch eine πρόληψις τῶν θεῶν an. Qu. nat. II, 21 fol. 17. a.

De fato 26. Ικανωτέρα γὰρ ἡ τοῦ πρόγματος ἐνέραιγε πρὸς συγκατάθεσιν πάσης τῆς διὰ λόγων ἀναιρούσης αὐτὸ πιθανότητος.

<sup>3)</sup> Bergl. hieruber quaest. nat. III, 11.

thatsachlichen Erfahrungen gewiß 1). Nicht Alles, was geschiebt, wird burch bas Schicksal vorausbeftimmt, sonbern nur bas, was nach Gesetzen ber Natur geschieht; es gibt aber auch hinderniffe bes naturlichen Wirkens, Bieles gefchieht nur gemeiniglich; bie Natur erreicht nicht überall ihren 3weck, Bieles entsteht vielmehr gegen bas Gefet ber Matur 2). Benn er biefe Aristotelische Ansicht ber flois fcen Lehre von ber ewigen und stetigen Berkettung ber Urfachen entgegensett, so erregt es in ber That keine große Borftellung von seiner grundlichen Ginsicht, wenn er fich babei auf ben Augenschein beruft, welcher uns zeige, wie so Manches ohne die naturlichen Folgen bleibe, auf welche es hinzubeuten ichien, wie ber Mensch nicht immer ben Menschen erzeuge, wie aus ber Bluthe nicht immer die Frucht hervorwachse 3). Offenbar zieht er hier Frembars tiges in feinen Streit gegen bie Stoiter, fo wie auch wenn er anführt, bag von Natur bem Menschen bas Ueberle= gen gegeben fei, welches zu nichts bienen wurde, wenn ber Mensch nicht nach seinen Ueberlegungen frei handeln konnte; bie Ratur aber mache nichts umsonft'); wahrend es ibm boch eigentlich und allein barauf ankommen mußte, ben Unterschied zwischen ben naturlichen und vernünftigen Gründen bes Geschehens in bas Licht zu ftellen. Diefen Unterschied vernachlässigt er freilich nicht ganz, ja er mußte

<sup>1)</sup> De fato 8; 10; 14; 26.

<sup>2)</sup> De fato 6. Der Begriff bes Schickfals bezieht' fich namlich nur auf bas Geschehen; ber Begriff ber Rothwenbigkeit auch auf bas, was ift. Ib. 8; qu. nat, II, 5.

<sup>5)</sup> De fato 23.

<sup>4)</sup> Ib. 11.

wohl, wenn er nur einigermaßen bie Lehren seines Deis fters gefaßt hatte, hierin ben Punkt finden, von weldem aus die Richtungen ber floischen und ber peripateti= fchen Lehre auseinander gingen, indem jene nicht, wie biefe, einen wesentlichen Unterschied zwischen bem naturlichen und bem vernunftigen Triebe gelten ließ\*), fonbern biefen nur als eine bobere Ausbildung jenes betrachtete; aber viel gu wenig läßt er ihn bervortreten, während andere unwesents liche ober schwankenbe Berschiedenbeiten ber Lebre ihn vorbeutschend beschäftigen. Wir tonnen hierbei nicht unterlaffen auch barauf aufmertfam zu machen, bag es feltfam gemug ift, wie auch gar nicht im Geringsten Alexandros auf die Lehre ber neuern Stoifer Rudficht nimmt, welche boch in ber lehre von ber Freiheit wefentliche Neuerungen gemacht hatten. Rur gegen bie alte Stoa ftreitet er. Für die Schule biefer Zeiten ist die Gegenwart viel wemiger vorhanden, als bas Alterthum.

Roch ein Punkt, welcher mit diesem Streite des Peripatetikers gegen die Stoiker sich verknupft, scheint uns bemerkenswerth zu sein. Er beschuldigt seine Gegner, daß sie, indem Alles von ihnen allgemeiner Nothwendigkeit unsterworsen werde, auch der Ehrsurcht vor den Göttern und der Frommigkeit zu nahe traten. Denn es werde dadurch die besondere Vorsehung aufgehoben, welche die Götter sie Menschen trügen und zwar für einen jeden nach seinem Werthe. Wie könne man die Götter sur würdig der Verehrung halten, selbst bei der Annahme, daß sie dem Menschen ihrer Erscheinung und ihrer Hülse würdigs

<sup>\*)</sup> Ib. 33; qu. nat. III, 13; IV, 29.

ten, wenn man babei bie Ueberzeugung hegte, daß fie erscheinen und helfen mußten nach vorher bestimmten Urfachen? Auch wenn bie Stoiter bie Bahrfagung, eine reli= giofe Sache, vertheibigten, ihren Berth ließen fie boch ganglich schwinden, weil fie annehmen mußten, baß fie gu nichts führe, indem baburch kein Unheil vermieben werben konne'). Damit bringt Alexandros auch noch bie Ariftotelische Lehre von ben Gutern in Berbinbung, indem er ju zeigen sucht, bag nur benen bie Borsebung ber Gotter von Werth fein konne, welche auch korperliche und au-Bere Guter annehmen; benn wer behaupte, bag nur bas Schone gut fei, ber lege alles Gute in feine eigene Banb2). Ueber diesen Punkt hat er jedoch nicht nur bie Stoiker zu bestreiten, fonbern auch bie Lehre feiner eigenen Schule au vertheibigen. Ihre feltsame Lehre über ben Unterschied ber Welt über und unter bem Monde, welche boch, mit mancherlei andern alterthumlichen Borftellungsmeisen verknupft, eine weite Berbreitung gefunden hatte, war auch Beranlaffung zu mancherlei Zweifeln über die Borfebung geworben. Bir haben fruber ermahnt, bag Attifos die Lehre bes Aristoteles angegriffen batte, weil sie bie Borsehung ber Gotter fur bie Menschen, fur bie Dinge unter bem Monbe leugne, indem fie in biefem Gebiete ber Natur und ber Geele bes Menfchen Alles überlaffe 3); von bet anbern Seite wurde aber auch ber Ariftotelischen Lehre ber Borwurf gemacht, baß fie bie Borfehung Gottes fur bie

<sup>1)</sup> De fato 17.

<sup>2)</sup> Qu. nat. I, 14.

<sup>3)</sup> Euseb. pr. ev. XV, 5; 12.

Dinae über bem Monbe aufhebe, inbem fie bier Alles in nothwendigen Bahnen fich bewegen laffe '). Gegen biefe Bormurfe vertheidigt nun Alexandros die Lehre feiner Schule, indem er bemerkt, bag ber Begriff, ber Borfehung in einer boppelten Bebeutung genommen werben konne, einmal wenn man Alles als ein Bert ber Borfehung betracte, was von einem Andern bewegt und verändert werde wegen irgend eines 3wedes, bann aber auch wenn man nur bas ber Borfebung jufchreibe, mas ein Unberer in einem Unbern bewirke jum Beften eines Dritten. bem erften Sinne mare Alles ber Borfebung Gottes uns terworfen, benn Gott bewege Alles und nicht ohne 3med; benn auch in ben Gestirnen bringe er bie Rreisbewegung hervor, bamit fie in biefer zwar nicht bas Gottliche erlangen, aber boch nach Bermogen fich ihm verahnlichen mochten. In bem zweiten, engern Ginn aber beberriche bie Borfehung Gottes nur bie Belt unter bem Monbe, indem au ihrem Beften bie Bewegung ber Geftirne fo ges ordnet fei, daß bavon die Bewegungen auf ber Erbe abbangen?). Ein anderer Borwurf der Platoniker lautete, Ariftoteles nehme gwar eine Borfehung ber Gotter an, aber nicht eine Borfebung an fich und bem Befen ber Sotter nach, sondern nur nebenbei (κατά συμβεβηκός) konne fie ihnen augeschrieben werben. Denn ihre Thatige

<sup>1)</sup> Attifos sagt a. a. D. των μέν γάρ ούρανων άει κατά τὰ αὐτά και ώς αύτως έχόντων αλτίαν την είμαρμένην ύποτιθησι, των δε ύπο σελήνην την φύσιν, των δε άνθηωπίνων φρόνησιν και πρόνοιαν και ψυχήν. Die πρόνοια kann hier nach ben übrigen Acuşerungen bes Attifos nur hie Borsorge ber Menschen bebeuten.

<sup>2)</sup> Qu. nat. I, 25.

feit bezwecke nicht bie Boblfahrt ber Menschen, sonbern nur ihrer felbst wegen ubten fie biefelbe, nebenbei aber fchlage fie auch zum Bohl ber Menschen aus'). Dage gen fuchte nun gunachst Alexandros zu zeigen, bag man bas Berhaltnig bes Sottlichen jum Denschlichen gang vertehren wurde, wenn man eine im Befen ber Gotter liegende Borfehung fur bie Menschen annehmen wollte. Es fei bem Begriffe bes Gottlichen juwiber, ju behaupten, bag es feine Thatigfeit wegen ber Erhaltung ober jum Beften ber Menfchen habe; benn es murbe bies ebenfo fein, als wenn Jemand fagen wollte, die Berren maren zum Besten ber Sklaven. Bas eines Unbern wegen fei, bas fei fchlechter als biefes Andere. Die Gotter konnten daber nicht ber Menschen wegen sein; ihre eigenthimliche Thatigkeit hatten fie nur ihretwegen 2). Man fiebt, wie diese Gedanken babin ftreben, ben Begriff ber nature lichen Wirksamkeit ber allgemeinften Rrafte in ber Welt rein zu erhalten von ben besondern Beziehungen auf bas menschliche Dasein. Wenn aber nun hiernach Alexandros fich bafur entschied, bag bie Borfehung bes Gottlichen für ben Menschen nicht bas Befen feiner Thatigfeit bezeichnen konne, fo mochte er boch nicht eingestehen, bag biefelbe nur eine wefenlofe Beziehung biefer Thatigkeit ober nur nebenbei fei. Er leugnete baber bie Unwenbbarteit biefes Gegensabes auf die vorliegende Frage. Denn man

<sup>1)</sup> Ib. II, 21. Aus bem Schuffe bes Auffages sieht man, baß berseibe gegen bie Platoniter gerichtet ist.

<sup>2)</sup> L. l. fol. 17 a. άλλ' εὶ τὰς οἰκείας τὸ θεῖον ἐνεργήσει ἐνεργείας τῆς τῶν θνητῶν σωτηρίας, οὐχ αὐτοῦ (ed. οὐκ αὐτοῦ) χάριν, παντάπασιν ἂν δόξει τῶν θνητῶν εἶναι χάριν.

wurde nur alsbann von dem Göttlichen sagen können, daß es nur nebendei für die Menschen sorge, wenn aus seinen Ahdtigkeiten ohne sein Wissen und sein Wollen, ohne Grund (naçà dóyov) die Wohlsahrt der Menschen solge. So sage man, Iemand habe einen Schatz zufällig oder nes bendei gefunden, wenn er ohne Wissen und Wollen wegen eines andern Zweckes etwas beginnend auf ihn geskohen ware. Allein solcher Art ware nicht die Vorsehung der Götter; mit ihrem Wissen und Wollen trügen sie Sorge für die Menschen und gewährten ihnen die Güter ihres Lebens, deren sie bedürsten, obgleich sie nicht der Wenschen wegen ihre Thätigkeiten vollzögen. Es müsse daher ein Mittleres zwischen der Vorsehung an sich und der Vorsehung nebendei angenommen werden\*).

Es läßt sich nicht leicht verkennen, daß in diesen Gesbanken des Alexandros von Aphrodisias über die Vorseshung das Streben herrscht, mit der frommen Richtung, welche zu seiner Zeit in der Philosophie sich geltend gesmacht hatte, sich in Uebereinstimmung zu seinen, ohne doch den Grundschen seiner Schule etwas zu vergeben, welche vor allen Dingen Achtung vor dem natürlichen Zusammens hange aller Kräste und Erscheinungen geboten. Daher läßt er sich auch von der Polemist der Platonister nicht hinreißen zuzugestehen, daß die Welt, wenn sie auch geworden sein sollte, doch durch den Willen Gottes unvergänglich sein könne; denn das, was seiner Natur nach einem Dinge zuskomme, das könne selbst Gott nicht von diesem Dinge trennen, wobei er sich auf den Ausspruch des Platon bes

main my Google

<sup>&</sup>quot;) L. l. fol. 16 b.

ruft, daß in dieser Welt das Uebel nothwendig sei, weil es der Natur' sterblicher Dinge angehore'). Sbenso wernig will er diesen Gegnern von der Lehre des Aristoteles über die Seele etwas nachlassen, vielmehr ist es ein Hauptpunkt seines Streites gegen die Platonischen Lehren, daß die Seele nicht ein sich selbst bewegendes Wesen sei; als eine der Materie eingebildete Form (Ervdor eldos) musse sie betrachtet werden; daher könne sie auch nicht sur sich, nicht unsterdlich sein<sup>2</sup>).

Je mehr nun in dieser gelehrten Philosophie die Streistigkeiten der Schulen mit dem größesten Gewichte betrieben wurden, je mehr man auch nur darauf ausging, die Lehrsche der Schulen und die Schristen ihrer Stifter zu erklaren, nicht selten mit starrer Anhänglichkeit, mit aberzgläubischer Ehrsucht an das geschriebene Wort sich ansschließend, daher genöthigt zu gezwungenen Wendungen seine Zuslucht zu nehmen, je weniger man dagegen in den Geist der Lehren eindrang, um von ihm aus das Sanze des Systems darzustellen, wovon die kurzen Aberisse der Lehre, welche man zur Bequemlichkeit der Schüsler versaste, weit entsernt sind, um so mehr mußte aus dieser Behandlungsweise der alten Philosophie dem Skepticismus Nahrung zuwachsen.

Ehe wir jedoch die Geschichte des neuern Stepticismus verfolgen, mussen wir noch einen Gelehrten dieser Beit erwähnen, welcher, wenn gleich in einem andern Sebiete der Wissenschaft vorzugsweise beschäftigt, boch auch

<sup>1)</sup> Jb. I, 18.

<sup>2)</sup> Ib. II, 14; de anima I fol. 126 a. δτι άχώριστος ή ψυχή τοῦ σώματος, οὖ ἐστὶ ψυχή.

für die Geschichte ber Philosophie nicht gang obne Bedeutung mar. Bir meinen ben berühmten Arat Klaubios Galenos, welcher um etwas alter als ber vorerwähnte Alexandros unter bem Raifer DR. Aurelius und feinen Rachfolgern bis in bie Beiten bes Geverus blubte. Diefer Mann hatte es fich zur Aufgabe gemacht, ausgehend von eigener Erfahrung und von den altern Ueberlieferungen ber Sippotratischen Schule burch methobische Unwenbung ber logischen Regeln und einiger von ben altern Philosophen entlehnten Begriffe ein Spstem ber Arzneis kunft zu erbauen. Bas er in biefer hinficht geleiftet bat, mit wie vieler ober wie weniger Runft er hierbei zu Berke ging, bies zu beurtheilen liegt uns nicht ob. Dagegen burfen wir nicht unerwähnt laffen, bag er auch barauf Anspruch machte, Philosophie zu lehren und theils in eigentlich philosophischen Berten, theils bei Begrundung medicinischer Lehren philosophische Kenntniffe zu verbreiten. Es tann uns nicht gleichgultig fein, von welcher Art dieselben waren, sowohl im Allgemeinen, weil ber fehr geachtete Stand ber Aerzte, auf welchen fie gunachst wirkten, einen großen Einfluß auf die philosophische Dentweise ber Beit ausüben mußte, als auch besonbers weil mit ber Entwidlung ber gelehrten Arzneikunft auch bie Geschichte bes neuern Stepticismus in genauer Berbindung fleht.

Schon vor der Zeit des Galenos hatte sich, wie zu erwarten stand, die philosophische Denkart bei den Aerzeten in verschiedener Weise geltend gemacht und es hatten sich in dogmatischer Weise Schulen der Arzneikunst gebils det, welche theils der Epikurischen Atomenkehre, theils den Gesch. d. Phil. IV.

Phis. by Cronyle

ftoifden Begriffen, bie fogenannten Pneumatiter, bulbigten. Die Lehren biefer Merate feboch tonnen von uns bei Seite Hegen gelaffen werben, weil fie in ber Philosophie nichts neuerten. Es hatte fich aber auch fcon im Streite gegen biefe boamatischen Merate und gegen bie Bermirrung, welche ibre porgefagten Deinungen ber Erfahrung ju bringen brobten eine andere Partei ber Merzte hervorgethan, welche fich an die Erfahrung allein halten wollten, ohne auf phis Wosophische Beise nach ben Grunben zu forschen. nos wollte weber mit ben reinen Empirifern biefe Forfoung aufgeben, noch fant er bie Erklarungen ber philofophischen Merate genügend; er ergriff einen anbern Beg, inbem er zu feinen Erklarungeversuchen einer eklektischen Philosophie fich bebiente, welche zwar meiftens an die Plas tonifche und Aristotelische Lehre fich anschloß, ohne jeboch auch floische Begriffe zu verschmaben, welche zu feiner Beit eine allgemeine Berbreitung in ber Biffenschaft gefunden hatten. Die Natur feiner Biffenschaft mußte ibn auf die Erfahrung hinweisen, als auf eine fichere Quelle der Erkenntniß. Er vertraute biefer in einer folchen Beife, bag er fich in keinen Streit einlaffen wollte, in welchem erft ber Glaube an die Bahrheit ber Erscheinungen festgestellt werben follte\*). Eben baburch entzog er fich einer grundlichen Forschung über bie Bebeutung ber Erscheinung und über bie oberften Begriffe, von welchen ihre Ertlarung abhängig ift. Aber nach seiner Anficht foll bie Er-

<sup>\*)</sup> Die Zweisser an der Wahrheit der Erscheinungen nennt er άγροιχοπυρρωνείους. De praenot. ad Posth. 5. p. 628 Kühn.

scheinung felbft ben Grund ber Schluffe bilben, burch welche ein ficherer Beweis ju führen ift gur Erkenntniß Des RichtsErscheinenben, ber Grimbe ber Erscheinungen. Er vergleicht baber bie, welche bie Beweise und die Lebre von ben Beweisen vernachlassigen, mit folden, welche bie Lehren ber Aftronomie einsehen wollen, ohne Mathematik und Geometrie getrieben ju haben '). Daber bringt er befonbers auf bie logischen Uebungen, ohne welche feine Lehre auf genaue Beife festgestellt werben tonne2), und er icheint teinen geringen Fleiß auf diesen Theil philosophischer Forschung verwendet zu haben, wenn man die lange Reihe logischer Schriften überfieht, welche er in bem Berzeichmis feiner Berte angibt. Es erweckt Theilnabme, wenn er uns erzählt, bag er in seiner Jugend nichts mehr von den Philosophen gefordert habe, als daß fie ihm eine fichere Theorie bes Beweises geben follten, bag er aber in ber Erwartung eine solche bei ihnen anzutreffen, fich getauscht gesehen habe. Denn auch über biefen Gegenstand habe er verschiebene Deinungen, Streitigkeiten und offenbar Falfches vortragen boren. Daber, meint er, waren nicht seine Lehrer baran Schulb, bag er nicht ben 3meifeln der Porrhonier fich ergeben habe; nur ben mathematifchen Wiffenschaften, welche ein altes Erbe feiner Familie gewesen, habe er es zu banken, bag er Bertrauen zu ben Biffenschaften behalten, und fo fei er barauf ausgegangen, eine eigene Theorie vom Beweise in der Art der Geome-

<sup>1)</sup> De constit. art. med. 8 fin. p. 254.

<sup>2)</sup> De elem. ex Hipp. I, 6 p. 460; quod ept. med. sit quoque phil. p. 60.

trie fich ju entwerfen 1). Es ift ju bemerken, bag er ber Platonischen und ftoischen Logik weniger geneigt war als ber Aristotelischen 2). Wie weit aber ift er in seinen noch vorhandenen Schriften von ber furgen und genauen Dethobe ber Geometrie entfernt! Und nicht blos in ben Berten, welche ihres ber Erfahrung angehörigen Inhalts wegen einen ftrengen Beweis nicht guliegen, fonbern auch besonders in ben Werken philosophischen Inhalts, welchen er fich feiner rebnerischen Geschwatigkeit zum Uebermaage überläßt und unter bem Schwall tonen= ber Borte nur felten ein ansprechender Gebanke gesunden wirb. Daß es ihm an ber Strenge eines geregelten Denkens fehlte, welche allein logische Untersuchungen feiner Art fruchtbar machen fann, scheint seine Schrift über bie Sophismen hinlanglich ju beweisen, in welcher er ben beim Aristoteles fehlenden Beweiß führen will, daß nur bie feche von biefem angeführten Trugschluffe moglich find, biesen Beweis aber aus einer anderswoher entnommenen und schielend angewendeten Eintheilung führen zu konnen glaubt 3).

<sup>1)</sup> De libr. propr. 11.

L. l.; ib. 16. Ετ ίφτιε δτι ή γεωμετρική αναλυτική αμείνων τῆς τῶν στωϊκῶν.

<sup>5)</sup> Seine Eintheilung gründet er darauf, daß jedes Sophisma auf einer Zweideutigkeit beruhe; diese könne aber theils im einzelnen Worte, theils in der Zusammensehung des Sahes bestehen; dann soll weiter die Zweideutigkeit entweder eine Zweideutigkeit der Wirklickeit oder der Moglickeit oder der Borstellung nach sein und auf die Wirklickeit führt er zwei, auf die Möglickeit drei Arten, auf die Borstellung aber nur eine Art der Zweideutigsteit gurück. De sophism. c. 2.

3war nicht so zahlreich sind die Schriften des Gales nos über die andern Theile der Philosophie, aber doch wird auch eine beträchtliche Zahl ethischer Schriften von ihm angesührt, so wie er denn das Studium der Ethik nicht nur wegen der Berbindung zwischen Körper und Seele den Aerzten empfahl, sondern auch mit nicht geringer Betonung der Worte ihnen die Würde ihrer Kunst zu bedenken gab und sie ermahnte, die Ethik zu üben und zur Unterdrückung aller niedern Leidenschaften, zur Erwerdung jeder Augend zu benutzen, damit sie um so eifriger ihre Wissenschaft betreiben könnten\*). Ueber diesen Theil der Philosophie haben wir nichts Anderes hinzuzussehen, als daß er sich in ihm ganz der Platonischen Lehre anschloß.

Es läßt sich benken, daß er besonders um die Physik sich beschäftigte, welche in so genauer Verbindung mit seisner Aunst steht. Doch glauben wir nicht nothig zu haben eine aussührliche Auseinandersetzung seiner Physik zu geben, da sie im Einzelnen aus Ersahrung beruht, im Allsgemeinen aber bald an den Platon, dald an den Aristozeles, dald an die Stoiker sich anschließt. Es wird hinzeichen, an einigen Beispielen die Art seines Eklekticismus zu schildern. Von seiner Kunst auf die Untersuchung der organischen Natur besonders hingewiesen, verfolgte er keiznen Theil der Physik mit so großem Fleiße als die Unztersuchung über die Iwcke er Glieder, worin er sich der teleologischen Ansicht des Platon und besonders des Arizstoteles anschloß, ohne sich sklavisch an die Meinungen des

<sup>\*)</sup> Quod opt. med. sit quoque phil. p. 60 f.

Einen ober bes Anbern zu binden, indem feine felbständigen Forschungen über ben Bau bes thierischen Korpers ibn zu eigenthumlichen Ergebniffen führen mußten. Diefen Theil ber Physik schatte er so boch, bag er ben wahren Unfang einer genauen Theologie in ihm zu feben glaubte 1). Er ift baber auch voll von Lobpreisungen ber gottlichen Beisbeit, welche er in ber Bilbung ber lebenbigen Befen erblickt. Wir finben jeboch biefe Richtung feiner philoso= phischen Ansichten wenig in Uebereinstimmung mit ber Wenbung, welche er in ben Grundlagen feiner arztlichen Theorie nimmt, indem er in bieser fast Alles auf die Dis · foung ber Elemente zurudführt, auf die Rraft bagegen, welche bie Mischung ber lebenbigen Wesen bilbet und zusammenhalt, nur wenig Rudficht nimmt. Denn er geht aus von ber Bufammenfetjung ber vier Elemente, beren Begriffe er im Wesentlichen nach ftoischer Weise auffagt 2); aus ber Bufammenfehung und gehörigen Mifchung berfelben lagt er bie Safte fich bilben ) und aus biefen fobann bie gleichartigen und zulest aus ben lettern bie ungleichartigen Theile bes Korpers entstehen. Seine aratlichen Borfcbriften geben eben barauf aus, bie gehorige Dischung in allen

De usu part. XVII, 1 p. 360. ἐ περὶ χρείας μορίων πραγμπτεία θεολογίας ἀκριβοῦς ἀληθῶς ἀρχή καταστήσεται, πολὸ μείζονός τε καὶ τιμιωτέψου πράγματος δλης τῆς ἐατρικῆς.

<sup>2)</sup> De elem. ex Hipp. I, 6 p. 468. Er betrachtet fie als Ertreme ber einsachen Gigenschaften.

<sup>3)</sup> Es ift hierbei Grunbsat, bag tein Element bem lebendigen Rorz per fehlen burfe. Ib. 6 fin. Ebenso wenig barf aber auch in einem lebendigen Körper ein Element rein enthalten sein, denn bas Leußerste läst er nicht zu. De temp. I, 1.

Theilen bes Korpers zu beforbern ober wiederheraustellen. und biefer proktischen Ansicht gemaß mußte er auch seine allgemeine Theorie faffen. Ueberhaupt läft fich nicht verkennen, daß er in seinen Untersuchungen von bem praktis fchen 3wede feiner Runft febr abbangig mar, wie er benn gar nicht verhehlte, daß er die Untersuchungen, welche über bas Praktische binausgeben, über Gott und über sein Berbaltnig jur Belt, ob bie Belt ewig ober geworben fei und bergleichen mehr, fur unnuge Ranfte anfah, wobei er fich auf ben Sokrates, ben Tenophon und felbst ben Plan ton berief'). Rur bie Runfte, welche bem Leben nuglich fund, verbienen ben Namen ber Kunft'a). Größern Werth als die Untersuchungen über die Berbaltniffe ber bochften Begriffe ju einander mußte ibm nun wohl bie Lehre von ber Seele haben; aber wir haben schon vorher angebeutet, daß er auch auf diese weniger einging, als auf die Lebre von ber materiellen Busammensehung bes Korpers. Sieraus erklart fich bie eklektische augleich und fleptische Beife, in welcher er fich über bie Seele außerte. Er zeigt wohl eine Reigung bem Ariftotelischen Begriffe von ber Seele fich anzuschließen, indem er die Platonische Lehre, daß bie Seele untorperlich fei, nicht begreifen ju tonnen erklart, weil er in bem Unkörperlichen keinen Unterschied zu erkennen vermöge, mabrent bie Seelen boch offenbar von einander verfchieben waren, und weil er nicht einfebe, wie bie Seele fiber ben Korper fich verbreiten konnte, wenn fie nicht et-

<sup>1)</sup> De Hipp. et Plat. plac. IX, 7 p. 779 ff.

Adhort. ad art. add. 9. ὁπόσοις τῶν ἐπιτηδευμάτων οὐκ ἔστι τὸ τέλος βιωφελές, ταῦτ' οὐκ εἰσὶ τέχναι.

mas am Korper sein sollte '). Deswegen kann er auch ben Beweisen bes Platon für die Unfterblichkeit ber Seele nicht vertrauen2) und meint, es habe noch niemand burch wiffenschaftlichen Beweis nachgewiefen, worin bas Wefen ber Seele bestehe, weswegen er fich benn auch keine, nicht einmal eine mabricheinliche Meinung über baffelbe bilben konne 3). Hierbei erklart er fich auch gegen die Meinung ber Platoniker, daß bie über bie gange Welt verbreitete Seele bie lebenbigen Besen bilbe, inbem es ihm nahe an Sottlofigkeit zu ftreifen scheint, anzunehmen, bag bies gottliche Befen auch in allerlei verachtliches Gewürm feine formende Rraft lege 1). Weicht er nun auch in biefen Unfichten von ben Platonikern ab, fo schließt er fich ihnen boch wieber an in ber Gintheilung ber Seelenvermogen und in ber Lehre von ben Werkzeugen, an welche fie gebunden find. In diefer Rudficht bestreitet er fehr eifrig

<sup>1)</sup> Quod animi mor. corp. temp, sequ. 8 p. 776. διὰ το μὴ γινώσκειν με τὴν οὐσίαν τῆς ψυχῆς ὁποία τίς ἐστιν, ἐκ τοῦ γένους τῶν ἀσωμάτων ὑποθεμένων ἡμῶν ὑπάρχειν αὐτήν. ἐν μὲν γὰρ σώματι τὰς κράσεις ὁρῶ πάμπολύ τε διαφερούσας ἀλλήλων καὶ παμπόλλας οῦσας ἀσωμάτου δ' οὐσίας αὐτῆς καθ' ἐαυτὴν εἶναι δυναμένης, οὐκ οὖσης δὲ ποιότητος ἢ εἴδους σώματος οὐδεμίαν νοῶ διαφοράν, καίτοι πολλάκις ἐπισκεψάμενός τε καὶ ζητήσας ἐπιμελῶς ἀλλ' οὐδέ, πῶς οὐδὲν οὖσα τοῦ σώματος εῖς ῦλον αὐτὸ δύναιτ ἄν ἐκτείνεσθαι. Ib. c. 5. p. 785 ff.

<sup>2)</sup> Ib. c. 3 fin.

<sup>3)</sup> De foet. format. 6 p. 700. ἀλλ', ὅπερ ἔφην, οὐθεμίαν εὐρίσκων δόξαν ἀποδεθειγμένην ἐπιστημονικῶς ἀπορεῖν ὁμολογῶ περὶ ψυχῆς οὐσίας, οὐσ' ἄχρι τοῦ πιθανοῦ προελθεῖν δυνάμενος.

<sup>4)</sup> L. l.

die Meinung des Aristoteles von dem Sitze der Seele im Herzen und von der Bestimmung des Gehirns zur Abkühlung des Herzens, indem er hierin auf seine anatomischen Untersuchungen sich beruft, welche ihm die Verbindung der Nerven des Gehirns mit den Sinnenwerkzeugen nachgewiesen hatten\*).

Salenos hatte gelehrter als jeber Andere bie Lehren ber altern Philosophie für bie wiffenschaftliche Ausschmutfung ber Arzneikunft verwendet, er fcheint überbies nach bem Urtheile gelehrter Aerzte einen nicht verächtlichen Schat von Erfahrungen zu feinen 3weden benutt zu baben und, um feine Cenntniffe geltend zu machen, ftand ihm eine zwar geschwätige, aber ben Unforberungen seiner Beit genügenbe Berebtfamteit ju Gebote; baber tann man fich nicht wundern, daß er einen großen Beifall und viele Unbanger feiner Lehre gewann; aber noch weniger wird man fich wundern, daß auch eben bei feinen Runftverwandten eine ftarte Abneigung fich fand, ber Unwendung philofophischer Begriffe auf ihre Praris nachzugeben, indem fie wohl nicht ohne Grund befurchten burften, bag eine folche, fo wie fie von Galenos nicht weniger, als von feinen Borgangern in ber bogmatischen Heilkunst versucht worben war, nur gur Berwirrung und gur Entftellung ber Ergeb: niffe reiner Beobachtung führen wurde. Freilich mochten wohl bie fruberen Merate aus ber Epikurischen und ftoi= ichen Schule plumper zu Berte gegangen fein, als Galenos; aber es ift nicht unwahrscheinlich, bag fie babei boch



<sup>\*)</sup> De usu part. VIII, 2; 3; befonbers über ben legten Puntt p. 623 ff.

ben Wortheil vor blesem voraus hatten, auf eine zusammenhängendere Weise zu philosophiren '), und je mehr er durch die Ersahrungen nach verschiedenen Geiten gezogen wurde, je mehr die weitere Ausbildung der Ersahrungen selbst das Ungenügende der altern physischen Lehren in das Licht treten ließ, um so mehr mochten auch Aerzte, welche in der Ersahrung allein das Heil ihrer Wissenschaft sahen, zu einer prüsenden Untersuchung der gesammten frühren Philosophie sich ausgesordert sühlen.

Diese Betrachtungen suhren uns auf die Skeptiker dieses Zeitraums. Rach den Ueberlieserungen, welche auf uns gekommen sind, pflanzte sich die skeptische Denkart, welche wir in der zweiten Periode gefunden haben, spärzlich weiter fort. Es wird uns ein Berzeichniß der Skezptiker von Timon an mitgetheilt, welches aber offendar Luden hat 2), wenn wir nicht lieber mit einem spätern Skeptiker Menodotos annehmen sollen, daß die skeptische Schule eine Zeit lang geruht habe, dis sie von einem gewissen Ptolemäos von Kyrene wieder ergriffen wurde. Als Schüler desselben werden Herakleides und Sarpedon genannt. Bon allen diesen Mannern ist nichts weiter bekannt und erst der Schüler des Herakleides, Aenesidemos, gab der skeptischen Ansicht eine sestere Begründung. Die Reihe der skeptischen Lehrer vom Ptolemäos an scheint ohne Lücken

<sup>1)</sup> Wer sich genauer über bie seltsame Etlektik bes Salenos unterrichten will, ben verweisen wir auf Rurt Gprengels Beiträge zur Gesch. ber Webicin. 1. 28b. 1. Std. S. 117 ff.

<sup>2)</sup> Diog. Laert. IX, 115; 116. 3wischen bem Aimon und bem Kenosibemos fallen hiernach nur vier Generationen, welches gewiß über 100 Jahre zu wenig ift.

au fein '), unfere Nachrichten über Wefelben find aber fo burftig, bag wir über ibre Lebensumftanbe faft gar nichts fagen und nur einigermaßen bie Beit, in welcher fie lebten, errathen konnen. 3war find wir es gewohnt, daß in biefem Beitraume auseinanberfallenber Schulbilbung eine Schule um bie Lehrer ber anbern fich nur wenig kummert, Beber mehr auf bas Alte, als auf bas Reue fieht; bag jeboch die fleptische Schule so gang und gar von allen Uebris gen übergangen wirb, obwohl fie eine nicht unbebeutenbe Litteratur gehabt zu haben scheint, mochte wohl noch eis nen besondern Grund baben. Cicero betrachtete zu seiner Beit die ffeptische Philosophie als erloschen 2); Seneca kennt au feiner Beit keinen Lebrer ber Pprrbonischen Philosophie 3); fast nirgends geschieht ihrer Ermahnung außer von folden, welche ausbrudlich über bie Setten ober bie Geschichte ber Philosophie schrieben, und von Merzten. Bir zweifeln nicht baran, bag ihre Wirksamkeit fur bie Arzneiwissenschaft besonders von Bedeutung war, ja wir find geneigt anzunehmen, bag biefe neuern Steptiter fammtlich Merzte waren, weil alle, von beren Lebensumstånden wir etwas wissen, und dies ist die größere Babl, zu ben Mergten gehörten '). Ueber bie Beit, wann biefe Steptiter

<sup>1)</sup> Dies schließen wir baraus, baß die Ucberlieserung beim Diogenes a. a. D. auf ben Menobotos, einen ber Haupter ber steptischen Schule, sich beruft. Daß Agrippa in dieser Reihe nicht genannt ist, beweist wohl nur, daß er einem Rebenzweige der Schule angehörte.

<sup>2)</sup> De orat. III, 17; de fin. II, 11; 13.

<sup>3)</sup> Quaest. nat. VII, 32.

<sup>4)</sup> Bom Aenefibemos bis jum Satorninos gablen wir mit Einfchluß beiber 9 steptische Lehrer, von welchen 6 als Aerzte und

lebten, sinden wir such keine genaue Angabe, doch läßt sie sich ungesähr errathen. In den Schriften des Sertos namlich, des Empirikers, können wir aus dem Charakter des skeptischen Streits gegen die Dogmatiker deutlich erzkennen, daß er zu einer Zeit sich ausgedildet haben muß, als die Schule der Stoiker noch den meisten Einstuß auf die wissenschaftliche Denkart ausübte. Denn wenn auch die übrigen Sekten der Dogmatiker von den skeptischen Gründen nicht verschont werden, wenn es auch eine Hauptwendung des Skepticismus ist, die Meinungen aller erdenklichen Schulen, der schon halb vergessenzusetzen, so spielt doch hierbei die stoische Schule immer die Hauptrolle. Reine Lehre wird so genau untersucht, als die ührige; die

jum Theil ale febr bebeutenbe arztliche Schriftfteller nachzuweisen find, namlich: Sertos ber Empiriter und Satorninos werben ausbrucklich empirische Mergte genannt Diog. L. IX, 116; Berobotos, ber Lehrer bes Gertos, ber Sohn bes Areios, ber ebenfalls Argt mar, beffen Lehrer Menobotos, fo wie Theobas ober Theubas geborten zu ben berühmteften empirifchen Aerzten; auch Beuris wird als Arzt erwähnt. Galen. de libr. prop. 9; de comp. med. sec. loc. III. p. 636; V. p. 834; de simpl. medic. temp. I, p. 432. Auch ber Berakleibes von Tarent, welcher als empirischer Argt erwähnt wirb, ift vielleicht ber Lehrer bes Menefibemos. Galen. de comp. med. sec. loc. II. p. 534; de libr. pr. 9. Ich erwähne hierbei, daß man die Steptifer zu ben empirischen Merzten gablte, bag bies jeboch Sertos ber Empiriter nicht billigt, fonbern meint, fie tonnten eber ben methobischen Meraten zugezählt werben. Pyrrh. I, 236 ff.; cf. adv. math. VIII, 327. Mllein fein Unterscheidungegrund zwischen Empiritern und fteptischen Mergten last fich wohl kaum festhalten, und er felbft bat ihn nicht feftgehalten. Ib. 191. Galenos gibt an, bag fie ju verfciedenen Schulen fich gehalten hatten. De simpl. med. temp. 1. 1.

Formen und Darftellungsweisen ihrer Biffenschaft gelten faft mit ben Formen ber Biffenschaft überhaupt gleich. Run wiffen wir aber, bag die ftoische Philosophie gegen bas Ende bes zweiten Sahrhunberts nach Chrifti Geburt au finken begann und bag mit ber Mitte bes britten Sahr= bunberts bie Reu-Platonische Philosophie zu einem Ansehn gelangte, welches balb alle übrige philosophische Schulen überflügelte; von ben Meinungen bieser Philosophie finden wir auch nicht bie geringste Andeutung in ben fleptischen Untersuchungen bes Sertos, obgleich eben biefe Schule eine reiche Ernte für ben Zweifel an alle philosophische Erfenntniß bargeboten haben wurde\*). Es lagt fich hieraus wohl mit Sicherheit schließen, bag wenn auch nicht Sertos, boch bie Manner, beren ffeptische Grunbe er in einen Rorper gufammengufaffen ftrebte, fpateftens in ber erften Balfte bes britten Jahrhunderts lebten. Etwas Genaueres scheint fich aus ben Schriften ber griechischen Merzte zu ergeben. Die Werke bes Galenos gegen bie Empiriter find nur gegen ben Menobotos und ben Theubas gerichtet; ben Berobotos, ben Schuler bes Menobotos, ermahnt er in einer fpatern Schrift; auf ben Empiriter Sertos, ben Schuler bes herobotos, hat er aber keine Beziehung

<sup>\*)</sup> Sertos sagt gerabezu, daß er die Geschichte ber Philosophie von ben Physitern dis auf die jungsten Philosophen, d. h. dis auf die Stoiker, ausgeführt habe. Adv. Math. VIII, 1; pyrrh. hyp. I, 65. κατὰ τοὺς μάλιστα ἡμῖν ἀντιδοξοῦντας νῦν δογματιχοὺς τοὺς ἀπὸ τῆς στοᾶς. Er erwähnt selten Philossophen seiner oder überhaupt der spätern Zeit. Doch wird der früher genannte Stoiker Basileides von ihm angeführt, welschen man für den Lehrer des M. Aurelius halt. Adv. math. VIII, 258 c. not. Fabr.

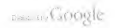
genommen, obgleich dieser in einer spatern medicinischen Schrift unter die Haupter ber empirischen Terzte gezählt wird '). Ein solcher Mann, welcher das Ganze der steptischen Lehren zusammengestellt hatte, hatte nach der Weise des Galenos nicht von ihm übergangen werden können, wenn jener zu seiner Zeit eins seiner Werke schon herauszgegeben hatte. Hieraus mussen wir schließen, das heroedotos ungefahr Zeitgenosse des Galenos war, Sertos aber in der ersten Halfte des britten Jahrhunderts ledte. Rechenen wir nun von dieser Zeit zurück, so möchte Aenesides mos ungefahr zu Ansange unserer Zeitrechnung geblüht haben 2).

Aus ber Reihe ber neuern Skeptiker bis auf ben Sertos herab treten uns nur sehr wenige auf eine personliche Weise hervor. Am meisten noch Aenesibemos,

<sup>1)</sup> Ramlich in ber introductio, welche fallchlich unter ben Berten bes Galenos fieht, c. 4.

<sup>2)</sup> Man hat gewöhnlich nach Fabric. ad Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I. 285 angenommen. Menefibemos fei Beitgenoffe bes Cicero gewesen. Diese Annahme ftust fich hauptsächlich barauf, daß er von Mabemitern feiner Beit fagte, fie ftimmten guweilen ben Stoilern bei und zeigten fich als Stoiler, welche gegen Stoiler ftritten; benn man bezog biefe Meußerung auf ben Atabemiter Antiochos. Aber es ift nicht unwahrscheinlich, bag viele Alabemifer in bie Auftapfen bes Antiochos traten. Aus ber Ungabe des Aristotles ap. Euseb. pr. ev. XIV, 8, das Aenestes mos exode und mowny die steptische Lehre wieder angefacht babe, laft fich nichts foliegen. Gine andere Beitrednung wurde fich ergeben, wenn man ben Steptiler Beuris, ben zweiten Rach folger bes Menefibemos, für eine Perfon mit bem berophilifchen Arate biefes Ramens, welchen Strab. XII, 8 fin. als feinen Beitgenoffen ermabnt, ju balten batte, wie bies Menag. ad Diog. L. IX, 106 thut. 34 balte aber biese Annahme für febr unfichet.

von welchem wir wiffen, bag er aus Onoffos ftammte und au Alexandria lehrte. Bon biesem Manne ift es aber noch nicht einmal gewiß, bag er feiner Denkart nach ber ffeptischen Schule angehörte, wiewohl er gur Berbreitung ber fleptischen Lehre viel beigetragen zu haben scheint. Denn es wird und gefagt, bag er ber Lehre bes Berafleitos aus getban gewefen, bie fleptischen Untersuchungen aber als ein Mittel betrachtet habe, ju jener ju gelangen. Bir finben bies gang im Geifte feiner Beit, welche bie altern Lehren zu erneuern und mit einander zu verbinden suchte. Aeber bie Art, wie beibe mit einander in Busammenhang fanben, fcbeint'er fich febr beutlich ausgesprochen gu haben. Denn er fagte, querft muffe man in fleptischer Beise erkennen, bag Entgegengefetes an bemfelben erscheine, ebe man zu ber Erkenntnig bes herakleitos gelange, baf Entgegengesehtes an bemfelben fei 1). Aber es scheint hiernach taum zweifelhaft zu fein, bag er fich felbft ber fleptischen Schule nicht anschließen wollte, weil biese aber bas ber Erscheinung jum Grunde Liegende nichts urtheilen wollte, wie auch Aenefibemos felbst anerkannte 2). Der Steptifer wurde also auch nicht gugeben, bag man



<sup>1)</sup> Sext. Emp. Pyrrh. hyp. I, 210. επεὶ δὲ οἱ περὶ τὸν Αἰνησιόημον ἔλεγον, ὁδὸν εἴναι τὴν σπεπτικὴν ἀγωγὴν ἐπὶ τὴν Ἡρακλείτειον φιλοσοφίαν, διότι προηγεῖται τοῦ τἀναντια περὶ τὸ αὐτὸ ὑπάρχειν τὸ τἀναντία περὶ τὸ αὐτὸ φαίνεσθαι καὶ οἱ μὲν σκεπτικοὶ φαίνεσθαι λέγουσι τὰ ἔναντία περὶ το αὐτό, οἱ δὲ Ἡρακλείτειοι ἀπὸ τούτου καὶ ἐπὶ τὸ ὑπάρχειν αὐτὰ μετέρχονται.

Phot. cod. 212 p. 281 Hooseb. σημεῖα μέν, ὧςπερ τὰ φανερά φαμεν τῶν ἀφανῶν, οὐδ ὅλως εἶναί φησι, ἡπατῆσθαι δὲ κενῆ προςπαθεία τοὺς οἰομένους.

vom Sein aussagen konnte, ihm komme Entgegengesettes zu, und Aenefibemos tauschte fich bierin so wenig, bag er vielmehr bemerkte, ber Skeptiker werbe gar nicht einmal fagen, bag es ein Seienbes gebe ober nicht 1). Roch weniger konnen andere Sate biefes Mannes mit feinem vor geblichen Skepticismus vereinbart werben. Go, wenn er lehrte, bas Seiende ober bas Befen (ovola) fei Korper und zwar ber erfte Rorper 2), welches einen Gegenfat zwiichen bem gum Grunde liegenden ersten Rorper und bem erscheinenden ober offenbaren Korper voraussett; so auch, wenn er annahm, daß ber Grund aller Dinge die Luft fei 3). In biefen Meußerungen mochte er noch einigermaßen an bie Lehre bes Berafleitos fich anguschliegen scheinen, weniger war bies aber gewiß ber Fall, wenn er ben Grund aller Dinge auch bie Zeit nannte, welche korperlich fei 1), und wenn er mit biefer Lehre andere Gage in Berbindung brachte, welche auf ein febr entschiedenes Streben au beuten scheinen, alle Gegensate in bem Begriffe bes Einen Urgrundes zu vereinen und auszuloschen. sem Sinne ist es wohl offenbar zu nehmen, bag er nicht nur behauptete, bie gange Beit, unftreitig bie Bewegung bes Himmels, sonbern auch bas Jett, bas einfache Ele ment ber Zeit, fei ber Urgrund aller Dinge, fo wie auch bie Einheit, als bas einfache Element ber Bahl, bas erfte Befen fei; benn aus ber Bervielfältigung bes Jest und ber Einheit wurden die Zeiten und die Bablen, ber Theil

<sup>1)</sup> Ib. p. 280.

<sup>2)</sup> Sext. Emp. Pyrrh. hyp. III, 138; adv. math. X, 216.

<sup>3)</sup> Ib. 233.

<sup>4)</sup> Sext. Emp. Pyrrh. hyp. III, 188; adv. math. X, 216.

aber sei sowohl ein anderes als das Sanze, als auch basselbe mit dem Sanzen, weil nemlich das erste Wesesen sowohl ganz sei, als auch Theil, ganz nämlich in Beziehung auf die Welt, Theil aber in Beziehung auf die Ratur dieses bestimmten lebendigen Wesens \*). Es kann wohl kaum bezweiselt werden, daß in allen diesen Sätzen die pantheistische Ansicht der Herakleitischen Lehre sich ausbrückt. Ihr ist das Wesen aller Dinge, die Einheit der ganzen Welt, in einem jeden Dinge ausgedrückt und vollständig enthalten, so in dem Theile, wie in dem Ganzen; deswegen ist eine jede Vielheit in der Welt auch nur eine Wiederholung derselben Einheit und in jedem Augenblicke der Zeit ist das Sanze vollständig vorhanden. Deswegen konnte Aenesidemos wohl sagen, daß an demselben das Entgegengesetzte sei. Daß er die ursprüngliche Einheit

Gesch. b. Phil. IV,

<sup>\*)</sup> Ib. 216 f. 63er xal dià 1 ns nowing elsaywyng xas Ex πραγμάτων τετάχθαι λέγων τὰς ἀπλᾶς λέξεις, αξ τινες μέθη τοῦ λύγου τυγχάνουσι, τὴν μέν χρόνος προςηγορίαν καὶ τὴν μονὰς έπὶ τῆς οὐσίας τετάχθαι φησίν, η τίς έστι σωματική τὰ δὲ μεγέθη τῶν χρόνων καὶ τὰ κεφάλαια τῶν άριθμών έπλ πολυπλασιασμοῦ μάλιστα έπφέρεσθαι. τὸ μέν γάρ νῦν, ο δή χρόνου μήνυμά ἐστι, ἔτι δὲ τὴν μονάδα οὐκ ällo τι είναι ἢ τὴν οὐσίαν· τὴν δὲ ἡμέραν καὶ τὸν μῆνα καὶ τὸν ἐνιαυτὸν πολυπλασιασμὸν ὑπάρχειν τοῦ νῦν, φημλ δὲ τοῦ χρόνου. τὰ δὲ δύο και τρία και δέκα και έκατον ποιυπίασιασμόν είναι της μονάδος. Ib. IX, 337. ὁ δὲ Αλνησίδημος κατά Ήράκλειτον, και ξιερον, φησί, το μέρος τοῦ δλου και ατύτον ή γάρ ούσία και δλη έστι και μέρος δλη μέν πατά τὸν πόσμον, μέρος δὲ πατά τὴν τοῦθε τοῦ ζώου φύoir. Der lette Sat ift buntel in meiner Umfcpreibung, wie in ber Quelle. Die Art, wie Sertos gang Unverftanbliches referirt, ift überhaupt mertwurbig. Der Anfang ber erften Stelle beweift, bag Menefibemos feine Berafleitifche Lehre febr foftematifc burch Bergleichung ber Formen bes Geins mit ben Formen ber Sprache ju begrunben fuchte.

Luft und Beit nannte, fcheint barauf zu beuten, bag er fie als ein lebenbiges Wefen anfah. Wir irren vielleicht nicht, wenn wir muthmagen, bag biefer materialiftische Pantheismus mit ber Arzneiwiffenschaft ber fleptischen Schule in Berbinbung ftanb, woraus es fich auch wohl erklaren ließe, bag Aenefibemos bie Meinungen bes Bergfleitos von bem Ginftromen bes gottlichen Feuers in unfere Seele auf eine gang senfualiftische Beise beutete '). In biefen Richtungen war er nun bem Wefentlichen nach von ben Stoitern nicht febr entfernt, und wenn er beffenungeachtet besonders gegen die Stoifer ftritt und ben neuern Afabemitern ihre Uebereinstimmung mit ben Stoitern vorwarf, so mag bies in Nebenbingen ober auch barin feinen Grund gehabt haben, bag er bie Stoiter in ihrer pantheistischen und materialistischen Richtung nicht conse quent genug fand 2).

Wenn wir nun in Ruckficht auf biefe ganze Lehre ben Aenesidemos nicht zu ben Skeptikern zu zählen haben, so ist sie boch gewiß nur von sehr geringem Erfolg auf den weitern Verlauf unserer Geschichte gewesen; sie ist nur eine Spur von der pantheistischen Denkart, welche in seiner Zeit an verschiedenen Orten sich wieder hervorthat, am meisten aber im Oriente; als eine solche sinden wir sie als ein kleineres neben vielen größern Denkmalen

<sup>1)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII, 849; 350.

<sup>2)</sup> Wir haben früher erwähnt, bağ Sertos ber Empiriter in feinen mebicinischen Ansichten ber methobischen Schule sich geneigt zeigte; so könnten wohl frühere Skeptiker auch ber pneumatischen Schule sich zugeneigt haben, ohne boch bie wissenschaftliche Grunblage berselben zu billigen. Juleht hat boch ein jeder Skepticismus einen Dogmatismus im hinterhalt.

Dag fich ein solcher Pantheismus mit fefeiner Beit. ptischen Untersuchungen verband, kann uns nicht wundern, wenn wir bemerken, wie neben ben pantheiftischen Lehren immer eine entschiedene Polemik gegen alle verftandige Entwicklung ber Biffenschaft einhergelaufen ift, wovon wir auch icon binlangliche Spuren bei ben Eleaten, ben De garifern und felbst bei bem Berafleitos gefunden baben. In ber That bat biese Spuren ber spatere Skepticismus fehr eifrig verfolgt ') und Amefibemos wollte wohl in teinem anbern Sinne ben Stepticismus als Weg jur Deraffeitischen Philosophie angesehen wiffen, als nur in wiefern er die gewöhnliche Ansicht ber. Dinge ftort und fie als eine in fich nichtige Borftellungsweise barzuftellen fucht, baburch aber ber pantheistischen Lehre Bahn bricht. Dies druckt sich auch in seiner Erklarung ber Pyrrhonis fchen Lehre aus. Sie sei, meinte er, eine Erinnerung an bie Erscheinungen ober an bas fonft wie Gebachte, burch welche Mles mit Allem jufammengeworfen und in ber Bergleichung beffelben gefunden werbe, daß es viele Ungleichbeit und Berwirrung an fich trage 2). Wenn nun in biefer pantheiftischen Anficht bes Aenesibemos seine geschichts liche Bebeutung nicht liegt, fo kann man ihm bagegen in seiner Ausbildung ber steptischen Lehrweise eine ausge-

<sup>1)</sup> Diog. L. IX, 72; 73.

<sup>2)</sup> Ib. IX, 78. Ιστιν οὖν ὁ Πυρφώνειος λόγος μνήμη τις τῶν φαινομάνων ἢ τῶν ὁπωςοῦν νοουμάνων, καθ ἢν πάντα κᾶσι συμβάλλεται καὶ συγκρινόμενα πολλὴν ἀνωμαλίαν καὶ ταραχὴν ἔχοντα εὐρίσκεται, καθά φησιν Δίνησιδημος.

Whan hat fắx μνήμη τις είκαθ Χανοτος fubstituiren wollen, es ift aber bas Richtige, bean in ber μνήμη besteht ben Steptiften alle Bermunft nach Sont. Emp. adv. math. VIII, 288.

breitete Wirksamkeit nicht absprechen, benn er wird ausbrudlich als eines ber Saupter ber neuern skeptischen Schule genannt '), auf welche übrigens die pantheistische Grundlage seiner Skepsis sich nicht fortgepstanzt zu haben scheint '), benn bei ben spätern Skeptikern sinden wir keine Spur berselben.

Wenn wir nun etwas Eigenthumliches aus ben fkeptischen Untersuchungen bes Aenesidemos hervorheben sollten, so wurden wir uns in einiger Verlegenheit besinden,
indem über seine skeptischen Beweise uns nur sehr wenig
gesagt wird, und dies zwar so, daß es theils als ein Sis
genthum der frühern Skeptiker in Anspruch genommen
werden kann, theils mit den Beweisen der spätern Skeptiker auf ununterscheidbare Weise vermischt worden ist.
Das Lehtere gilt namentlich von den Beweisen, welche Aenesis
bemos gebrauchte, um zu zeigen, daß der Jusammenhang zwisschen Ursach und Wirkung nicht erkannt werden könne.

<sup>1)</sup> Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I, 222.

<sup>2)</sup> Der Grund hiervon liegt wohl zum Theil darin, daß Aenesides mos seinen Skepticismus getrennt von seiner herakleitischen Lehre vortrug. Daher sagt Sertos mehrmals, wenn von dies ser die Rede ist, Adryaldymos xarà Hoáxleiror und beruft sich auf eine Schrift, die er newirn elsaywyd nennt. In der skeptischen Hauptschrift des Aenesidemos, Nugewiese doyou 8 Bucher, aus welcher Photios cod. 212 uns einen nur zu kurzen Auszug gegeben hat, war, nach diesem zu schließen, keine ausschhrliche Rede von der herakleitsschen kehre. Wahrscheinlich ist die dinorunwois els ra Nugewiesa von dem ersten Buche bieser Schrift nicht unterschieden.

<sup>8)</sup> Daß er gegen ben Begriff ber ursachlichen Gerbindung polemissirte, ist entschieden aus Phot. dibl. cod. 212 p. 280; 281; Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I, 180 ff.; adv. math. IX, 218. Wenn man aber bas der letten Stelle weiter Folgende bis

Wir finden es unmöglich, bas, was in dieser Beziehung sein Eigenthum ist, von dem zu sondern, was die spätern Skeptiker ihm zusügten. Das Erstere dagegen gilt von den bekannten zehn Iweiselsgründen, als deren Urheber Aenesidemos uns angegeben wird'), von welchen wir aber schon gezeigt haben, daß sie auch dei den ältern Skeptikern sich schon vorsanden, so daß Aenesidemos nur als der angesehen werden kann, welcher sie zuerst vollständig sammelte. Alles Uedrige, was von der Lehre des Aenesidemos uns mitgetheilt wird, ist nur undedeutend und von keiner eigenthümlichen Farbe<sup>2</sup>).

<sup>§. 266</sup> bem Aenesibemos zugeschrieben hat, so ist kein Grund vorhanden, wie schon Tennemann Gesch. der Phil. 28b. 5 S. 93 Anm. bemerkt hat, warum man ihm nicht auch das noch weiter Folgende beilegen sollte; aber dies geht nun in das Undeskimmte immer weiter fort, ohne daß irgendwo das Ende der Gründe des Aenesibemos angegeben ware. Daher halte ich es sur gerathener, dies Alles nur als Gesammteigenthum der steptischen Schule zu betrachten. Es kommt hinzu, daß §. 277 eine Eintheitung vorkommt, welche mit der Eintheitungsweise des Aenesibemos nach Sext. adv. math. X, 38 nicht übereinsstimmt.

Sext. Emp. adv. math. VII, 345; Aristocl. ap. Euseb. pr. ev. XIV, 18.

<sup>2)</sup> So bie Angabe über ben sittlichen 3wed ber Steptiker b. Diog. L. IX, 107; Phot: L l. p. 281, woraus Aristocl. L. l. zurrecht gewiesen werben muß; die Unterscheidung zwischen falschen und wahren Erscheinungen Sont. adv. math. VIII, 8; die Gründe gegen das Wahre ib. VIII, 40 f.; der Grund gegen die Annahme, daß die Zeichen sinntich seien, welcher auf den zehnten Zweiselsgrund zurückgeht ib. 215; cf. 234; die Untersscheidung der zwei Arten der Bewegung ib. X, 38 und die Worterklarung des Guten ib. XI, 42, so wie einiges Andere.

Doch baran, bag Aenefibemos bie zehn Zweifelsgrunde fammelte, mochten wir noch am meiften einen Leitfaben in dem Dunkel ber Fortbildung ber fkeptischen Schule finben. Es zeigt fich barin auf jeben gall bas Bestreben, eine gewisse Ordnung in die fleptische Lebre zu bringen und eine Ueberficht über bie Daffe ihrer Einwurfe gegen bie Dogmatifer zu gewinnen. Eine folche Richtung feis ner Beftrebungen in ber Ausbildung ber Stepfis ertenntman auch in seiner Aufzählung ber acht verschiebenen Falle, in welchen die Dogmatiker bei Auffuchung ber Urfachen fich tauschen follen '), und überhaupt gibt es Gertos ausbrudlich im Gegenfat gegen bie Forschungsweise ber neuern Mabemiter als bas Beftreben ber Steptifer an, nur die hauptsate ber Dogmatiker und bas Allgemeinere ihrer Lehren zu widerlegen, weil bamit auch bie Gewißheit ber mehr in bas Besondere eingehenden Folgerungen fallen musse?). Nun finden wir aber hiermit in Uebereins ftimmung, bag bie auf ben Aenefibemos folgenben Steptis -ker fortschreitend bie 3weiselsgrunde auf eine kleinere Bahl gusammenzogen 3). Agrippa, ein Steptiter, von bem wir sonft nur wiffen, bag er nach bem Aenesibemos lebte ),

<sup>1)</sup> Sext, Emp. hyp. Pyrrh. I, 180 ff.

<sup>2)</sup> Adv. math. IX, 1.

S) Das bies fortschreitend geschen sei, solgern wir wohl nicht mit Unrecht aus der Art, wie Sextos diese spätern Zweiselsgrande nach einander erwähnt. Pyrrh. hyp. I, 164; 178.

<sup>4)</sup> Diog. L. IX, 88. Was hier of neol vor Apolnnar gelehrt haben sollen, legt Sextos mit Beziehung auf den Aenesidemos roce rewresors onenrewie dei. Ohne hinlanglichen Grund hat man aus Diog. L. IX, 106 schließen wollen, Agrippa sei janger als die Skeptiker Antischos und Apelles, von

nahm nur funf Zweifelsgrunde an \*), von welchen zwei bie altern vollständig ober boch jum Theil enthalten, die brei übrigen aber neu finb. Die erftern erregen 3weifel gegen alle Erkenntnig, weil die Sebanken ber Menfchen im Leben und in ber Wiffenschaft nicht mit einander übereinftimmen und weil fie immer nur etwas Berhaltnigmafiges barftellen. Wenn man unter bem Zweifelsgrunde aus ber Richt = Uebereinstimmung ber Gebanken auch bie Einwürfe mit verfteht, welche bie Steptiker von ben Bi= bersprüchen unter ben finnlichen Wahrnehmungen zu ente nehmen pflegten, wozu man allen Grund hat, fo umfaßt er in ber That mit bem zweiten zusammengenommen Als les, was die gehn altern Zweifelsgrunde enthielten. brei neuen 3weifelsgrunde aber unterscheiben sich sehr merklich von den altern baburch, daß fie fich nicht wie biefe auf ben Inhalt, sonbern allein auf die Form bes wissenschaftlichen Berfahrens beziehen. Daß Agrippa biefe hervorbob, bas bezeichnet in ber That einen Fortschritt in ber Entwicklung ber fleptischen Untersuchungsweise. In Die

welchen jener ber Lehrer bes Menobetos war. S. Fabric. ad Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I, 164.

<sup>\*)</sup> Diog. L. IX, 88. οἱ δὲ περὶ 'Αγρίππαν τούτοις ἄλλους πέντε προςεις άγουσι, τόν τε ἀπὸ τῆς διαφωνίας και τὸν εἰς ἄπειρον ἐκβάλλοντα και τὸν πρός τι και τὸν ἐξ ὑποθέσεως και τὸν δι ἀλλήλων. Sont. Emp. Pyrrh. hyp. I, 164 ff. in bersetben Ordnung, wahrscheinlich aus bersetben Quelle; wir haben und nicht entschließen tonnen, diese Ordnung beizubehalten, da sie offenbar ohne Wethode ift; um so weniger, als die Berichtersteter (Sent. Emp. ib. 177) mit so wenig Urtheil versahren, daß sie biese sun sweiselgründe für ganz verschieden von den zehn frühern halten, die doch wenigstens zum Chest unzweideutig in ihnen enthalten sind.

fer Richtung suchte nun Agrippa au zeigen, bag alle Beweise ber Dogmatiker unzureichend waren. Das Streben ber Dogmatiker muffe barauf ausgehen, Alles zu beweis fen , benn ohne Beweis wurben fie teinen Glauben Wenn fie behaupteten, daß fie von fichern Grunbfagen aus etwas beweisen konnten, fo konne man ihnen entgegnen, bag biefe Grundfate nur Sppothefen maren, weil sie nicht bewiesen worben. Bollten fie aber bie Grundfage, Die Borberfage bes Beweifes, weiter beweifen, fo mußten fie babei von neuen Borberfagen ausgeben, welche fie wieber zu beweisen batten, und ba bies bei jebem möglichen Beweise stattfinden wurde, so wurden fie mit ihrem Beftreben, Alles zu beweisen, in bas Unenbliche geführt. Dies find bie beiben erften formalen 3meifelsgrunde bes Agrippa. Der Dritte macht auf einen befonbern Sehler im Beweisen aufmerkfam, auf ben fogenann: ten Cirkel im Beweise. Da wir feben, bag bie übrigen Bweifelsgrunde bes Agrippa auf etwas Allgemeines ausgingen, so baben wir wohl Grund zu vermuthen, bag er eine allgemeinere Absicht bei ber Anführung biefes besondern Fehlers hatte. Bielleicht wollte er baburch ben möglichen Ausreben ber Dogmatiter vorbeugen, bag bie wiffenschafts liche Form ber Beweise nur bazu bienen folle, bie an fich gewiffen Gate ber Wiffenschaft burch ihren Busammenhang untereinander um fo fefter au ftugen. Wir benten bierbei an bas Gleichnif bes Benon von ber geballten, mit ber andern Sand noch fester jusammengehaltenen Fauft. Daß diese Bermuthung richtig sei, ergibt fich aus bem Fortgange in der Entwicklung ber ffeptischen Schule.

Denn wir seben, bag noch spatere Steptiter, unter

welchen wir am liebften an ben Denobotos und feine Schiler benten '), in ber Behre bes Agrippa Beranlaffung fanden, bie 3weifelsgrunbe noch mehr zu vereinfachen. Sie ließen nemlich bie auf ben Inhalt bezüglichen gang weg und brachten nur ben einen von ihnen, ben von ber Richt= Mebereinstimmung gelegentlich, gur Unterftugung ber formalen Zweifelsgrunde mit an, bie brei formalen Zweis felsarunde bes Agrippa aber zogen fie in zwei zusammen, indem fie mit Recht den ins Unendliche hinauswerfenden und ben auf ben Rreis verweisenben unter einen bobern Begriff ausammenfaften 2). Go blieb ihnen benn ein Dilemma übrig, burch welches sie einen jeden Anspruch ber Dogmatiter auf wiffenschaftliche Ginficht gurudweisen gu tonnen glaubten. Denn Alles, mas erfannt werbe, muffe entweber aus fich ober aus einem Anbern erkannt werben; bag aber nichts aus fich erfannt werbe, ergebe fich aus



<sup>1)</sup> Denn Menobotos war wohl gewiß einer ber bebeutenbsten unter ben spätern Steptstern, als solcher wird er neben bem Sertos erwähnt, Pseudo-Galen. introductio c. 4, und Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I, 222 nach ber Conj. bes Fabr. neben bem Aes nestbemos.

<sup>2)</sup> Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I, 178 f. παραδιδόασι δε και δύο τρόπους εποχής ετέρους. επει γάρ πῶν το καταιαμβανόμενον ἤτοι εξ εαυτοῦ καταιαμβάνεσθαι δοκεῖ ἢ εξ ετέρου καταιαμβάνεσοι δοκεῖ ἢ εξ ετέρου καταιαμβάνεται, τὴν περι πάντων ἀπορίαν εἰςάγειν δοκοῦσι. και δτι μεν οὐδεν εξ εαυτοῦ καταιαμβάνεται, φασι, δῆλον εκ τῆς γεγενημένης παρά τοῖς φυσικοῖς περί τε τῶν αἰσθητῶν και τῶν νοητῶν ἀπάντων οἰμαι διαφωνίας —... διὰ δὲ τοῦροὐδ εξ ετέρου τι καταιαμβάνεσθαι συγχωροῦσιν. εξ μεν γὰρ τὸ εξ οῦ τι καταιαμβάνεται, ἀεὶ εξ ετέρου καταιαμβάνεσθαι δεήσει, εἰς τὸν διάιληλον ἢ τὸν ἄπειρον εμβάλλουσι τρόπον. Χιιὰ ἡιετ (pricht Sertos wiesber νου αποιεπ Χτονευ.

bem Biberfreite ber Dogmatiler über die Grunbfage; wollte man nun behaupten, es tonne etwas aus einem Anbern erkannt werben, so werbe man entweder in bas Unenbliche zurückzugehen gezwungen obet man verfalle in ben Beweis im Cirtel. Daber laffe fich teine Ertenntniß nachweisen. Der Form nach sind biese beiben Wenbungen unftreitig ben Benbungen bes Agrippa vorzuziehen, indem fie Alles, was in biefen vorkommt, als Glied eines Gangen barftellen, nur mit Ausnahme bes Beweises vom Berhaltnigmäßigen, welcher als überfluffig angefeben werben konnte, wenn man einmal einen fichern Gang gefunden hatte, in welchem eine jebe Wiberlegung geführt werben konnte. Dan kann hiernach ben Steptikern biefet Beit nicht ablerechen, bag fie allmalig zu einer zusammenhangenben Entwidlung ihrer Denkart fortgeschritten finb. Dices. burch zeichnen sie fich vor ben übrigen Setten ihrer Beit aus und man barf fich hieruber nicht wundern, ba bies eben nur beweift, wie bei ber gegenwartigen wissenschafts lichen Schwäche, so lange nur noch bas Bewustsein von ben allgemeinen Forberungen ber Wiffenschaft übrig blieb, auch bas Bewußtsein von ber vorhandenen Unfahigkeit, biefen Forberungen ju genügen, ju einer festen Maffe gufam= menwachsen mußte. '

Wenn wir nun von der Seite der formellen Ausbildung die Geschichte des Skepticismus in diesem Zeitraume einigermaßen versolgen können, so ist es uns dagegen von der Seite ihrer materiellen Gründe sicht so gut geworden. Wir haben nur eine Sammlung dieser Gründe, wie es scheint, ziemlich vollständig, wissen aber saft gar nichts zu sagen über die Art, wie sie allmälig entstanden

ift. Der Sammler ift ber berühmte Gleptiffer Sextos. ein griechischer Urzt ber empirischen Gette, weswegen er ben Junamen ber Empirifer fubrt. Sein Ruhm berubt barauf, baß er ber einzige Steptiter ift, von welchem uns wollftanbige Schriften vorliegen\*). Gein Berbienft ift ge gen bie Leiftungen ber übrigen Gfeptifer nicht leicht abaufchagen; es mochte barauf beruhen, bag er vielleicht vollftanbiger als irgend ein Anderer die fleutischen Grunbe gegen bie Dogmatiker gesammelt hat, weswegen seine Schriften bie Arbeiten früherer Steptifer in Bergeffenheit brachten. Denn fonst find feine Gaben von keinem gro-Ben Gewichte und am wenigsten mochten wir ihm einen bebeutenben Beift ber Erfindung auschreiben. Bielmehr feben wir, daß er in langweiliger Breite feinen Streit mit ben Dogmatikern führt, Paffenbes und Unpaffenbes gegen fie vorbringt und die Starke feiner Grunde wohl kaum gu schatgen versteht. Auch gibt er feine Ausführung ber fleptischen Lehre nicht fur etwas Reues aus, fonbern et fpricht im Ramen feiner Schule, beren Gemeingut er bors tragen will; nur felten ermabnt er ben Urheber eines bes Ammten fleptischen Gebankenganges. Man fieht, bag zu

<sup>\*)</sup> Es sind drei Schriften, die Pyrrhonischen Hypotyposen, die Schrift gegen die enthetischen Wissenschaften und die Schrift gegen die philosophischen Disciptinen. Die beiden lehtern werden gewöhnlich als ein Wert betrachtet und unter dem Titel adversus mathomaticos zusammengesaßt. So schon Diog. L. IX, 116. Es zeigt aber der Ansang des 7. Buches, daß sie nicht dazu bestimmt sind, ein Ganges zu bisden. Undere Schriften, welche Sertos zuweilen ansührt, doch nicht immer mit sicherer Unterscheidung, sind versoren gegangen. S. adv. math. I, 26; 294 VI, 623 56; 586 VII, 2021 X, 284.

feiner Beit ber Stepticismus, fo wie bie Lehren anberer Schulen, ju einer gelehrten Ueberlieferung beruntergefuns fen war. Und bei ber blogen Ueberlieferung war es benn frejlich auch wohl unvermeiblich, bag ber Gebante, welder zum Grunde lag, fich abschwächte, wie wir benn ichon früher Gelegenheit gehabt haben ju zeigen, bag Gertos bas Berhaltniß ber von ben spatern Steptifern gefundenen Benbungen zu einander nicht richtig zu schäten wußte. Auch ift er nicht im Stande, die Grunde ber Steptifer in einer guten Ordnung vorzutragen, vielmehr zeigt bas Lockere ihrer Aneinanderreihung von seiner Art, flüchtig zu fammeln. Roch besonders muffen wir die Breite feiner Darftellungen erwähnen. Go oft er auch fagt, daß er Beitlauftigkeit vermeiben und nicht immer wieber basfelbe wiederholen wolle, fo find boch feine Bucher von Wieberholungen voll. Dies war freilich nach ber Anordnung vieler seiner Untersuchungen nicht leicht zu vermeis ben. Denn er liebt es, von ber Wiberlegung bes Allges meinen auszugeben; bann bemerkt er, wie nun hiermit zwar auch bas Befondere widerlegt fei, aber zu mehrerer Sicherheit wolle er nun auch noch bas Besonbere widerlegen, wobei naturlich alle Fragen über bas Allgemeine wiedererwachen. Dag er in ber Bahl feiner Grunde nicht au bebenklich fei, gesteht er felbst ein; er entschulbigt fich aber burch die ihm gewohnliche Bergleichung bes Stepti= fers mit bem Argte. Mus Menschenliebe gehe er barauf aus, die Krankheit ber Dogmatiker zu beilen; fo wie nun ber Arzt gegen schwere Krankheiten ftarte, gegen schwache Krankheiten schwache Arzneimittel gebrauche, so habe auch ber Steptifer ftarte Grunbe gur Sand fur bie, welche von der Krankheit der dogmatischen Meinung heftig ergriffen waren, er bedenke sich aber auch nicht, schwache und wenig wahrscheinliche Gründe gegen die zu gebrauchen, welche nur eine geringe Reigung zur dogmatischen Meinung hatten.). In der That mußten ihm viele seiner Gründe schwach vorkommen, da er sich gar nicht bedenkt, die leersken Sophismen gegen die Dogmatiker zu gebrauchen, wahrend er es doch den Dialektikern vorwarf, daß sie sich mit der Lösung eben derselben Sophismen unnütze Mühe machsten.). Doch über diesen Punkt kann man ihn wohl mit Wahrscheinlichkeit durch die Gewohnheit seiner Schule entsschuldigen.

Bohl aber das Schwerste, was wir ihm vorwersen können, ist, daß er nicht einmal seine Darstellung des Skepticismus rein zu erhalten weiß von solchen Beimischungen, die genau besehen seinen Begriff vom Skepticismus ausheben. In dem Streite der Skeptiker gegen die neuern Akademiker und gegen die dogmatischen Aerzte hatten sie sich sehr klüglich das Ziel gesteckt, auch nicht einmal dies behaupten zu wollen, daß man nichts wissen könne. Sertos vergleicht daher die skeptischen Gründe mit dem Feuer, welches nicht nur den brennbaren Stoff, sondern auch sich selbst verzehre, mit einer Leiter, durch welche man zum Sipsel hinansteige, welche aber, sobald man diesen erreicht habe, umgeworfen werde, mit den reinigenden Arzeneien, welche nicht nur die bosen Saste, sondern auch

maister Coogle

<sup>1)</sup> Pyrrh. hyp. III, 280 f.

<sup>2)</sup> lb. II, 239 ff.

fich felbft aus bem Leibe treiben '); feltfam aber ift es, daß sogleich neben biesen Bergleichungen auch noch eine andere fich geltend machen will, welche boch mit jenen in Biberspruch fleht. Dem inbem Sertos ben Einwurf ber Dogmatiker ermahnt, bag bie Beweise ber Skeptiker, burch welche fie ben Beweis aufheben wollten, fich felbft widerlegten, indem fie fich felbft als mahre Beweise geltend zu machen suchten, fo meint er bagegen, ber Gas. bag es teinen Beweis gebe, werbe von ben Steptifern mur in bem Sinne ausgesprochen, in welchem man fage, Beust fei ber Bater aller Gotter und Menschen, wobei man ibn felbft ausnehme, weil er nicht fein eigener Bater fein konne; fo gelte auch jener Sat nur mit ber Ausnahme bes Beweises, welcher beweise, bag es keinen Beweis gebe?). Und bies ift nicht etwa blos eine einzeln stehende Werirrung aus ber Bahn ber fleptischen Darftellungsweise, fons bern es hangt bies mit vielen Meugerungen bes Gertos ausammen, welche wir jedoch, um billig zu sein, nicht ihm allein, sonbern ben Ueberlieferungen, in welchen feine Lehre fich ausgebilbet hatte, Schuld geben mochten. So stimmt es ganz überein mit ber eben angegebenen Art, ben Beweis

Ib. I, 206; II, 188; adv. math, VIII, 480. Das Gleichnis von ben reinigenben Argneien wird ben Steptifern überhaupt zugeschrieben. Diog. L. IX, 76; Aristocl. ap. Euseb. pr. ev. XIV, 18.

<sup>2)</sup> Adv. math. VIII, 479. πολλά γὰς παθ ὑπεξαίρεσιν λέγεται καὶ ὡς τὸν Δία φαμὲν θεῶν τε παὶ ἀνθρώπων εἶναι πατέρα καθ ὑπεξαίρεσιν αὐτοῦ τούτου, οὐ γὰς δή γε καὶ ἀνδις αὐτοῦ ἦν πατής, οὕτω καὶ ὅταν λέγωμεν μηθεμίαν εἶναι ἀπόδειξιν, καθ ὑπεξαίρεσιν λέγομεν τοῦ δεικνύντος λόγου, ὅτι οὐκ ἔστιν ἀπόδειξις.

gegen ben Beweis ausnahmsweise gelten zu laffen, wenn Gertos leugnet, daß es eine allgemeine fittliche Ordnung bes Lebens nach kunftlerischer Borschrift ausgesprochen gebe, weil Jeber fich in feinem Leben nach Bufall und Umftanben richten muffe 1), wobei boch eben biese allgemeine Borfchrift fur bas Leben, bag man nach ben Umftanben fich richten muffe, ausgenommen wirb. Offenbar ware es feinem Stepticismus angemeffen gewefen, auch über biefen Punkt zu zweifeln. Roch greller aber ftellt es fich beraus, wenn Sertos gerabezu von ber fleptischen Denfart ruhmt, baß fie allein ein gludfeliges Leben bereite, indem fie lehre, es fei von Ratur nichts Gutes ober Bofes?). obgleich er fonft behauptet, bag ber Steptifer immer nur feinen Buftand ausbrucke und geschichtlich vortrage"), fo meint er boch, ben bogmatischen Beweisen, welche man fo eben nicht aufzulofen wiffe, konne man entgegenfeten, es mochte wohl in ber Zukunft noch Jemanb aufstehen, wels der fie zu lofen vermochte '). Diefem Einwande liegt unvertennbar bie Meinung zum Grunde, bag fo wie bisher einer jeden bogmatischen Lehre ein gleich ftarter Grund fich habe entgegensehen laffen, fo werbe es auch immer in Butunft fein, ein Grundfat, welcher ba nothwendig fich einstellt, wo die Erfahrung von befonderen gallen allgemeine Lehren abziehen mochte, welcher aber freilich bem Ste-

man and Coogle

<sup>1)</sup> Adv. math. XI, 208.

E) Ib. 140. — δτι οὖτε ἀγαθόν τι ἔστι φύσει, οὖτε κακόν. —
 τὸ δε γε δι δάσκειν τὸ τοιοῦτον ἰδιον τῆς σκεψεως.
 ταύτης ἄρα ἦν.τὸ εὐδαίμονα βίον περιποιεῖν.

<sup>3)</sup> Pyrrh. hyp. I, 4; 15; 199; 200.

<sup>4)</sup> Ib. 83 f.

ptiler nicht wohl anständig ist. Man mochte muthmaßen, daß Sertos diesen Grundsatz aus seiner Neigung zur methodischen Sekte geschöpft hatte \*).

Bon biefen Wiberspruchen kann man nur einen Theil wie schon angebeutet worben ift, ber Ungeschicklichkeit bes Sertos Schuld geben, mahrend ber größere Theil ber Richtung bes griechischen Skepticismus überhaupt ober ber neuern Steptifer, im Besonbern gur Last fallt. Bir bas ben Schon bei ber Betrachtung bes frubern Stepticismus bemerten muffen, bag fein 3wed, wie man wohl gutmus thig fich hat überreben wollen, keineswegs war, bie Forschung nach ber Babrheit frei zu erhalten von ben vorei= ligen Annahmen ber Philosophie ober ber gemeinen Bor= Rellung, sondern er enbete in ber That mit einem Ergebs niffe, welches bie Forschung nach ben Grunben ber Erscheinung verwarf als über unsere Rrafte gebend, und inbem es uns nichts als bas unmittelbare Bewußtsein von unfern Buftanben übrig ließ, ben Borgug bes Beifen vor ben übrigen Menfchen nur in feinem praktifchen Berhalten, in feiner Furchtlofigfeit, in ber Starte feiner Seele, mit welcher er über jebe leibenschaftliche Bewegung fich erbebe, finden konnte. Go ift auch ber 3wed ber neuern Steptiter teinesweges, burch Wiberlegung ber Dogmatiker zu neuer und tieferer Forschung nach ber Wahrheit fich anzutreiben, sondern ihre Forschungen find fertig; auf neue Grunde mogen fie gar nicht boren; benn fie find schon im Boraus überzeugt, bag ein jeber Einwurf, welder ihnen gemacht werben konnte, gur Wiberlegung ihrer



<sup>\*)</sup> S. oben S. 283 Anm. 4.

3meifel nicht binreichen werbe; follten auch jest noch bem Steptifer gleich farte Grunde bagegen fehlen, fie werben doch spater zu finden sein. Dies ift ber Punkt, in welchem fie mit ben altern Steptifern vollig einverstanben finb. Dit ihm nehmen fie von biefen auch ben praktischen 3wed ihrer Untersuchungen an, die Unerschütterlichkeit bes Gemuths, welche aus bem Innehalten bes Urtheils entspringt, und bas Maaghalten in ben leibenben Stimmungen ber Seele\*). Aber man wurde fich irren, wenn man glauben wollte, daß die neuern Steptifer in Babrheit benfelben 3med mit ihrer Lehre verbunden batten, wie die altern. Schon bie Betrachtung muß uns bavon zurudhalten, baß bie Philosophie biefer aus einer ganz eigenen Lage ber Biffenschaft und bes Lebens hervorgegangen mar. wie diese sich verandert hatte, so mußte auch die Richtung ber neuern Steptifer von anderer Art fein und bas Charafteriftische in ihrer Lehre mußte fich an biefe Richtung Wir wollen baber, um ben Charafter bes anschließen. neuern Stepticismus zu faffen, zuerft bie Spuren verfolgen, in welchen fein eigentlicher 3med fich aussbricht, bas, was biefe Steptiter wollten und wozu fie bie fleptischen

<sup>\*)</sup> Pyrrh. hyp. I, 8; 25; 30; Diog. L. IX, 107; cf. Phot. cod. 212 fin. Abweichend davon ist die Angabe des Aristokies ap. Kus. prasp. ev. XIV, 18, daß Aenesidemos die Lust alg das Ziel der Skepsis angesehen habe. Die Sache ist eben so räthsethaft als unbedeutend. Man kann sich mit den Bermuthungen Siedler's de scopticismo (Halae 1827.) p. 88 s. des gnügen oder auch diese Lehre des Aenesidemos auf seinen Derakteitischen Pantheismus zurücksühren, wenn man nicht die Angabe des Aristokies geradezu. verwersen will. S. oben S. 283 4.

Gründe nur gebrauchten; benn von jeder septischen Untersuchung kann man sagen, daß sie eine außer ihr selbst
liegende Absicht habe. Hierbei mussen wir denn freilich
voraussehen, daß Sertos die Absichten der neuern Steptiker im Ganzen richtig wiedergibt, woran zu zweiseln
wir auch um so weniger Grund haben, je geringer seine
eigene Ersindungsgade sich zeigt.

Wenn man bie Regel ber Steptifer anführen bort, man folle für bas, was von ber gewöhnlichen Reinung geglaubt werbe, keine Grunbe anführen, bas aber vertheis bigen, was unglaublich scheine, um es burch bie beigebrachten Beweise jum Gleichgewichte mit jenem ju erbeben\*), fo follte man glauben, fle hatten nichts eifriger betrieben als die Bertheidigung paradoper Lehren ber Phi= losophie gegen bie gewöhnliche Meinung. Allein ibre Uebung ift gang entgegengefetter Art. Bon ben ditern Steptikern mochte jene Regel befolgt werben, welche, wie wir gezeigt haben, ber Reigung ihrer Beit zur finnlichen Auffassungeweise bie Grunde ber Bernunft entgegenstellten. Daber waren jene zehn altesten Wendungen ber Skeptiker fast sammtlich gegen bie finnliche Borftellung gerichtet. Aber bie neuern Steptiter, wie wir ihre Lehre beim Gertos verzeichnet finden, gebrauchen jene Wendungen nur in fehr untergeordneter Beife, die Benbungen bagegen, welche fie aufbrachten, find gang ausschließlich nur gegen bie

<sup>\*)</sup> Bext. Emp. adv. math. VII, 448. έπτεον δε πρός μεν το πρωτον, δει σπεπεικόν έστι έδος το τοῖς πεπιστευμένοις μὰ συνηγορείν, ἀρπεϊσδαι δ' ἐπ' αὐτῶν ὡς αὐτάρπει πατασπευῷ τῷ ποινῷ προλήψει, τοῖς δὲ ἀπίστοις εἶναι δοποῦσι συναγορεύειν καὶ εἰς ἐσοσθένειαν αὐτῶν ἔπαστον ἀνάγειν τῷ περὶ τα παραδοχῆς ἡξιωμένα πίστει.

Form ber Lehre, gegen ben wiffenfchaftlichen Bufammenbang gerichtet, so wie fie auch ben ganzen Borrath ihrer Grimbe wider die Philosophen wenden. Daber vollig im Biberfpruch mit ber angeführten Regel verwerfen fie ench bie Dialettit als eine unnuge Runft und feben ben verfanglichen Fragen berfelben nur das Ginleuchtenbe bet gewohnlichen Reinung und ber Erfcheinungen entgegen '). Und bies leuchtet febr bestimmt aus ihrer gangen Berfahrungeweise hervor, daß in ihnen die Neigung fehr machtig ift an ber Wahrheit der Erscheinungen fest zu halten und nur alle wiffenschaftliche Untersuchungen, welche über bie Erscheinungen hinausgeben, als mußige Forschungen su verwerfen. Freilich geftehen fie biefe Reigung nicht gerabezu ein, fie bebienen fich vielmehr, um fie zu verbergen, ber Unterscheibung, welche wir auch fcon bei ben altern Steptifern gefunden haben, zwischen ber wiffenschafts lichen Erkenntnig und ben Annahmen, welche für bas Leben nothig find. Fir bie wiffenschaftliche Begrundung eines Sages, daß etwas fo ober fo fei, gelten ihnen bie Erscheinungen nicht als Remnzeichen ber Wahrheit, aber wohl für bas praftische Leben; sie glauben in Rudficht auf biefes, um nicht gang ohne Handlung zu bleiben, annehmen zu nchffen, bag die Dinge fo find, wir fie erscheis nen2). Allein bie neuern Steptifer gingen wohl hierin etwas über bas Rothwendige hinaus, welches bas Leben gebietet; sie wollen nicht blos bas Rothwendige gewinnen, fie benten fich nicht im Genug bes Lebens ju be-

<sup>1)</sup> Pyrrh. hyp. II, 236; 244; 246.

<sup>2)</sup> Adv. math. VII, 29 f.; Diog. L. IX, 106.

schränken und find weit entfernt von jener Enthaltsamkeit. welche bie falten i Steptiter zu pflegen empfohlen hatten. Daß fie nicht ungern, nicht mit Wiberftreben ben Erscheinungen folgen, bas mochte man auch aus ben fittlichen Grundfagen foliegen, welche fie vortragen. In der That ihre fittliche Ansicht fteht auf einer fehr niebern Stufe; ihre finnlichen Triebe benten fie nicht im Baum ju halten; von ber vernünftigen Ginficht in die Natur bes Guten halten fie nichts; benn fie wurde uns boch unfere bofen Triebe nicht nehmen, sonbern nur zu einer Beberrschung berfelben führen und baburch ben Menschen in Unruhe und 3wiespalt mit sich selbst fegen; gludlicher murbe ber sogenannte Schlechte fein, welcher ohne Bebenklichkeiten feine Triebe befriedige 1). Sertos geht fo weit das unvernünftige Leben für tein Uebel zu halten, weil es tein Gefühl und Bewußtfein von fich habe, teine Unluft über sich selbst empfinde 2).

Doch muffen wir ihre Ansichten über die Natur beffen, was im Leben Glauben verdient, genauer verfolgen. Die neuern Steptifer nahmen nemlich eine praktische Kunst an, welche sich an die Erscheinungen stützt. Sie mochten sich hierin an die Unterscheidung des Aenessidemos anschließen zwischen Erscheinungen, welche nur bei Einem auf eigenthumliche Weise vorkommen, und zwischen solchen, welche allgemein auf gleiche Weise wahrgenommen werden; jene Erscheinungen waren für falsch und diese sür

Sext. Emp. Pyrrh. hyp. III, 273 ff.; adv. math. XI, 213; 214.

<sup>2)</sup> Adv. math. XI, 92 ff.

wahr zu balten '). Doch wollten fie nicht zugeben, bag eine vollige Allgemeinheit in ber Wahrnehmung ber Erscheinungen gefunden werbe, sonbern legten einen großen Berth auf die Geschicklichkeit bes erfahrenen Mannes, auf eine eigenthumliche Beife bie besondern Erfahrungen zu einem allgemeinen Ergebnisse zusammenzustellen. schlossen fie hiervon die Ueberlieferung ber Thatsachen nicht aus. Auf folche Beife, nahmen fie an, laffe eine nutliche Kunst für das Leben sich bilben, welche dus ber Beobachtung vieler Falle geschopft werbe2). Gine nutliche Runft, benn bas, was fie auf folche Weise als Erkenntniß ausgebilbet gelten laffen wollten, murbe von ihnen nach feinem Rugen fur bas Leben bestimmt3). Dit Rudficht auf biefe Nutlichkeit laffen fie eine richtige Bernunft au'), welche von ihnen als unterscheibenbe Eigenschaft bes Menschen in ber Erinnerung früherer Borgange nach ihrer Aufeinanderfolge gesucht wird '). Hieraus lagt fich nun, wie wir meinen, bie Abficht ber neuern Steptifer

Adv. math. VIII, 8. οἱ μὲν γὰρ περὶ τὸν Αἰνησιδημον λέγουσὶ τινα τῶν φαινομένων διαφοράν, καὶ φασι τούτων τὰ μὲν ποινῶς φαίνεσθαι, τὰ δὲ ἰδίως τινί, ὧν ἀληθῆ μὲν εἶναι τὰ ποινῶς πᾶσι φαινόμενα, ψευδῆ δὲ τὰ μὴ τοιαῦτα.

<sup>2)</sup> Ib. 291. ἀγνοσύντες δτι τῆς μὲν τῶν ἄλλων θεωρητικῆς τέχνης οὐδέν ἐστι θεώρημα, καθάπερ ὕστερον ἀιδάξομεν, τῆς δὲ ἐν τοῖς φαινομένοις στρεφομένης ἐστὶν ἴδιόν τι θεώρημα. διὰ γὰρ τῶν πολλάκις τετηρημένων ποιεῖται τὰς τῶν θεωρημάτων συστάσεις τὰ δὲ πολλάκις τηρηθέντα καὶ ἱστορηθέντα ἴδια καθειστήκει τῶν πλειστάκις τηρησάντων, ἀλλ' οὐ κοινὰ πάντων. Ib. V, 108 f.

<sup>3)</sup> Pyrrh. hyp. II, 246; 254; adv. math. V, 1 f.

<sup>4)</sup> Adv. math. V, 2.

<sup>5)</sup> Ib. VIII, 288.

bei ihren Angriffen auf die Dogmatiker mit Sicherheit er Man muß nicht vergessen, bag alle ober bie meiften von ihnen Merzte waren, welche im Gegenfat gegen die Setten ber Dogmatifer ihre empirische Prapis gu vertheibigen hatten. Bu biefer bedurften fie einer aus ber Erfahrung berausgebilbeten Theorie, welche fie als eine mitgliche Kunft in Berbindung mit ihrer Amvendung auf bas Leben betrachteten. Die Möglichkeit einer folchen Runft mußten, fie bei allen ihren Zweifeln festhalten, und biefe Iweifel bilbeten fie nur zu bem 3wede aus, um eine jebe andere Theorie zurückzuweisen, welche nicht so genau an die Erfahrung und an die Anwendung auf das Leben sich anschließen wollte. In biefer Unschauung ihrer besondern Bissenschaft bilbete sich ihnen eine allgemeine Ansicht von ben Biffenschaften überhaupt aus, nach welcher fie zwar eine jede tiefere wissenschaftliche Forschung verwerfen, das gegen eine jebe Runft für bas Leben und eine jebe nute liche Erfahrungserkeuntnig vertheibigen \*). hierin ift wes nigstens Gertos ber Empiriter gar nicht febr bebenklich. 3war greift er nicht nur bie Philosophie, sonbern auch bie entoklischen Wiffenschaften an, aber nicht sofern fie für bas Leben Abhulfe bes Uebels ober Berbeischaffung bes Ruslichen bezwecken, sondern nur fofern fie, wie er meint, in unnuge Untersuchungen fich verlieren, welche, über bie Erinnerung und die nothwendige Ueberlieferung hinausges bend, die Elemente und Grunde ber Erscheinungen gur Er-

<sup>\*)</sup> Pyrrh. hyp. I, 24; 287; III, 151; adv. math. I, 50; 55; 172; 183; 241.

kenntniß bringen mochten ). Der Gebrauch, Die gewohnliche Uebung diefer Runfte ift bas, was er verehrt; auf diefen Gebrauch kommt es g. B. in ber Grammatik allein an; man foll burch fie lefen und fcreiben lernen, um bem ärgften Uebel, ber Bergeflichfeit, entgegenzuarbeiten; aber schon dies scheint dem Gertos ein Werk grammatischer Aufgeblasenheit, wenn man Bocale von Consonanten, lange von kurzen Bogalen unterscheiben lernt 2). Ebenso wird bie Rhetorik von ihm verworfen, well wir schon zu reben nur burch lebung lernen; auf bie Untersuchung ber Grunde Diefer Uebung will er fich nicht einlaffen 3). Seine Ginwurfe gegen die mathematischen Lehren follen nicht bas Rechnen und Meffen ausheben'); sie find nur gegen bie wissenschaftliche Form ber Mathematik und meistens gegen philosophische Borbegriffe, gegen bie Bulaffigkeit bes Beweises aus Boraussetzungen ), gegen ben Begriff bes Rorperso), gegen bie Doglichkeit einer Babl') und gegen bie Theilbarkeit in gleiche Theile gerichtet 3). Gegen die Aftrologen hat er sogar nichts weiter zu erinnern, als daß sie auf bas Borbersagen menschlicher Schicksale und Gemuthe: arten fich legen"), amb er gibt fich eine in wiffenschaftlicher

<sup>1)</sup> Adv. math. I, 49-56; 172.

<sup>2)</sup> lb. L, 55; 100 ff.

<sup>3)</sup> Ib. II, 59,

<sup>4)</sup> Pyrrh. hyp. III, 151.

<sup>5)</sup> Adv. math. III, 7 ff.

<sup>6)</sup> lb. III, 19 f.

<sup>7)</sup> Ib. IV, 14 ff.

<sup>8)</sup> Ib. III, 109 ff.

<sup>9)</sup> Ib. V, 2 ff.

Rudficht febr unnuge Dube, bas Nichtige ber Grundfage und Berfahrungsweisen ber Chalbder nachzuweisen. gegen verwirft er keineswegs ben Gebrauch' ber Aftronomie, welche Regen und trodene Witterung, Peft und Erdbeben vorhersagt, eine nutliche Runft fur Landbau und Schifffahrt'). Man kann hiernach burchaus nicht baran zweifeln, bag ber 3med biefes neuern Stepticismus kein anderer ift, als einen jeben Schritt in ben Biffenschaften und Kunften zu vermeiben, welcher über bas Rutliche hinausgeht; alles Andere ift ihm schablicher Lurus, nur bazu geeignet, bie nutlichen Lehren, mit welchen es in Berbindung gebracht wird, ju verwirren und in fein Schwanken hineinzuziehen. Darnach ist benn natürlich feine Unficht vom sittlichen Leben auch fehr niedrig ge= halten; seine Runft bes Lebens geht nur auf bas Rute liche.

Damit verbindet sich die Meinung, daß für das Leben nur eine Kenntniß, nur eine Erinnerung der Erscheisnungen nothig sei, und der Streit des neuern Stepticismus richtet sich deswegen gegen die Erkennbarkeit alles dessen, was über die Erscheinungen hinausliegt. Er bekämpst die Wissenschaften in der Voraussehung, daß sie darauf ausgehen das Unbekannte zu erkennen, was nicht in dem unmittelbaren Bewußtsein unserer innern Erscheinungen liegt, sondern als etwas außer unserem Bewußtsein der Erscheinung zum Grunde Liegendes gedacht wird<sup>2</sup>). In diesem Sinne bestreitet er die Kennzeichen des Wah-

<sup>1)</sup> Adv. math. 1, 51; V, 1; 2.

<sup>2)</sup> Pyrrh. hyp. I, 13; 15; 208.

ren und wirft sogar die Frage auf, ob es ein solches Bahres geben mochte. In biefem Ginne bestreitet er auch ben Beweis als bas Mittel, bas nicht unmittelbar Gewiffe gur Erkenntnig zu bringen und bezweifelt, ob es ein Beichen für bas Berborgene geben tonne, ob aus ber Birkung bie Urfache zu erkennen fei. Aber bei allen biefen 3weifeln, je mehr fie eine jede Erkenntniß, felbst fur bas Leben nothwendige Erfahrung zu gefährben schienen, um so mehr waren bie neuern Steptifer auch besorgt, eben biefe Erfahrungserkenntniß außer bem Bereich ihrer 3meis fel au ftellen. Bu biefem 3wede bient ihnen ihre Unterfcheibung awischen ben Beichen, welche uns nur gur Erinnerung an frubere Borgange verhelfen, und zwischen folden Zeichen, welche auf etwas Berborgenes, nicht in bie Erscheinung Fallenbes beuten follen. Die lettere Urt ift nur eine Erfindung ber Dogmatiker, Die erftere aber wird von bem 'Steptifer, indem er ben Aussagen bes Lebens folgt, nicht in Zweifel gezogen 1). foll uns nicht etwas feiner Natur nach Berborgenes fondern nur eine Erfcheinung entbullen. welche gegenwartig unserer Bahrnehmung entzogen ift, wie bas Feuer, wenn wir nur ben Rauch feben 2).

<sup>1)</sup> Pyrrh. hyp. II, 99 f.; 102. διττῆς οὖν οὖσης τῶν σημείων διαφορᾶς, ὡς ἔφαμεν, οὐ πρὸς πᾶν σημείον ἀντιλέγομεν, ἀλλὰ πρὸς μόνον τὸ ἐνδειχτιχὸν ὡς ἀπὸ τῶν δογματιχῶν πεπλᾶσθαι δοχοῦν. τὸ γὰς ὑπομνηστιχὸν πεπίστευται ὑπὸ τοῦ βίου, ἐπεὶ παπνὸν ἰδών τις σημειοῦται πῦς καὶ οὐλὴν θεασάμενος τραῦμα γεγενῆσθαι λέγει. Adv. math. VIII, 151 ff.; 288; 289.

<sup>2)</sup> Adv, math. VIII, 156. άλλα γαρ δυοίν δντων σημείων, τοῦ τε ὑπομνηστικοῦ καὶ ἐπὶ τῶν πρὸς καιρὸν ἀδήλων τὰ πολ-

Es leuchtet ein, wie man den Begriff dieses Zeichens dazu gebrauchen konnte, eine nühliche Kenntniss sinr das Leben sich zuzueignen, indem man nur vorauszusezusen brauchte, daß dergleichen Zeichen auf solche Art mit einander vergessellschaftet wären, daß, wo das Eine vorkomme, auch alsbald das Andere sich einstelle. Denn alsdann ließ sich auch annehmen, daß der, welcher auf solche Zeichen sich verstände, durch die Hervordringung des Einen auch auf die Entstehung des Andern Einsluß gewinnen könne. Dies genügte sür die Kunst des Lebens, welche die Skeptiker betreiben wollten; denn sie hatten ja nur zur Absicht, durch die Hervordringung der einen Erscheinung der andern Ersscheinung zur Entstehung zu verhelsen.

Allein gemäß ihrer Ansicht von den nüglichen Wissenschaften mußten sie auch noch annehmen, daß es eine Ueberlieferung der Erfahrungen durch Rede und Schrift gebe, indem sie keinedweges geneigt waren, eines Isden Erkenntnis auf seine eigenen Erfahrungen zurücksühren zu wollen\*). Nun sollte man glauben, sie würden den Ausweg, welchen ihnen ihre Lehre von den erinnernden Bei-



λὰ χρησιμεύειν δοχούντος και τοῦ ἐνδεικτικοῦ, ὅπες ἐπὶ τῶν φύσει ἀδήλων ἐγκρίνεται κτλ. Bergl. bie Unterscheidung zwischen bem Unbesannten καθάπαξ, φύσει und προς καιρόν. Ib. 145 ff.; Pyrrh. hyp. II, 97 f. Wit ber Unterscheidung zwischen bem offenbarenden und dem erinnernden Beichen vergl. die Unterscheidung-zwischen ben dogmatischen und den praktischen (βεωτικαί) Untersuchungen, welche zugleich τηρητικαί heißen. Diog. L. IX, 108.

<sup>\*)</sup> Pyrrh. hyp. I, 24; 237; adv. math. I, 51 ff. Deswegen halt es Sertos auch für ber Muhe werth, solche Zweibentigkeiten aufzulbsen, welche in ber Uebertieferung ber Ahatsachen sich einschleichen tounen. Pyrrh. hyp. II, 256.

den barbot, begierig ergriffen haben, um nachzuweisen, baß Lebren und Lernen burch Sprache und Schrift moglich fei, weil es unter ienen Begriff falle. Allein wir finben biesen Ausweg von ihnen nicht bemutt. Bielmehr Areitet Sextos gegen bie Moglichkeit eines jeben Lehrens und kernens ') und gebraucht babei Grunde, welche meiftens ichon frieber von ben Sophisten vorgebracht worben Man konnte biefe Grimbe wohl nur zu ben Retfereien gablen, welche Sertos gegen bie Dogmatifer für erlandt hielt2); aber es gibt auch allerbings einen Punkt in ber Borftellungsweise ber neuern Steptifer, welche fie abhalten konnte, ihre Lehre von ben erinnernden Zeichen auf bas Lebren und Lernen vermittelft ber Sprache anzuwenden. Denn wenn fie auch Rebe und Schrift zu ben offenbaren Erscheinungen rechnen mußten, so war es boch anders mit ben Gebanten ber Seele; benn bie Seele rechneten bie Steptiker au ben Dingen, welche von Natur nicht offenbar find; von ihr baber und ihren Gebanten tomn es kein erinnerndes Zeichen geben 5) und Worte und Rebe muffen also zu ben Beichen gerechnet werben, welche auf etwas Berborgenes beuten sollen ). Man kann bierin nur ei-

<sup>1)</sup> Ib. III, 252 ff.; adv. math. I, 9 ff.

<sup>2)</sup> Pyrrh. hyp. I, 62; cf. II, 211.

<sup>8)</sup> Adv. math. VIII, 155. ἡ ψωχὴ τῶν φύσει ἀδήλων ἐστὶ πραγμάτων. οὐδέποτε γὰρ ὑπὸ τὴν ἡμετέραν πέφυκε πέπτειν ἐνάργειαν τοιαύτη δὲ οὖσα ἐκ τῶν περὶ τὸ σῶμα κινήσεων ἐνδεικτικῶς μηνύεται. - Cf. Pyrth. hyp. II, 82.

<sup>4)</sup> Pyrrh. dryp. II, 130; 131. Adv. math. VIII, 278 ff. wird etwas bagegen eingewendet und zulegt doch (298) nicht geleugmet, daß die Gründe der Dogmatiker Araft haben möchten, wenn mur duch hugsgeben werde, daß die Gründe der Skeptir der gleiche Araft batten.

nen Beweis bavon sinben, wie wenig die Steptiker ihre Annahmen über die Röglichkeit einer nühlichen Bissenschaft wit ihrem eigenen Stepticismus in Uebereinstimmung zu bringen wußten.

Denn die Ansicht von ber Seele, welche wir fo eben berührt baben, ift etwas bem neuern Skepticismus febr Befentliches. Sie fteht auch mit anbern Ansichten in Berbindung, welche wir nicht übergeben durfen, weil fie in bas Innere ber fleptischen Vorstellungsmeise einen Blick verstatten. Es mag uns freilich wohl auffallend erscheis nen, daß bieselben Manner, welche meinten, es sei von uns nichts Anderes mit Gewißheit auszusagen, als bie leibenben Stimmungen in uns, bag eben biefe nicht nur bie Seele, sonbern auch bas, was in ihr ift, ihre Gebanken und Buffanbe 1), für etwas uns Unbekanntes ausgaben und behaupteten, die Seele falle niemals in unsere Babrnehmung (erápyeia). Doch erklart 28 fich leicht aus ihrer Meinung, welche wir ihnen kaum zum Vorwurfe machen burfen, ba bie meiften ihrer Beitgenoffen nicht eben anders bachten, nemlich bag bie Wahrnehmung nichts Anderes auffasse als nur außer uns Borhandenes und Korperliches. Diefe Ansicht fpricht fich fehr entschieben in bem vorherangeführten Sate über bie Berborgenheit ber Seele, so wie in anbern Behauptungen aus?). Wenn



<sup>1)</sup> Cf. adv. math. VI, 55. ώς εὶ μή ἐστι ψυχή, οὐδὲ αἰσθήσεις. μέρη γὰρ ταύτης ὑπῆρχον.

<sup>2) 3.</sup> B. Pytrh. hyp. III, 51. δ τε φάσκων καταλαμβάνειν τὸ ἀσώματον ἥτοι αλοθήσει τοῦτο παραστήσει καταλαμβάνειν ἢ διὰ λόγου καλ αλοθήσει μὲν οὐδαμῶς, ἐπειδὴ αἰ μὲν αλοθήσεις κατὰ ἐπέρεισιν καλ νύξιν ἀντιλαμβάνεσθαι δοκοῦσι τῶν αλοθητῶν. Wenn bie Steptiter auch von bem

nun aber die Seele von ben Steptifern in bas bunfle Reich bes Nicht-Bahrnehmbaren gefett wurde, so mußten fie dieselbe barum noch nicht für ein Unkörperliches erklaren. Bielmehr finden wir, bag fie entschieden dem Da= terialismus fich guneigten. Wir haben fruber erwähnt, baß ichon beim Zenesibemos biese Ansicht fich bemerklich machte, und vermuthet, daß fie mit ber arztlichen Praris ber Steptifer zusammenhangen mochte. Beim Sertos lagt fie fich in vielen Grunbfaten ertennen, welche er in feinen fleptischen Folgerungen geltend macht. Go berubt es offenbar auf Materialismus, wenn er nur die finnli= chen, b. b. nach bem Borigen die korperlichen Gigenschaf= ten ber Dinge für etwas an fich und schlechthin Borbanbenes anfieht, alles Andere bagegen nur für etwas Berhaltnifmäßiges erklart \*). Und wenn er von ben verbotgenen Gegenstanben ber bogmatischen Beftrebungen fpricht, so ift es wenigstens auch nur etwas Korperliches ober auf ben Korper Bezügliches, als außer uns feienb Borausgesetztes, was er barunter versteht, etwa bie Atome ober bie unsichtbaren Poren und ber leere Raum; bie Gegenstände ber reinen Berftanbeserkenntnig aber behan-

Rorper behaupteten, bağ er nicht wahrnehmbar sei, so gebort bies nur zu ihren Chikanen, welche sie im praktischen Leben nicht festhalten konnten.

<sup>\*)</sup> Adv. math. VIII, 161. τῶν οὖν ὅντων, φασὶν οἱ ἀπὸ τῆς σκέψεως, τὰ μέν ἐστι κατὰ διαφοράν, τὰ δὲ πρός τι πως ἔχοντα. καὶ κατὰ διαφορὰν μέν, ὁπόσα κατ ἔδιαν ὑπόστωσιν καὶ ἀπολύτως νοεῖται, οἶον λευκόν, μέλαν, γλυκύ, πικρόν, πῶν τὸ τούτοις παραπλήσιον. ψιλοῖς γὰρ αὐτοῖς καὶ κατὰ περιγραφὴν ἔπιβάλλομεν καὶ δίχα τοῦ ἔτερόν τι συνκπινοεῖν. Ιb. 206. τό τε αἰσθητόν, ἢ αἰσθητόν ἔστι, κατὰ διαφορὰν νοεῖται.

belt er überaus kurz und schnobe, indem er gegen bie Unnahme berfelben fich nur auf ben Grundfat beruft, welcher ihm aus seiner Ansicht von ben Erfahrungswissenschaften festzusteben scheint, bag ein jebes nur vermittelft ber Empfindung uns bekannt werben tonne, baff aber jebe Empfindung uns nur baburch entftebe, bag wir auf etwas gestoßen waren, entweder mittekar ober unmittels bar 1). Er fcblieft fich hierin mit einer Bestimmtheit. welche man von einem Steptifer nicht erwarten follte. gang an bie Lehren ber Stoiter und Epifureer an, wenn biefe zu zeigen fuchten, bag aus einer Bermanblung ber erften finnlichen Einbrude alle unfere Borftellungen ber-Diefelbe Anficht macht fich auch barin kund, bag er ohne Bebenken voraussett, bas Bestreben ber Dogmatifer tome nur bareuf ausgehen, bas, was außer uns ben Erscheinungen jum Grumbe liege, ju erforschen 2). Dies ift eben einer ber wichtigsten Einwurfe, welche & ben Dogmatikern macht, daß sie boch nicht zu fagen wußten, ob ihre Borftellung, wenn fie eine Abbilbung bes des Berlich Borbandenen fein follte, getren baffelbe barftelle,

<sup>1)</sup> Ib. VIII, 56 f. οἱ δὲ περὲ Δημόπριτον καὶ Πλάτωνα ἀθετοῦντες μὲν τὰς αἰσθήσεις, ἀναιροῦντες δὲ τὰ αἰσθητά, μόνοις ὅ ἐπόμενοι τοῖς νοητοῖς συγχέουσι τὰ πράγματα καὶ σὐ μόνον τὴν τῶν ὄντων ἀλήθειαν σαλεύουσιν, ἀλλὰ καὶ τὴν ἐπίνοιαν αὐτῶν. πᾶσα γὰρ νόησις ἀπὸ αἰσθήσεως γένεται ἢ οὐ χωρίς αἰσθήσεως καὶ ἢ ἀπὸ περιπτώσεως ἢ οὐκ ἄνευ περιπτώσεως κτὶ.

<sup>2)</sup> Pyrrh. hyp. I, 15. τὸ δὰ μέγιστον ἐν τῆ προφορῷ τῶν φωνῶν τούτων τὸ ἐαυτῷ φαινόμενον λέγει (εc. ὁ σκεπτιτός) καὶ τὸ πάθος ἐπαγγέλλει τὸ ἐαυτοῦ ἀδοξάστως, μηδὲν περὶ τῶν ἔξωθεν ὑποκειμένων διαβεβαιούμενος.

indem die Seele niemals aus sich heraus zu gehen vermöchte, ja sogar zugegeben werden müste, daß die Worsstellung der Seele ganz verschieden sei von dem Borgestellten, denn die Borstellung brenne nicht, wie das Feuer, welches vorgestellt werde'). Wenn wir nun so überall bei ihm auf materialistische Borstellungsweisen stoßen, so ist es nicht zu verwundern, daß er auch die unsichtbare Natur der Seele nur als etwas Körperliches sich dachte. In allen seinen Teußerungen, in welchen er von der Seele freilich nur auf steptische Weise spricht, schließt er sich sast immer an die materialistische Lehre der Stoiser an d. Sein Zweisel über die Natur der Seele ist daher kein anderer, als der, welchen wir deim Cicero, deim Galenos und sonst gefunden haben, ob sie nemlich für Feuer oder sur Lust oder für was sonst sie gehalten werden sollte.

Wenn wir alle diese Spuren der Denkweise, welche die eigentliche Absicht bei dem verneinenden Versahren der neuern Steptiker bezeichnet, zusammenrechnen wollen, so werden wir unter denselben eine innerliche Uebereinstimmung sinden und es wird nicht unmöglich halten, daraus auch die Bedeutung dieser Geistedrichtung für den Zeitraum, mit welchem wir und beschäftigen, zu bestimmen. Es kam ihnen darauf an, nur die Erkenntnisse sest zu halten, welche für das Leben nüglich oder nothwendig sind. Sie

Pyrrh. hyp. II, 74; adv.omath. VII, 867. καλ μαπρῷ διαφέρει ἡ φαντασία τοῦ ψανταστοῦ. οἶον ἡ ἀπὸ πυρὸς φαντασία τοῦ πυρός τὸ μέν γὰρ καίει, ἡ δ' οὐκ ἔστι καυστική.
Ib. 886.

<sup>2) 3.28.</sup> Pyrrh. hyp. II, 70; 81; III, 188; adv. math. IX, 71 f.

wollten eine Art ber Erkenntniß, welche tauglich ware, eine Magb bes praktischen Lebens abzugeben. Bu biesem 3wed hatten fie nicht nur festzustellen, bag es Erscheinungen in uns gibt, welche wir nothwendig anerkennen muffen sondern wie mußten auch eingestehen, daß biese Erscheinungen eine gemiffe Bergefellschaftung unter einander hatten, welche wir in unserem Gebachtniffe festhalten konnten. und dag wir baburch aus bem Borkommen ber einen auf bas Borhandenfein der andern zu schließen befähigt wurben; ja fie mußten annehmen, bag wir auch in bie Bearbeitung ber Erscheinungen eingreifen und burch die hervorbringung ber einen Erscheinung bie mit ihr nothwendig ober wahrscheinlich verknupfte herbeiführen konnten. indem ihnen weiter die Renntnisse, welche für bas Leben nuglich find, als folche fich zeigten, bie nicht von einem Einzelnen, und in ber furzen Erfahrung eines Lebensalters gewonnen werben konnten, mußten fie es als einen Sat ber Erfahrung anerkennen, bag es eine Ueberlieferung ber Erfahrungen gebe. Run ift es aber nicht bei forgfältiger Scheidung beffen, was die Erfahrung ergibt, von bem, was im Gebrauche bes Lebens als Meinung baran fich anset - und eine solche Scheidung barf man bei ben neuern Steptifern nicht erwarten - nicht leicht moglich von der Ansicht abzukommen, als wenn nur Korperliches unter unfere Bahrnehmung fiele, benn bie nutlichen Runfte bes Lebens haben es unmittelbar nur mit Korpern zu thun, und baher ist es auch nicht zu verwundern, daß die Skeptiker bei allem ihrem Kampfe gegen bie Boreiligkeit bogmatischer Meinung ber Meinungen nicht entgingen, baß Alles körperlich sei. Eben berselben Boreiligkeit muffen

wir fie befchulbigen, wenn wir bemerten, wie fie alle Erkenntniß bes Menschen von ber finnlichen Empfindung ableiten und ein jedes Element unseres Denkens nur als eine Umwandlung unferer Empfindung betrachten, wie fie Die Bernunft und ben Borgug bes Menschen vor ben Abieren nur in ber ausgebildetern Fertigkeit, fruberer Borgange fich zu erinnern, suchen, nur bie finnlichen Gigenschaften ber Dinge als bas an fich und schlechthin Borhandene segen, alles Andere bagegen als etwas Berhalt= nismäßiges betrachten, wie fie entschiebene Abneigung gegen jebe freie Thatigkeit hegen und bie Rube ber Seele, welche bei ber thierischen Befriedigung ber Triebe fteben bleibt, fur hober achten, als bas eble Streben nach einem vernünftigen Lebenswandel. Alle biefe Meinungen steben ihnen im Grunde ihrer Seele fest; fie feben aber biefelben als ein Ergebniß nicht bes wiffenschaftlichen Nachbentens, sonbern ber nothwendigen Dentweise bes Lebens Man follte glauben, biefe Denkweise habe es mit att. ber Philosophie gar nicht zu thun; aber bie Skeptifer find nicht diefer Meinung, vielmehr meinen fie die Philosophie bekampfen zu muffen, um nur die nothwendige Dentweise bes Lebens, wie fie in ber Betreibung nutlicher Renntniffe fich erweitert, festzustellen und vor Berunreinis gung zu bewahren. Dies ift bie eigentliche Abficht ihrer 3weifel; gegen die Philosophie, nicht gegen die gemeine Borftellungsweise find fie gerichtet; und bies beswegen, weil fie bie Runfte bes Lebens mit einer wissenschaftlichen Darftellungsweise, mit Grunbfagen und Begriffen vermischt fanden, welche in ber bogmatischen Philosophie fich gebilbet hatten, welche bagegen fie als über ben Rugen Gefch. b. Phil. IV. 21

١

und Gebrauch bes Lebens, als über bie Beglaubigung der Erfahrung hinausgehend verwerfen zu muffen glaubten. Darüber Ragen fle beftanbig, bag bie Bielgeschäftige feit ber Dogmatifer felbft bie festesten Grundfage, Die fichers ften Uebungen schwankenb gemacht habe; barum mußten fie ihre Stimme gegen jene erheben \*). Ihre Aufgabe war bemnach, bie allgemeinen philosophischen Begriffe, welche an bie Runfte bes Lebens fich angeschloffen hatten, von diesen loszulosen, und bamit in ber That griffen fie auch in bie Entwicklung ihrer Beit thatig ein. Wir wiffen, wie bei ben Griechen faft alle Wiffenschaften, namentlich bie entoflischen, gegen welche Sertos ftritt, entweber aus bem Schoofe ber Philosophie hervorgegangen waren, ober boch mit ber Philosophie eng fich verbunden hatten. Diese Berbinbung war natürlich, soweit sie bie allgemeinen Grundfate, die allgemeine Dethobe und die allgemeine Bebeutung biefer Biffenschaften betraf; aber freilich er ftredte fie fich auch weiter. Die Beschäftigung ber Philosophen mit ben entoklischen Biffenschaften batte in bie Untersuchung berfelben viele Fragen gebracht, welche ihnen fremb waren, ihre Ordnung fieren mußten und ber Si therbeit ihres erfahrungemäßigen Fortschreitens nur nachtheilig fein konnten. Es war baber in bem Bortheil bies fer Wiffenschaften, fich von folden frembartigen Beftanbe theilen zu reinigen, und hierauf wirkten bie neuern Stevifter bin. Aber so wie ihre Bestrebungen ohne eine



<sup>\*) 3. 8.</sup> Pyrth. hyp. III, 151. δσον μέν γάρ έπε τή συνηθείς παι αδοξάστως άριθμεϊν τι φαμεν απι άριθμον είναι τι άκούομεν ή δε των δογματικών περιεργία και τον κατά τούτου κεκίνηκε λόγον.

richtige Einficht in die Bebeutung ber Philosophie und ber Wiffenschaften überhaupt waren, so konnten fie barin auch nicht bas richtige Maag treffen. Bielmehr überlie Ben fie fich ihrer Reigung, die Rimfte bes Lebens von ber Philosophie unabhangig ju machen bis auf ben Grad, bag ihnen die allgemeine Bebeutung biefer Runfte gang wegfiel, und Anderes konnte ihnen alsbamn auch nicht übrig bleiben, als nur ber Dugen. So gerfallen ihnen die Elemente bes ausammengehörigen Lebens; fo verkundet fich an ihnen bie Auflosung, welche bem Tobe vorangeht; so betreiben fie aber auch noch in bem Absterben bes miffens schaftlichen Lebens, freilich ohne ein klares Bewußtsein bes 3weds, ein nothwendiges Wert ber Wiffenschaft, die Unterscheidung ber Kenntniffe, welche in ber Uebung bes Lebens fich uns gestalten, von den allgemeinen philosophis fchen Lehren. Beibe Erscheinungen geben naturgemäß Sand in Sand; benn bas Abfterben bes philosophischen Lebens mußte fich auch barin verkunden, bag es die Elemente, welche es früher gleichsam mit Gewalt in fich au verschmelzen bestrebt gewesen war, allmählig von fich ent: ließ; biese mußten nun ihrerseits, von ber Philosophie groß gezogen, ihre Gewalt gegen die Philosophie üben und indem fie fich felbst fur mundig erklarten, ber Philosophie einen Theil ihres Umtes ftreitig machen. Dies ift die Bergeltung, welche die Beit ubt, indem fie Rechte, bie nicht burchgangig mit Billigfeit geubt werben, ben Berechtigten ftreitig macht. Die Steptifer find ber vollendete Gegenfat gegen bie attere Unficht ber Philosophen, bag alles vernünftige Leben in ber Philosophie gegründet sei; sie begruigten sich nicht damit, nachzuweisen, daß es ein vernünftiges Leben auch außer der Philosophie gebe; sie meinten vielmehr nur außer der Philosophie sei das vernünftige Leben, oder die wahre Philosophie endige mit dem Bekenntniß, daß alle Philosophie nur ein vernunftloser Bahn sei.

Wenn wir nun biermit die Absicht und die Bebeutung bes neuern Skepticismus im Allgemeinen bezeichnet zu haben glauben, so ift bamit boch nur ein Theil unferer Aufgabe geloft, die geschichtlichen Beziehungen beffelben gur Beurtheilung vorzulegen. Denn biefe liegen gum Theil auch in ben besonbern Grunben, welche fie ben Dogmatikern entgegenstellten. In biefen tritt uns zuweilen eine scharffinnige Erfindung entgegen, welche wir in biefer Zeit fonft nur fparfam antreffen. Buweilen geben fie auch bie Schwachen ber fruhern Philosophie zu erkennen und bienen zu einer fritischen Ginficht in bieselbe, welche in einer erfinbfamern Beit zu einer fraftigern Erregung bes philosophischen Denkens batte führen konnen. biesen Rudfichten muffen wir ihnen unfere Aufmerksam= keit widmen. Doch werben wir barum nicht nothig has ben, die gange Maffe ihrer Grunde auseinander zu fegen. Denn wir wußten nicht zu fagen, wozu wir bie fruber schon vorgebrachten Einwurfe ber Eleaten, ber Sophisten, ber Megariker und Anberer, beren sie gegen bie bogmatische Philosophie sich bedienten, hier wiederholen sollten, wozu es bienen wurde, wenn wir ihnen folgen wollten in ber Auseinandersetzung bes Streites zwischen ben bogmatischen Schulen, welchen wir in unfern fruberen Untersuchungen schon oft berührt haben, wozu wir endlich bie Grunde bauseinanerseten follten, welche fie ihrem eigenen Be-

ftanbniffe nach nur jum Scherze und als schwächere Beis gabe gegen bie schwächern Dogmatiter unter ihre ernften Einwurfe zu mischen pflegten. Hiernach wird also ein giemlicher Theil ber fleptischen Grunde von uns bei Seite geschoben werben konnen. Aber freilich, mas bie Scherze und bie schwächern Grunde betrifft, so laffen fie fich nicht immer leicht erkennen, benn nur felten bezeichnen bie Steptifer felbst fie als folche. Wir konnen baber fie nur na ber Ansicht herausfinden, welche biefe Sette von ber nothwendigen Dentweise ber Menschen begte. Sertos gefteht felbft, bag es nur ein ffeptischer Scherz fei, wenn man ben Menschen mit ben unvernünftigen Thieren vergleichend die Frage aufwerfe, ob jener diefen an Bernunft vorgezogen zu werben verbiene 1), weil bie Steptifer nemlich gar nicht geneigt find, ben Borzug zu leugnen, welchen ber Mensch vor den übrigen Thieren habe, indem er an die Erscheinungen in einer regelmäßigen Folge fich zu erinnern weiß und baburch nach ber Beise praktischer Runfte im Stanbe ift, aus ben erinnernben Beichen auf bie bezeichneten Erscheinungen zu schließen. Gben beswegen tonnen wir es auch nur fur einen Scherz ber Steptifer halten, wenn fie mit fehr sophistischen Grunden überhaupt die Möglichkeit bes Lehrens und Lernens bestreiten?), mahrend fie boch jugeben, es gebe eine Ueberlicferung ber Erfahrungen und ber nutlichen Kunfte, ober wenn fie bas Mittel ber Ueberlieferung; bie Sprache, als etwas Unmogliches leugneten, weil, wenn ber eine Theil bes Sages fei, ber

<sup>1)</sup> Pyrrh. hyp. I. 62 ff.

<sup>2)</sup> Adv. math. 1, 9 ff.; Pyrrh. hyp. III, 252 ff.

andere schon ausgehört habe zu sein. Und endlich, um bei diesen Beispielen uns nicht zu lange aufzuhalten, dürfen wir es auch nur für ein Nebenwerk ihrer Beweissihrungen betrachten, wenn sie die Wahrheit der körperlichen Erscheinung bezweiseln, weil nemlich nach der Ansicht, daß der Körper zusammengesetzt sei aus Länge, Breite und Dick, welche nicht körperlich sind, das Körperliche aus dem Nicht-Körperlichen zusammengesetzt sein wurde?); denn auch diese Zweisel überschreiten das Maaß dessen, was sie in der That ihrer Ansicht nach in Zweisel zu zies hen beabsichtigen.

Dagegen ist in der That Manches sehr beachtenswerth, was die Skeptiker theils gegen die Form, theils
gegen den Inhalt der Wissenschaft vorbrachten. Wir haben schon früher bemerkt, wie in dem Gange des neuern
Skepticismus ein Fortschreiten in Rücksicht auf die Bestreitung der wissenschaftlichen Form gefunden werden
kann. Dem aber, was wir damals zum Beweise ansührten, haben wir noch Manches anzusügen, was wir
in den Schristen des Sertos sinden, ohne daß es ihm
als Sigenthum zugeschrieben werden dürste. Die Form
der Wissenschaft wird von ihnen nach einer weitverbreiteten Vorstellung ihrer Zeit sast ausschließlich im Beweise
gesucht, wie wir denn oft demerkt sinden, daß sie einen
Gedanken, welcher nicht bewiesen worden, als einen solchen betrachten, welchem Niemand Glauben beizumessen

<sup>1)</sup> Adv. math. VIII, 132 ff.

<sup>2)</sup> Adv. math. III, 83 ff. Cf. Pyrrk. hyp. II, 80. Aehnlich sind bie Beweise, daß der Körper nicht sinnlich wahrnehmbar sei. Pyrrk. hyp. III, 47 ff.; adv. math. IX, 487.

babe. Run baben fie aber gewisse allgemeine Grunde gegen ben Beweis, welchen wir teine große Bebeutung beilegen konnen, weil fie mit ben offenbar scherzhaften Grunden gleichen ober abnlichen Gehalts find. So, wenn fie ben Beweis zu bem Nicht-Borhandenen gablen, weil er zusammengesetzt sei aus mehreren Gebanken, von welden ber eine icon vorüber und nicht mehr vorhanden sei, wenn ber andere eintrete '), ober wenn sie zeigen, ber Beweis gehore gum Berhaltnigmäßigen, ihm fomme baber tein Sein zu, weil bas Berhaltnigmäßige nur im Bebanten fei?). Nicht als wenn biese Grunde nicht bazu geeignet waren, eine tiefere Untersuchung einzuleiten und bo: mit auch eine tiefere Bebeutung anzunehmen; wir find nur bavon überzeugt, baf bie Steptifer felbft biervon feine Abnung hatten. Dagegen find andere 3meifel, welche mehr in die besondern Berhaltniffe ber bogmatischen Beweise eingeben, ergiebiger für bie Untersuchung. Go bemerkten fie, daß es unnut fein wurde, ben Dberfat des kategorischen und bes hypothetischen Schluffes aufzustellen, wenn es of: fenbar fei, baf in bem Mittelbegriffe ber bobere Begriff liege; bag aber, wenn bies nicht bekannt fein follte, ber Schluß seine überzeugenbe Kraft verlieren wurde ). Auf ben Beweiß zielt es auch ab, wenn sie von ben Begriffs: erklarungen bemerkten, bag fie in bas Unenbliche gingen

<sup>1)</sup> Pyrrh. hyp. U, 144.

<sup>2)</sup> Adv. math. VIII, 453. Andere verwideltere Schlusse, welche aus der Berhaltnismäßigkeit des Beweises gezogen werden und welche nur aus einem falschen Begriffe fließen, übergehm wir. S. ib. 887 ff.; Pyrrh. hyp. II, 174 ff.

<sup>3)</sup> Pyrrh. hyp. II, 159; 163.

und beswegen nicht zur Grundlage ber Erkenntnif ober bes Lehrens gemacht werben konnten '). Roch tiefer greift es in ben Bau ber Biffenschaft ein, wenn bie Steptiter bas Verhaltniß ber Schlusse zu ber Induction untersuchten. Sie gingen bierbei von ben fenfualiftifden Borftellungen aus, bie zu ihrer Beit fehr verbreitet und benen fie felbst geneigt waren. hiernach mußte ihnen nun bie Induction als bas Mittel zur Erkenntnig bes Allgemeinen fich barftellen. Sie kann aber entweber aus allem Einzelnen ober aus einzelnen Beispielen bas Allgemeine barthun wollen. Jeboch bas Lettere, bie unvollkommene Induction, ist nicht zuläffig; fie ist unsicher, indem auch nur einer ber übergangenen Falle von ben übrigen Fallen abzuweichen braucht, um die Allgemeinheit ber Folgerung ju widerlegen; bas Erstere bagegen, bie vollständige Inbuction, ift nicht möglich, weil die einzelnen galle, welche zu einem Allgemeinen gehoren, unbestimmbar und unendlich find 2). Dies mußte bem Sertos um fo einleuchten: ber sein, weil er auch bie Eintheilung bes Allgemeinen in seine einzelnen Glieber unmöglich fand und fich überhaupt als einen Feind bes Allgemeinen in feiner mahren Bebeutung zu erkennen gibt"). Hieraus war nun leicht zu zeis gen, bag ein jeber Beweis burch ben Schlug unnug fei und nur im Cirtel geführt werbe. Denn ber allgemeine Sat, aus welchem bewiesen werben foll, muß immer erft aus ber Sammlung ber vielen einzelnen galle erschloffen

<sup>1)</sup> Ib. 207.

<sup>2)</sup> Ib. II, 195; 204.

<sup>3)</sup> Ib. II, 219 ff.; adv. math. IV, 14 ff.

werben und die besondere Babrheit, welche erschloffen werben foll, die Bahrheit bes Schluffages, muß in ber Sammlung ber einzelnen Falle zum Behuf ber Induction schon mit enthalten sein, so bag es gar nicht nothig ift, fie erft aus bem Allgemeinen zu erschließen; soll bies aber boch geschehen, so wird bamit nichts Unberes vollbracht, als bag man aus ber Bahrheit bes Allgemeinen, welche aus ber Bahrheit bes Einzelnen eingefehen worben ift, nun wieberum bie Bahrheit bes Ginzelnen ab-Diese Zweifel über bie Form ber Wiffenschaft waren nun in ber That geeignet, auf bie Mangel in ber gewöhnlichen Borftellungsweife hierliber aufmertfam zu machen; man fieht es ihnen aber auch an, bag fie in einer Beit gebilbet worben, in welcher man nur einseitig die früheren Untersuchungen ber Philosophie fich anzueignen wußte; benn es wird in ihnen gar keine Ruckficht genommen auf die Lehren eines Platon und Ariftoteles über bie selbständige Thatigkeit der Vernunft in der Erkenntniß ber Grundsate und bes Allgemeinen.

Es scheint zwar, als wenn Sertos auch dieser Seite unseres Denkens in seinen Untersuchungen über die Kriterien der Wahrheit seine volle Ausmerksamkeit zuzuwenden gestrebt habe; besehen wir es aber genauer, so bleibt auch über diesen Punkt seine Ausfassungsweise sehr ungenügend. Ueberhaupt mussen wir gestehen, daß seine Untersuchung über die Kriterien des Wissens an allen den Schwächen leidet, welche wir ihm früher vorgeworfen haben, und eden deswegen halten wir es für gut, an derselben ein

<sup>\*)</sup> Pyrrh. hyp. II, 195 ff.

Beispiel seiner Berfahrungsweise zu geben. Er bauft eine Menge von Zweiseln auf, welche nicht in ber besten, in der überfichtlichsten Ordnung neben einander steben und welche sogar zum Theil einander wibersprechen. Dies bemerkt man fogleich, wenn man feine Art bie Untersuchung einzuleiten, aufmerkfam betrachtet. Denn er bebt nach gewohnter Weise von ben allgemeinsten Zweifelsgrun-. ben an und läßt alsbann bie besonbern folgen, bei welden natürlich iene allgemeinen immer wieber aur Beurtheilung berbeigezogen werben muffen. Das Schlimmfte aber ift, bag er es als unbestreitbar annimmt, bag es kein Rriterium geben konne, welches augleich Anberes und auch fich selbst beglaubige'), während er boch selbst ben Sat bes Biberfpruchs als eine unmittelbar fich felbft beglaubigende Babrbeit anerkannt wiffen will2), die er zur Bekampfung ber wibersprechenben Meinungen ber Dogmatiter gebrauchen burfe. Kann fich kein Kennzeichen ber Bahrheit selbst beglaubigen, so werben wir freilich in bas Unenbliche nach einem Rennzeichen ber Bahrheit forschen muffen3) und es ift bamit jugleich auch eine jebe felb= Kandige Thatigkeit des Berftandes aufgehoben, welche wur Grundlage wiffenschaftlicher Forschung bienen konnte.

Sertos läst sich jedoch burch biese allgemeinen Betrachtungen nicht abhalten mehr in bas Einzelne die mog-

Adv. math. VII, 445. νη Δία, άλλὸ δύναται τι καλ ξαντοῦ είναι κριτάριον, ὡς ἐπί τε κανόνος καλ ζυγοῦ δγίνετο ὅπερ ἐστὶ μειρακιῶδες κτλ.

Ib. VIII, 34. πάντων δντων άληθών θήσομεν τὰ μαχόμενα άληθη. τοῦτο δέ ἐστιν ἄτοπον. Ib. 119.

<sup>3)</sup> Pyrrh, hyp. II, 19; 20; III, 36; adv. math. VIII, 347.

lichen Unnahmen über bas Kriterium zu verfolgen. legt hierbei eine Eintheilung jum Grunde, welche ihm gu einer weitlauftigen Rebe Beranlaffung wirb. Rur einige hamptpunkte werben wir ausheben. Seine Gintheilung geht bavon aus, bag, wenn man frage, was gur Beurtheilung ber Wahrheit bienen konne, man bamit entweber meine, von wem bas Urtheil ausgeben solle ober woburch ober wonach er zu urtheilen habe. Der, von welchem bas Urtheil ausgehen follte, wurde ber Mensch sein, woburch er urtheilt entweber ber Sinn ober ber Berftanb, wonach er urtheilt, endlich feine Borftellung '). Man fieht, bag in bem erften Gliebe biefer Gintheilung bie beiben anbern mit eingeschloffen find und Sertos bemerkt bies auch felbst, indem er fagt, bag, wenn man nachgewiesen babe, ber Mensch konne nicht als Kennzeichen ber Bahrheit angesehen werden, man nicht nothig habe, über bie andern Rennzeichen ber Bahrheit etwas beizufügen, benn biefe waren entweber Theile ober Thatigkeiten ober leibenbe Buftanbe bes Menschen2); bennoch läßt er fich nicht abhal- . ten, die brei Glieder ber Eintheilung in feiner Untersudung auseinanber zu halten.

Bei der Frage, ob der Mensch Kennzeichen ber Wahrheit sein könne, macht er sich sein Geschäft von vorn berein sehr leicht, indem er sich gegen diese Annahme dar-

Pyrrh. hyp. II, 16. άλλὰ καὶ τὸ λογικὸν κριτήριον λέγοιτ' ἄν τριχῶς, τὸ ὑφ' οὖ καὶ τὸ ởι οὖ καὶ τὸ καθ' ὅ. οἶον ὑφ' οὖ μὲν ἄνθρωπος, ởι οὖ ởὰ ἤτοι αἴσθησις ἢ διάνοια, καθ' ὁ ởὸ ἡ προςβολὴ τῆς φαντασίας. Ib. 21; adv. math. VII, 35; 261.

<sup>2)</sup> Pyrrh. hyp. II, 21; 47; adv. math. VII, 263.

auf beruft, daß ber Denfc felbit uns unbegreiflich fei '). Um bies barguthun, brauchte er in feiner Beife nur gu zeigen, mas fehr in die Augen fallend mar, bag bie Dogmatiter einen irgend haltbaren Begriff vom Menschen zu geben nicht im Stanbe gewesen waren, und es war auch schon einleuchtenb genug, bag ber Begriff bes Menschen eher für bas Ziel, als für ben Anfang ber philosophischen Erkenntniß gelten konne"). Es lagt fich jeboch nicht leugnen, bag in biefem Berfahren bes Sertos gegen bie Dogmatiker ein echt kritischer Gebanke ausgesprochen ift, gerichtet gegen bie Unvorsichtigkeit ber frubern Philoso= phen, welche ben Schein nicht genug vermieben, ja gum Theil begunftigt hatten, als wenn bas philosophische Denfen von bem Standpunfte bes Menfchen ausgebe und nicht vielmehr in einer Thatigkeit ber Bernunft gegrundet fei, welche von bem Begriffe bes Menschen unabhangig ift. Uebrigens find bie Einwurfe, welche Gertos ben Dogmatitern über ihren Begriff vom Menschen macht, meiftens nur gegen bie außere Form ihrer Darftellung gerichtet, ba aber, wo er etwas mehr in ihre wissenschaftliche Anficht vom Menschen eingeht, behilft er fich wieber nur mit feinen gewöhnlichen allgemeinen Zweifeln. Go wenn er die Ansicht untersucht, daß ber Mensch als aus Rorper

Adv. math. VII, 264. οὐ γὰο καταληπτὸς πάντως ἐστὶν ὁ ἄνθοωπος ῷ ἔπεται τὴν τῆς ἀληθείας γνῶσιν ἀνεύρετον ὑπάρχειν, τοῦ γνωρίζοντος αὐτὴν ἀκαταλήπτου καθεσεῶτος.

<sup>2)</sup> Ib. 266. οὐθεὶς γὰρ ἐκ προχείρου δώσει γινώσκεσθαι τὸν ἄνθρωπον ὁποῖός ἐστιν, εἴ γε ὁ Πύθιος ὡς μέγιστον ζήτημα προύθηκεν αὐτῷ τὸ χνῶθι σεαυτόν. εἰ δὲ καὶ δῷη, οὺ πᾶσιν, ἀλλὰ τοῖς ἀκριβεστάτοις τῶν ψιλοσόφων ἐπιτρέψει μόνον τοῦτον ἐπίστασθαι.

und Seele bestehend begriffen werden solle, und dagegen erinnert, daß nach schon früher angegebenen Gründen nicht angegeben werden könne, was der Körper, noch weniger aber, was die Seele sei, wie die alten Streitigkeiten der Dogmatiker über ihren Sig, über ihr Sein und ihr Wessen bewiesen').

Wenn nun Sertos weiter ju zeigen fucht, bag es bem Menfchen unmöglich fei, fich zu erkennen, fo vermischen fich hiermit' schon seine Untersuchungen über bie Bertzeuge, burch welche, und über bie Borftellungen, nach welchen erkannt werben folle. Entweber, fagt er, wenn ber Mensch erkannt werben solle, wurde er gang fich selbst erkennen und felbst gang von fich erkannt werben ober ein Theil bes Menschen wurde einen Theil erkennen und ein Theil wurde von einem Theile erkannt werben. Der erfte Fall wird fogleich als eine Unmöglichkeit fetenb abgewiesen. Denn follte ber Mensch gang fich felbft ertemen, so wurde er gang ber Ertennenbe fein und nichts Erfanntes mehr übrig bleiben; follte aber ber Menich gang erkannt werben, so wurde er gang bas Erkannte fein und nichts Erkennendes in ihm übrig bleiben"). Wir verweilen einen Augenblick bei biefem Beweife, um zu zeigen, wie in ihm eine allgemeinere Dentweise bes Sertos fich ausbruckt. Dem Beweise liegt nemlich bie Unficht gum



<sup>1)</sup> Pyrrh. hyp. II, 29 ff.; cf. adv. math. VII, 318.

<sup>2)</sup> Adv. math. VII, 284 ff. άλλ' εξ μέν δλος δι δλου ὁ ἄνθρωπος έαυτὸν ζητοίη καλ σύν τούτω νοοῖτο, σύν τῷ ὅλος δι ὅλου ἑαυτὸν νοεῖν οὐδὲν ἔτι ἔσται τὸ καταλαμβανόμενον, ὅπες ἄτοπον. εξ δὲ δλος εξη τὸ ζητούμενον καλ σύν τούτω νοοῖτο ὅλος σύν τῷ ζητεῖσθαι, πάλιν οὐδὲν ἀπολειφθήσεται τὸ ζητοῦν.

Grunde, welches Septos auch fonft getreu bleibt, bag ein jebes Erkennen einen von fich verschiebenen Gegenstand voraussetz, welchen es abbilde. Ein fich felbst Erkennen: bes tann er baber gar nicht annehmen, jebe Gelbftertemmtnif ift er genothigt au leugnen und awischen bem Denken und bem Sein ift ihm eine unübersteigliche Rluft vorhamben. Eben fo wenig aber als Sertos gulagt, bag ber Mensch gang fich erkennen ober erkannt werben konne, eben so wenig will er auch einraumen, daß ein Abeil des Menschen fich ober einen anbern Theil erkennen ober erkannt werben koune. Die Theile bes Menschen nemlich find ber Romer, die Simme und ber Berftand \*). Einleuch tend ift es, baff ber Rorber bes Menschen nicht fich, bie Sinne ober ben Berftand erkennen kann. Aber auch bie Sinne find nicht im Stande, bie übrigen Theile bes Menschen zu erkennen, weil sie aberhaupt nicht zu erkennen vermögen. Denn fie leiben nur und empfongen einen Einbruck nach Art bes Bachses, Anberes aber wissen fie nicht außer biesem Eindrud; eine thatige Forschung nach ber Bahrheit kommt ihnen nicht, au. Körver können fie nicht erkennen, da fie nicht seine Ratur baben; man konnte hachstens sagen, bag fie bas mahrnahmen, was bem Sorper als feine Beschaffenheit (ovu-Beganos) autommt; die Substang aber ift nicht bie bloße Sammlung ber Beschaffenheiten, und follte fie bies auch fein, so warben boch bie Sinne auch eine folche Samm: lung nicht zu erkennen vermögen, benn nicht bie Sinne fammeln ober segen zusammen, sondern bie vernunftige

<sup>\*)</sup> Adv. math. VII, 287.

Rraft. Aber auch felbst bie korperlichen Beschaffenbeiten ertennen bie Sinne nicht, benn biefe Beschaffenheiten felbst bestehen in einer Busammenfehung von Theilen, inbem fle von einem Anfange burch eine Mitte zu einem Ende fortgeben und eine folche Busammensehung kann ber Sinn nicht bewirken 1). Und eben so wenig erkennen bie Sinne fich felbft weber einander wechselfeitig, noch auch ein jeber fich felbst; benn bas Geficht fieht nicht fich felbst, noch bas Gebor und so in allem Uebrigen 1). Bu biefen Gründen fügt Gertos nach ber gewöhnlichen Beise ber Steptifer noch bingu, bag man gar nicht entscheiben tounte, ob ble Sinne auch nur einen wirklichen Eindruck uns zu erkennen gaben und nicht bloß leere Borftellungen, und wenn bies auch nicht aberhaupt ber gall fein follte, bag es fich boch nicht entscheiben laffe, welchen Empfindungen wir trauen follten, ba fie Entgegengesettes über baffelbe

<sup>1)</sup> Ib. 293 ff. zal μην σύδε al aloθήσεις αδται γάρ πάσχουσι μόνον καὶ κηρού τρόπου τυπούνται, άλλο δὲ Ισασιν orde er. - to thisir everyntized our estal thior auτων, είτα πως οιόν τέ ξστι διά τούτων καταληφθήναι τόν δγχον ούχ έχουσων την φύσιν; - πρώτον μέν γάρ edelkamer (af. VII, 278), du aide i sorri airodos reir τινί συμβεβηπότων έπειγό έστι τὸ ο τινί συμβέβηπεν. -- αλλά τὸ συντιθέναι τι μετά τινος καλ τὸ τοιόνδε μέγεθος μετά του τοιούδε σχήματος λαμβάντω λογικής έστδ δυνώμεως. - - παίτοι οὐ μόνον τὴν ποινὴν σύνοδον ώς σώμα νοείν έστιν άφυής (sc. ή δρασις), άλλα και πρός τήν έχαστου των τούτο συμβεβηχότων χατάληψιν πεπήρωται, οίον εύθέως μήπους. καθ' ύπερθεσιν γάρ μερών τοῦτο λαμβάνεσθαι πέφυπεν ἀπό τινος ἀρχομένων ἡμών καὶ διά τονος και έπί τι καταληγόντων, δπερ ποιείν άλογος φύσις οὐ δύναται. Ιb. 344 ff.

<sup>2)</sup> Ib. 501; 302.

aussagten und die Dinge uns balb so, bald anders barstellten \*). Dies sind die Gründe, welche Sertos gegen
die Meinung der Dogmatiker ansührt, daß die Sinne uns
zu irgend einer Erkenntnis verhelfen könnten; sie sind
nicht ohne Scharssinn ausgesaßt; sie sind aber auch nicht
neu; wenigstens der Keim derselben liegt schon beim Platon und beim Aristoteles beutlich zu Tage.

Wir kommen nun auf ben britten Theil bes Menschen, von welchem die Frage sein konnte, ob er fich ober ben Menschen ober boch sonst etwas Unberes zu erkennen vermöchte. Denn um nicht zu weitlauftig zu werben, wollen wir auch bier aus bem Gange bes Gertos betaustreten und bas Sange ber Unterfuchung in Gins gufammenfaffen. Die Schwierigkeiten, welche es bat ben Berstand als bas Erkennenbe anzusehen, werben von Sertos noch für größer gehalten, als bie vorher angeregten, aber fie bleiben auch fast nur beim Allgemeinen und Aeugern steben und bringen gar nicht in bas Innere ber Sache, fo bag man wirklich baran zweifeln mochte, ob Sertos irgend verstanden habe, was von den altern Philosophen unter bem Begriff bes Berftanbes verstanden wurde. Sollte ber Berftand etwas vom Menschen erkennen, fo wurde es entweder der Korper oder die Sinne oder er felbst fein. Im ersten Falle mußte ber Korper ben Berftanb zur Erkenntniß bewegen, ber Verstand aber vom Rorper bewegt werben; ba aber ber Korper ohne Bernunft bewegt, so wurde auch ber Verstand vernunftlos bewegt werben, b. h. er wurde nicht mehr ber Berftand fein.

<sup>\*)</sup> Pyrrh. hyp. II, 49 ff.; adv. math. VII, 345.

Daffelbe gilt von bem Falle, daß bie Sinne vom Berfande erkannt werben sollten, benn auch biese find etwas Bernunftloses, und follten fie also von bem Berftanbe aufgefaßt werben, wie fie find, fo mußte biefer etwas Bernunftloses in sich aufnehmen und aufhoren Berftand zu fein. Um die Sinne zu faffen, mußte er ben Sinnen gleichartig werden, und alsbann wurde auch nichts mehr übrig bleiben, was forschte, indem der for schende Berstand in das übergegangen ware, nach welchem geforscht wird. Bergebens ftrebt man Diese Schwierigkeit au beseitigen, wenn man behauptet, ber Berftand sei bem Befen nach von ben Sinnen nicht verschieben, sondern es finde tein anderer Unterschied zwischen beiben ftatt, als ber zwischen ber Sohlung und ber erhabenen Dberflache der Rugel, benn es bleibt babei immer noch bie Frage übrig, wie baffelbe Befen, welches Berftanb und Sinn ift, fofern es Berftand ift, fich, fofern es Ginn ift, faffen könne'). Es wurde also nur noch übrig bleiben anzus nehmen, bag ber Berftand fich felbft ertenne; aber biefe Annahme wird auf dieselbe Beise gurudgewiesen, in melder ichon fruber bargethan worben, bag ber Menich feine Erkenntnig von fich felbft haben konne, weil er fonft entweber nicht bas Erkennenbe ober nicht bas Erkannte fein wurde?). Bu biefen Grunden fügt Sertos noch andere, welche von ben Wiberspruchen ber Dogmatiker in ber Lehre vom Berftanbe bergenommen find. Benn ber Ber-

<sup>1)</sup> Dierauf in einer etwas anbern Gestalt lauft auch bie Unter- judung adv. math. VII, 359 ff. hinaus.

<sup>2)</sup> Adv. math. VII, 303 ff.

Gefch. b. Phil. IV.

stand sich selbst erkennen sollte, so natiste er auch seinen Ort erkennen; denn ein Sedes, was erkannt wird, wird als in einem Orte seiend erkannt zugleich mit diesem Orte selbst. Wenn er sich erkennen sollte, so müßte er auch seine Natur, die Substanz, aus welcher er ist, die Art, wie er entsteht, und alles liebrige, was sich auf sein Dassein bezieht, anzugeden wissen. Aber über alle diese Punkte sind die Dogmatiker in Streit untereinander, und es gibt keinen, welcher diesen Streit entscheiden könnte, ja es kann sogar bezweiselt werden, od es einen Verstand gebe, welcher verschieden von den Sinnen sei, und daher muß man sich des Urtheils über ihn und über seine Erkenntniß gänzlich enthalten \*).

Wo Sertos von dem Kennzeichen spricht, durch wels geurtheilt werde, sügt er zu dem Angesührten nur noch die neue Untersuchung über die Frage, od der Bersstand nicht durch Hälfe der Sinne die Wahrheit zu erkennen vermöge. Aber auch dei dieser Untersuchung dringt er nicht tieser ein. Die bejahende Antwort sucht er dadurch zurück zu weisen, daß er demerkt, wie die Sinne dem Verskande doch immer nur den Eindruck mittheilen können, welchen sie empfangen haben, nicht aber daß, was die Dinge außerhald sind, und selbst daß sie den empfangenen Sindruck mittheilen können, dezweiselt er wieder, indem er an das vorher schon Bemerkte erinnert, daß, wenn die Sinne dem Verstande ihre Eindruck mittheilen sollten, der Verstand selbst in den Sinn sich verwandeln

<sup>\*)</sup> Adv. math. VII, 313; 348 ff.; Pyrrh. hyp. II, 57 ff.

mußte. Wollte man auch zugeben, daß die Empfindungen der Sinne den Dingen außer und ahnlich waren, so ließe sich doch aus dem Aehnlichen das, welchem es ahnslich ist, nicht erkennen, um so weniger, als man nicht zu bestimmen vermöge, worin es ihm ahnlich sei, da der Berstand die außern Dinge nicht schauen könne. Endlich aber erregen und die Dinge auch entgegengesetzte Empfindungen, und wenn also der Verstand nach den sinnlichen Sindrucken die Dinge beurtheilen sollte, so wurde er Entgegengesetztes von denselben ausgagen mussen \*).

Bulest beben wir noch bas aus, was Gertos gegen bie Unnahme vorbringt, bag ber Menfch nach feinen Bors Kellungen bie Bahrheit beurtheilen tonne, so weit es nicht im Borbergehenben schon berührt worben ift. Sein Streit ift gunachft gegen bie Art gerichtet, wie man bie Borftellung fich zu benten habe. Die Borftellung, meint er, laffe fich gar nicht anschaulich benten. Dan hat fie theils als einen Abbrud, theils als eine Beranberung in ber Seele beschrieben. Aber wenn bie Seele nach ben Stoikern, welche biefe Erflarung gaben, ein Sauch ober auch noch etwas Feineres als ein Sauch ift; wie kann in ihr ein -Abbruck geschehen? Sollte nach ber anbern Unficht bie Borffellung als eine Beranberung ber Seele gebacht merben, so wurden bagegen alle bie Schwierigkeiten fich erbeben, welche überhaupt ben Begriff ber Beranberung treffen. Ueberdies, mag man bie Borffellung als Abbruck ober als Beranberung in ber Seele fich benten, wie ift bamt zu vereinen, bag auch noch im Wechsel ber Bor-

<sup>\*)</sup> Adv. math. VII, 354 ff.; Pyrrh. hyp. II, 68.

stellungen bie frubern Borftellungen nicht verwischt und ausgeloscht werben, sonbern in bem Gebachtniffe, in ber nutlichen Runft ein Schat von Borftellungen fich uns anhäufen foll? benn ber frubere Abbruck wird von bem spatern verdunkelt und die frubere Beranberung burch bie folgende umgewandelt '). Sollte aber auch über biefe Schwierigkeiten weggegangen werben, sollte man auch bie Borftellung fich benten konnen, so wurde fie sich boch nicht begreifen laffen. Denn man erklart fie zwar als etwas, was im herrschenben Theile ber Seele ift; aber es ift schon fruber gezeigt worden, daß bie Philosophen über ben Sit. über bas Wesen und bie Beschaffenheit bes herrschenben Theils ber Seele nicht einig find und daß Niemand feine Meinung hierüber gur Sicherheit gu erheben vermag 2). Much treten bie ichon fruber berührten Schwierigkeiten hierbei wieder in Frage, wenn man bedenkt, daß die Borstellungen nur vermittelft ber Sinne eine Kenntnig von ben Dingen haben. Sind nun die Borftellungen ben Sinneneindruden gleich, so konnen fie eben so wenig wie biefe bie Dinge zur Erkenntnig bringen, find fie ihnen nicht gleich, so fieht man noch weniger ein, wie fie es vermo-

<sup>1)</sup> Pyrth, hyp. II, 70; adv. math. VII, 370 ff.; 373. εὶ γὰρ χηροῦ τρόπον τυποῦται ἡ ψυχὴ φανταστιχῶς πάσχουσα, ἀεὶ τὸ ἔσχατον κίνημα ἐπισχοτήσει τῷ προτέρα φαντασία, ὡςπερ καὶ ὁ τῆς δευτέρας σφραγίδος τύπος ἐξαλειπτικός ἔστι τοῦ προτέρου. ἀλλ' εἰ τοῦτο, ἀναιρεῖται μὲν μνήμη, θησαυρισμὸς οὐσα φανταστῶν, ἀναιρεῖται ἀὲ πᾶσα τέχνη σύστημα γὰρ ἦν καὶ ἄθροισμα καταλήψεων. Ib. 377. τὸ νέον πάθος ἀλλάσσει τὸ ἀρχαιότερον καὶ οῦτως οὐκ ἔσται κατοχή τινος πράγματος περὶ τὴν διάνοιαν.

<sup>2)</sup> Pyrrh. hyp. II, 71; adv. math. VII, 580.

gen follten '). Gefett aber auch, bie Borftellungen vermochten bie Gegenftanbe uns fo barzuftellen, wie fie find, so erhebt fich noch einmal wieber gegen bie Borftellungen berfelbe 3meifel, wie gegen bie Sinneneinbrude; Die Borstellungen widersprechen fich; wie follen wir die wahre von ber falschen Borftellung unterscheiben? Benn jebe Bahrheit nach ber Borftellung beurtheilt werben follte, fo mußte auch die Bahrheit einer Borftellung nach einer andern Borftellung beurtheilt werben, Die Bahrheit biefer zweiten Vorstellung aber wieber nach einer britten und so in bas Unenbliche 2). Alle Erklarungen ber Dog= matiker über die mahre Borftellung reichen baber auch nicht aus, sonbern breben fich nur unaufhorlich in einen Cirfel herum, indem fie 3. B. bie mahre Borftellung als bie seten, welche von einem Borbandenen so in unserer Seele abgebruckt ift, wie fie von einem Richt : Borhandes nen nicht abgebruckt fein konnte, wahrend fie bas Borhandene wieber als das erklaren, was eine wahre Borstellung in uns abbruckt 3). Gertos verwirft hierbei auch Die Ansicht, bag bie mahre Worstellung nicht nur bas Rennzeichen bes Borgeftellten, sonbern auch ihrer felbft fei, weil ber Biberfpruch ber Borftellungen ein unterscheibendes Rennzeichen, welches nicht in ihnen felbst liege, nothwendig mache und weil auch eine feste und in fich gewisse Vorstellung nur in ber festen und' in sich gewissen Seele bes Beisen vorkommen konnte, ba boch selbst nach

<sup>1)</sup> Pyrrh. hyp. II, 72; adv. math. VII, 381 ff.

<sup>2)</sup> Pyrrh. hyp. II, 76 ff; adv. math. VII, 388 ff.

<sup>3)</sup> Adv. math. VII, 426.

ftvischer Lehre bis jett tein Weiser babe nachgewiesen mer-Bleichsam zum Ueberfluß sucht Sertos ben fonnen '). auch noch gegen bie neuern Afabemiter ju beweisen, baff es keine wahrscheinliche Borftellung gebe, weber für bas Leben, noch fur bie Erkenntnig ber Babrheit. Denn fur bas Leben reiche bie Borfiellung nicht aus, sondern es wurde fur baffelbe verlangt eine Beobachtung und Bergleichung ber Borftellungen unter einander; noch weniger aber konnten wir für die Erkenntnig ber Bahrheit auf eine Borftellung uns verlaffen, follte fie auch noch fo gut burchgegangen fein, benn wir konnten uns nie barauf verlaffen, bag wir beim Durchgeben nicht etwas übergangen haben follten, und fo wie die Akabemiker keine wahre Borftellung guließen aus Beforgniß, baß es eine falfche geben mochte, welche biefer vollkommen abnlich ware, fo mußte bieselbe Besorgniß auch bei ber wahrscheinlichen Borftels lung obwalten2). So verschwindet also eine jede Buverficht auf die Kennzeichen ber Wahrheit, welche die Dogs matifer angeführt baben.

Wir haben uns vielleicht schon zu lange bei biesen Untersuchungen aufgehalten, welche nichts Reues bringen. Doch sie bezeichnen das Verfahren bes Gertos und seiner Schule und geben ein Bild der matten Manier, in welscher man zu seiner Zeit die Gedanken der altest Philosophen wie ausgeprägte, aber abgegriffene Minzen in Umslauf sehte. In diesen Untersuchungen diese Manier nachs

<sup>1)</sup> Ib. 430 ff.

<sup>2)</sup> Ib. 486 ff.

duweisen, schien uns besonders der Mube werth, weil die Steptiker selbst auf ihren Streit gegen die Ariterien des Wissens den größten Werth legten. Ein ahnliches Verssahren sinden wir num fast in allen Theilen der steptischen Darstellungen; wir halten es daher für überstüssis, ihren Zusammenhang, welcher locker genug ist und nur einigermaßen die Sintheilungen der altern Philosophen zur Stuge hat, zu versolgen; einzelne Punkte ihrer Lehre hervorzusheben wird genügen.

Bir muffen bierbei noch einmal auf ihren Streit gegen bas offenbarenbe Beichen gurudtommen. Weim wir bas Befen ber fleptischen Denkart vor Augen haben, fo konnen wir nicht überseben, daß auf diesen Punkt haupts sachlich ihre Aufmerksamkeit sich richten mußte. Dem was wollten gulett biefe neuern Steptifer anbers, als barthun, daß man aus ben Erscheinungen nicht mit Siderheit auf bas babinter Berborgene schließen tonne? Sie vergleichen bie Dogmatifer, welche nach ber Erkenntnig bes Richt Dffenbaren freben, mit solchen, welche in bie Racht hinein schiegen; fie mogen treffen ober nicht, auf jeben Fall wiffen fie nicht, ob fie getroffen haben '). Aber boch wollen die Steptifer nicht gerabezu, die Unmöglichkeit folder Beichen behaupten, welche uns bas Berborgene offenbaren, und ihr Grund ift begreiflich genug, benn fie feben ein, bag jebes Wort, bag jebe beweisenbe Rebe ein offenbarendes Zeichen bes Werborgenen (ei 2); es wird ba-

<sup>1)</sup> Adv. math. VIII, 325.

<sup>2)</sup> Pyrrh. hyp. II, 180 ff.; ad math. VIII, 278 ff. S. oben S. 325 ff. Eswird freilich von ben Glaptifern auch wohl einge-

burch ber Gebanke in ber Seele offenbart; und bei ihrem Beftreben, Die nutlichen Runfte bes Lebens feftauhalten, konnten fie nicht ernstlich bie Ueberlieferung ber Gebanken burch bas Wort bestreiten. Wenn ihnen nun so in Wahrbeit bas offenbarenbe Beichen wenigstens im Gebiete ber Ueberlieferung ber Thatfachen feststand, fo erheben fie bagegen nur Schwierigkeiten, welche ben allgemeinen Begriff bes offenbarenden Zeichens betreffen, und es ift nicht eben lobenswerth, daß unter benselben auch folche find, welche bas erinnernbe Zeichen eben so gut, als bas offenbarenbe treffen. Bon biefer Art find bie Einwurfe, welche baraus bergenommen werben, daß ber Begriff bes offenbarenben Beichens zu ben Berhaltnigbegriffen gehore. Go wie nem= lich die Berhaltnigbegriffe überhaupt, so lasse sich auch ber Begriff bes Zeichens nicht benten ohne ben Begriff bessen, zu welchem es in Berhaltniß gebacht werben foll, ohne ben Begriff bes Bezeichneten. Konne aber bas Beiden nicht gebacht werben ohne bas Bezeichnete, fo konne auch nicht gesagt werben, bag ber Gebante bes Bezeich: neten erst burch ben Gebanken bes Zeichens bervorgerufen werbe, und boch liege bies im Begriffe bes Beichens, bag es fruher gebacht werben folle, als bas Bezeichnete\*). Bon ahnlicher Art ift es auch, wenn Sertos bagegen streitet, daß man das offenbarende Zeichen nicht als etwas

wenbet, bie Rebe fei nur ein erinnernbes Beichen (adv. math. VIII, 289); aber sie konnten sich nicht leicht bie Schwäche bies, ses Einwandes verbergen und baber gestehen sie ein (ib. 298), die Grunde der Dogmatiker über biesen Punkt möchten ftart sein.

<sup>\*)</sup> Adv. math. VIII, 168 ff.; Pyrrh. hyp. II, 117 ff.

Sinnliches ansehen folle, weil bas Sinnliche von uns ohne Unterricht aufgefaßt werbe, während wir bas Zeichen nur burch Unterricht verstehen lernten; benn er gesteht felbst ein, daß bies beim erinnernben Beichen nicht weniger ber Eben fo wenig will Sertos auch zugeben, bag man bas Beichen gu ben Gegenstanben ber Berftanbeserkenntnig rechnen burfe, benn es muffe erft gezeigt werben, baß es folche Gegenftanbe gebe; man bedurfe alfo ber Beichen für biefelben, welche, wenn fie nicht finnlich sein follten, in bas Unenbliche gesucht werden mußten 2). Diefer Streit bes Sertos richtet fich ausschließlich gegen bie Stoiker und baber fucht er auch nur bas Unzusammenbangende in ber Lehre biefer Gette über biefen Puntt barzuthun, worin wir ihm weiter zu folgen nicht für nothig halten. Er burfte sich mit gutem Rechte barauf berufen, daß ein jedes Beichen offenbar und mithin gur Erscheinung gekommen sein muffe, um uns etwas Berborgenes zu offenbaren, bag aber bas Nicht-Sinnliche nicht zu bem Offenbaren gebore 3). Wenn nun aber Sertos folieft, bag es kein offenbarenbes Beichen geben konne, weil bas Beichen weber finnlich, noch Gegenstand ber Berftanbeserkenntniß fein konne, fo beruht biefer Schlug nur barauf, bag er ben Gegensat zwischen bem Sinnlichen und bem Gegenstande der Verstandeserkenntnig nur so nacht binguftellen wußte, wie er ihn von ben Philosophen seiner Beit überliefert gefunden hatte, ohne irgend ein Bestreben, bas

<sup>1)</sup> Pyrrh. hyp. II, 225 ff.; adv. math. VIII, 203; 204; 242.

<sup>2)</sup> Adv. math. VIII, 257.

<sup>3)</sup> Pyrrh. hyp. II, 128.

Ineinanderfein beiber Glieber biefes Segenfages fich jum Berftandniß ju bringen.

Benn nun in biefen Untersuchungen bie Steptiker boch einen Punkt berührten, ber eine mehr erfinberische Beit ju weiterer Berftanbigung batte erregen tonnen, fo ift bies nicht weniger mit ihren Untersuchungen über Urfach und Wirkung ber Fall. Wir haben schon früher erwahnt, baß befonders Aenesidemas ausführlich mit biefen Untersuchungen sich beschäftigte und bag und nur die Ungenauigkeit ber Ueberlieferungen verhindert, bas, was ibm angebort, von ben Bufagen ber fpatern Steptifer gu fonbern. Seine Zweifel gegen bie bogmatischen Lehren über Urfach und Wirkung scheinen in zwei Theile fich abgesonbert zu haben, von welchen ber eine zu zeigen suchte, baß die Dogmatiker im Einzelnen nicht richtig die Urfachen ber Erscheinungen angaben, mabrent ber andere barauf ausging, im Allgemeinen bie Begriffe ber Dogmatiker von Urfach und Wirkung anzugreifen. Die erfte Art feiner 3weifel hatte er feiner Manier gemäß unter gewiffe Baupts Plassen gebracht, welche jeboch in teinem genauen Busams menhange untereinander fteben \*). Er bemerkte gegen bie gewöhnlichen Arten, die Erscheinungen aus ihren Urfachen au erklaren, bag fie fammtlich von gewiffen eigenthom= lichen Boraussegungen über bie Elemente ausgingen, nicht aber von allgemeinen und allgemein anerkannten Grunds fagen; bag bie Erklarungen zuweilen mit ben Erscheinum= gen nicht übereinstimmten, indem nur folche Erfdeinun-



<sup>\*)</sup> Sie werben Pyrrh. hyp. I, 180 ff. furg, aber nicht überall gang beutlich angegeben.

gen jum Bergleich berbeigezogen murben, welche jur Erklarung pagten, mahrend man andere ftillschweigend überginge, - ober indem man Erfcheinungen, welche einen orbnungemäßigen Berlauf batten, auf ungeordnete Urfachen zuruckführte; ja bag zuweilen bie Erklarungen mit ben eigenen Boraussetzungen bes Erklarenben in Biberfpruch flanden. Ueberbies warf er ben Dogmatikern vor, bag fie oft aus einer Urfache erklaren wollten, wo boch binlanglicher Grund vorhanden fei, verschiebene Urfachen anzunehmen, und baß fie unbekannte Urfachen, welche von keiner Erscheinung binlanglich beftatigt wurden, fur bekannte Erscheinungen ober auch unbekannte Ursachen für unbekannte Erscheinungen annahmen '). Endlich meinte Aenesidemos auch, daß die verborgenen Ursachen vielleicht nicht in einer abnlichen Beife, wie bie Erscheinungen ibren Berlauf batten"), welches ben allgemeinen Grunbfat, bag bie Birtungen mit ben Ursachen in Uebereinstimmung fteben mußten, in 3weifel zu gieben fcheint.

Doch wichtiger als biefe Angriffe gegen bie Erklich



<sup>1)</sup> So unterscholde ich den ersten und den achten Ameiselsgrund, swillich nicht mit Sicherheit. Die Morte beim Sertos lauten: δν πρώτον μέν είναι φησιν, καθ' δν τρόπον το τής αίτιο-λογίας γένος εν αφανέσιν άναστρεφόμενον ούχ όμολογουμένην ίχει την έκ των φαινομένων επιμαρτύρησιν — δγδοον, κωθ' δν πολλάκις δντων απόρων όμολως των τε φαίνεσθαι δοκούντων καλ των έπιζητουμένων έκ των όμολως απόρων περλ των όμολως άπόρων ποιούνται τας διδασκαλίας.

<sup>2)</sup> Ιδ. 182. τέταςτον, καθ δν τὰ φαινύμενα λαβόντες ὡς γίνεται, καὶ τὰ μὴ φαινύμενα νομίζουσιν ὡς γίνεται κατειληφέναι, τάχα μὲν ὁμοίως τοῖς φαινομένοις τῶν ἀφανῶν ἐπιτελουμένων, τάχα δ' οὐχ ὁμοίως, ἀλλ' ἐδιαζόντως.

rungsweisen ber Dogmatiker find bie Zweifel, welche von ben Steptikern gegen ben Begriff ber ursachlichen Berbindung überhaupt gerichtet wurden. Auch in ber Darftellung biefer 3weifel vermiffen wir ben fichern Gang und wir werben uns baber weniger an bie Form, in welcher bie 3weifel vorgetragen wurden, als an ben Sinn berfelben zu halten suchen. Gie betreffen theils ben Begriff ber urfachlichen Berbinbung felbft, theils bie Bebingungen, unter welchen eine folche Verbindung stehen wurde. wir bie lettern zuerst untersuchen, so bemerken wir, bag Die Skeptiker auch bei biesen 3weifeln von ihrer materia-Liftischen Unficht ausgeben. 3mar berühren sie auch die Unnahme, bag etwas Unforperliches Urfach eines Unforperlichen ober eines Rorperlichen fein konne, aber nur um fie kurz zurückzuweisen, theils aus ganz allgemeinen Grunben, theils aus ber Unmöglichkeit, bag Unkörperliches beruhren ober berührt werden und baburch thun ober leiben konnte\*). Es wird also bierdurch bie Berührung zweier Korper als die nothwendige Bedingung ber ursachlichen Berbinbung porausgesett. Gine Berührung zweier Korper aber läßt sich nicht benten, benn bie Korper wurden nur an ihren Grenzen, an ihren Dberflachen fich berubren konnen; bann aber wurden nicht bie Rorper, fonbern nur bie Dberflachen ober Grengen ber Korper fich berühren; boch auch bies ift unmöglich, benn hierzu wur-

<sup>\*)</sup> Adv. math. IX, 216. τό τε γὰρ ποιοῦν θίγειν ὀφείλει τῆς πασχούσης ὕλης, ἔνα ποιήση. ἢ τε πάσχουσα ὕλη θιχθῆναι ὀφείλει, ἕνα πάθη. τὸ δὲ ἀσώματον οὕτε θίγειν οὕτε θιχθῆναι πέφυχε, τοίνυν οὕτε σῶμα ἀσωμάτου ἢ ἀσώματον σώματὸς ἐστιν αἴτιον. Ib. 223; 224.

ten bie berührenden Oberstächen oder Grenzen sich vereisnen mussen, Berührung ist aber nicht Vereinigung der Grenzen. Derührung ist aber nicht Vereinigung der Grenzen. Dewisel, welche auf demselben Grunde bestuhen, werden auch gegen die Mischung der Körper. Degen die Vergrößerung der Dinge durch Jusat oder ihre Verkleinerung durch Wegnahme oder endlich gegen die Veränderung ihrer Beschassenheiten vorgebracht, indem dabei die Voraussehung ist, das die Elemente der körperslichen Natur immer dieselben bleiben müsten und nur durch Umstellung, Verringerung oder Vermehrung dieser Elemente eine Wirkung auf die aus ihnen zusammengesetzten Körper ausgeübt werden könnte. Man sieht, das die Stärke dieses Skepticismus nur auf den Vorausssesungen der materialistisch=mechanischen Ansicht von der Natur beruht.

Tiefer begründet ift die Untersuchung der neuern Steptifer über den Begriff der ursachlichen Berbindung selbst. Wir meinen nicht in den Punkten, welche sich auf die Bestreitung alles Werdens beziehen, aus dem alten, schon oft gebrauchten Grunde, daß aus einem nicht zwei und aus zwei nicht drei Dinge werden konnten ), oder aus dem nicht weniger verbrauchten Grunde, daß etwas nicht werden konne, weder wenn es nicht ist, noch weniger, wenn es ist; benn diese Grunde konnten als schon hinlanglich besprochen angesehen werden; sondern in einigen

<sup>1)</sup> Pyrrh. hyp. III, 42 ff.; adv. math. III, 78 ff.; IX, 258 ff.

<sup>2)</sup> Pyrrh. hyp. III, 56 ff.; cf. adv. math. IX, 256.

<sup>3)</sup> Pyrrh. hyp. III, 82 ff.; adv. math. 1X, 278 ff.

<sup>4)</sup> Adv. math. IX, 220.

andern Punkten meinen wir, welche auf das wechfelseitige Berhältniß der Ursache und der Wirkung sich beziehen und selbst in den Lehren des Aristoteles noch nicht hins länglich erörtert worden waren.

hierauf geben gunachft bie Fragen ein, welche von ber Gleichartigkeit und Ungleichartigkeit ber Urfach und der Wirkung bergenommen werben. Den Gebanken ber Steptifer hieruber liegt überhaupt bie Anficht gum Grunde, daß ein jebes nur bas in feiner Ratur Liegenbe bewirken konne, nicht aber etwas ihm Frembartiges; fo konne aus einem Baume nicht ein Pferd, aus einem Pferde nicht ein Mensch werben. Sollte nun aber etwas bas in seiner Natur Liegende bewirken, so wurde bamit nicht et was Neues, eine Wirkung, entftanben fein, fonbern nur baffelbe mare geblieben, mas fruber ichon mar ). Dies fubren fie nun auch noch in andern Beziehungen aus und leiten baraus einen scharffinnigen 3weifel ab, wenigstens gegen bie Erkennbarkeit ber urfachlichen Berbinbung. Beinn nemlich etwas Urfache eines Anbern sein sollte, so wurde entweder das Rubende Ursache des Rubenden oder das Bewegte Ursache bes Bewegten ober bas Ruhenbe wurde Ursache bes Bewegten ober bas Bewegte wurde Ursache bes Rubenben fein muffen. Die beiben lettern Ralle weis fen fie nur aus ihrem allgemeinen Grundfage ab, bag nur bas Gleichartige bas Gleichartige bewirken konne"), und es schien ihnen bei ihrer Reigung zur mechanischen Erklarungsweise mahrscheinlich nicht nothig, barüber weis

<sup>1)</sup> Ib. 225; 236; 230.

<sup>2)</sup> Ib. 230.

tere Worte ju verlieren; bagegen bie beiben erften Ralle bedurften einer weitern Untersuchung, weil es ber gewöhns lichen Anficht gemäß ift, daß ber eine bewegte Rorper feine Bewegung ober ber eine ruhende Körper feine Ruhe bem anbern mittheile. Dagegen aber wandten bie neuern Stes ptifer ein, dag die Gleichartigkeit ber Dinge, welche in ursachlicher Berbindung gedacht werben sollten, bieses Berbaltnig unter ihnen verhindern muffe, benn es murbe fich ebenso gut annehmen laffen, daß die Ursache in dem einen als in bem andern zu fuchen fel. Diefe Bemerkung ift war nicht neu; aber bie Benbung, welche fie ihr auf bie Erkennbarkeit ber Urfachen geben, scheint ihnen eigen anangehoren. Sie meinen nemlich, wenn zwei Dinge zusammen in Bewegung waren ober rubten, fo ließe fich gar nicht unterscheiben, welches von ihnen bie Urfache und. welches die Wirfung ware. Wenn Jemand ein Rad treibe, so laffe fich eben so gut annehmen, er wurde vom Rabe getrieben, als bas Rab von ihm; wenn eine Saule einen Balten trige, fo tonne man eben fo gut annehmen, ber Balten balte bie Saule, als bie Saule balte ben Balten in Rube \*).

Wenn hierbei die Boraussetzung herrscht, daß Ursach und Birkung gleichzeitig sein muffen, so ist biese Boraussetzung von den Steptikern in der That durch nicht unde-



<sup>\*)</sup> Adv. math. IX, 227 ff. το μέν οδυ μένου τε μένοντι μονής και το πυνύμενον τῷ πυνυμένο πινήσεως οὐπ ἂν απτιου ὑπάοχοι δι ἀπαραλλαξίαν. ἀμφοτέρων γὰρ ἐπίσης μενόντων ἢ ἀμφοτέρων και ἴσου πυνουμένων οἰ μαλλου τύθε τῷθε ἐροῦμεν είναι αἴτιου μονῆς και πυνίσεως ἢ τόθε τιῦθε.

beutende Grunde unterftust worden, welche aber nur gu neuen Zweifeln ihnen Beranlaffung gegeben haben. Dag Die Urfache nicht fpater fein konne als bie Wirkung, verftebt fich von felbst. Aber eben so wenig ift es moglich. daß bie Wirkung spater fei als bie Urfache; benn wenn Die Urfache fruber fein follte, als die Wirtung, fo wurde fie ohne bie Wirkung fein; eine Urfache aber ohne Wirfung ober eine Urfache, welche nichts wirkt, ift nicht benf-Und wenn bie Wirkung spater sein sollte, als bie Urfache, so wurde fie fein, wenn die Urfache nicht mehr ift, also eine Wirkung ohne Urfache, welches eben fo me nig gebacht werben kann. Ueberhaupt beibe, Ursach und Birtung, geboren jum Berbaltnigmäßigen und muffen baber nothwendig zusammen fein "). Sat man bies aber festgesett, so zeigt sich auch sogleich wieder eine andere nicht geringere Schwierigkeit, wenn man bie Urfache als augleich feiend mit ber Wirkung benken will. Denn ba beibe, Urfache und Wirkung, als zugleich feiend auch baffelbe Dafein haben wurden, warum follte bas Gine mehr als das Andere bas Erzeugende fein? Wenn die Urfache bie Wirkung hervorbringen foll, bas Werbenbe aber von einem icon Seienben hervorgebracht werben muß, fo muß' bie Urfache fruher Urfache werben und barauf erft



<sup>\*)</sup> Ib. 284. οὐδὰ τὸ πρότερον δὰ ἔσται τοῦ ὕστερον γενομενου ποιητικόν. εἰ γὰρ ὅτε ἔστι τὸ αἰιον, οὔπω ἔστι τὸ οὖ ἔτσιν αἰτιον, οὐδὰ ἐκεῖνο ἔτι αἰτιόν ἐστι, μὴ ἔχον τό, οὖ αἴτιόν ἐστιν· οὔτε τοῦτο ἔτι ἀποτέλεσμα μὴ συμπαρόντος αὐτῷ τοῦ, οὖ ἀποτέλεσμά ἐστι. τῶν γὰρ πρός τι ἐκάτερόν ἐστι τούτων καὶ τὰ πρός τι κατ' ἀνάγκην δεῖ συνυπάρχειν ἀλλήλους. Pyrth. hyp. III, 25 ff.

bie Wirkung hervorbringen 1). Da nun hiernach bie Ursfache weber vor, noch zugleich mit, noch nach ber Wirskung sein kann, so läßt sie sich überhaupt nicht benken.

Der Grund, welcher hier gegen bie Moglichkeit, Urfach und Wirkung als zugleich feiend zu benten angeführt wird, nemlich bas gleiche Dafein beiber, kehrt auch noch in andern 3weifeln ber Skeptiker wieber und awar in eis ner, wie es uns scheint, noch einleuchtenbern Form. ben Untersuchungen über die ursachliche Berbindung liegt nemlich bie Borausfetung jum Grunbe, bag bie Urfache bas Thuende, bie Wirkung bas Leibende fei, beibe aber fich wechfelfeitig bedingen. Diefe Borausfetzung kann nun zwar in Zweifel gezogen werben, aber alsbann ergeben fich viele Schwierigkeiten, welche ben Begriff ber urfachlichen Berbindung und feine Anwendung im Einzelnen gefährben. Denn gesett, die Urfache bringe ihre Wirkung nur burch Anwendung ihrer eigenen Kraft hervor ohne Rudficht auf eine leibende Materie, so wurde sich gar nicht erklaren laffen, warum die Ursache nicht beständig wirke, da sie boch beständig sich selbst hat und ihre eigene Kraft bei fich tragt, sonbern zuweilen wirke, zuweilen nicht2); es

Adv. math. IX, 283; Pyrrh. hyp. III, 27. ἀλλ' οὐδὲ συνυφίστασθαι· εὶ γὰρ ἀποτελεστικὸν αὐτοῦ ἔστί, τὸ δὲ γινόμενον ὑπὸ ὄντος ἤδη γίνεσθαι χρή, πρότερον δεῖ τὸ αἴτιον γενέσθαι αἴτιον, εἶθ' οὕτως ποιεῖν τὸ ἀποτέλεσμα.

<sup>2)</sup> Adv. math. IX, 237. καὶ μὴν εὶ ἔστι τι αίτιον, ἤτοι αὐτοτελῶς καὶ ἰδία μόνον προςχρώμενον δυνάμει τινός ἐστιν
αἴτιον, ἢ συνεργοῦ πρὸς τοῦτο δεῖται τῆς πασχούσης ῦλης,
ῶςτε τὸ ἀποτέλεσμα κατὰ κοινὴν ἀμφοτέρων νοεῖσθαι σύνοδον. καὶ εὶ μὲν αὐτοτελῶς καὶ ἰδία προςχρώμενον δυνάμει ποιεῖν τι πέψυκεν, ὧφειλε διὰ παντὸς ἔαυτὸ ἔχον
Θείζο, δ. Φρίι. IV.

wurde fich auch eben so wenig erklaren laffen, wie ein Ding balb fo, balb anbers, oft in gang entgegengefetter Beise wirke, benn wirkte es nur aus seiner eigenen Retur entweber in vielfacher ober in einfacher Beise, so wurde es auf Alles in berfelben Beife, einfach ober vielfach wirken muffen. Da wir nun aber bas Gegentheil finden, bag g. B. bie Sonne jest brennt, ju einer andern Beit warmt, balb nur erleuchtet, balb hartet, balb fcmilgt, so muß angenommen werben, bag bie Ursachen nur in ibren Berbaltniffen zu ben Dingen, in welchen fie Birkungen hervorbringen, b. h. zu ber leibenden Materie wirfen\*). Allein auch biese Annahme verwickelt in Schwie Denn wenn beibe, bas Thuende und bas Leis riafeiten. bende, nur bei einander seiend als thuend und leidend gebacht werben konnen, so bilben fie in ber That einen Gebanken, welcher nur in zwei Worten ausgebruckt wirb, und bas Leibende ift von bem Thuenden nicht wahrhaft verschieben. Dem Leibenben nemlich, inwiefern ohne basfelbe bem Thuenden die Kraft zu thun nicht beiwohnt, kommt bas Thun eben fo fehr zu, als bem Thuenben,

καλ την ίδιαν δύναμιν πάντοτε ποιείν το αποτέλεσμα καλ μη έφ' ων μέν ποιείν, έφ' ων δε απρακτείν.

<sup>\*)</sup> Ib. 246 ff. ἔτι εἰ ἔστι τὸ αἴτιον, ἤτοι μίαν ἔχει τὴν δραστήριον δύναμιν ἢ πολλάς. — μίαν μὲν γὰρ οὐκ ἔχει δύναμιν, ἔπείπερ εἰ μίαν εἶχεν, οὕρειλε πάντα ὁμοίως διατιθέναι καὶ μὴ διαφερόντως. — καὶ μὴν οὐδὲ πολλάς, ἔπεὶ ἔχρην πάσαις ἐπὶ πάντων ἐνεργεῖν. — ναί, ἀλλὲ εἰώθασι πρὸς τοῦτο ὑποτυγχάνειν οἱ δογματικοὶ λέγοντες, ὅτι παρὰ τὰ πάσχοντα καὶ τὰ διαστήματα πέφυκεν ἔξαλλάσσεσθαι τὰ γινόμενα ὑπὸ τοῦ αὐτοῦ αἰτίου ἀποτελέσματα.

und nicht sowohl das Thuende bringt die Wirkung hers vor, als das Zusammenkommen des Thuenden und des Leidenden, und es ist deswegen ungereimt, nicht beide Dinge, sondern nur das eine von beiden als die Ursach zu bezeichnen. Diese Zweisel mochten den Skeptikern von um so größerer Wichtigkeit sein, je mehr ihre Hauptgegner, die Stoiker, auf die Nothwendigkeit gedrungen hatten, die leidende Materie von der thätigen Ursach zu unterscheiden. Auch liegt die Muthmaßung nicht fern, das diese skeiche Bemerkung, wenn sie dem Aenesides mos angehörte, die pantheistische Neigung desselben begünsstigen sollte.

Mit ber Untersuchung über ben Begriff ber ursachlichen Berbindung hangt auch die Lehre über das Dasein
und über ben Begriff Sottes zusammen, benn die Steptiker folgen der Ansicht der Stoiker, daß Gott die höchste
thatige Ursache sei. Wir wollen die Ansichten der Skeptiker über diesen Punkt hier noch erwähnen, um zu zeis
gen, wie sie zu den höchsten Aufgaben der Philosophie sich
verhielten. Die verschiedenen Meinungen, welche bei den
griechischen Philosophen über das Wesen Gottes sich erzeugt hatten, mußten ihnen natürlich zu mancherlei Zweis

<sup>1)</sup> Ib. 240. εὶ γὰς τὸ ἔτεςον πρὸς τῷ ἐτέψφ νοεῖται, οὖ τὸ μὲν ποιοῦν, τὸ δὲ πάσχον, ἔσται μία μὲν ἔννοια, δυοῖν δ ὀνομάτων τεύξεται, τοῦ τε ποιοῦντος καὶ τοῦ πάσχοντος, καὶ διὰ τοῦτο οὐ μᾶλλον ἐν αὐτῷ ἢ ἐν τῷ λεγομένῳ πάσχειν ἐγκείσεται ἡ δραστήριος δύναμις. Ib. 251. οὕτω δὲ ἄτοπον τὸ ἐκ συνόδου δυοῖν γενόμενον ἀποτέλεσμα μὴ τοῖς δυσὲν ἀνατιθέναι, τῷ δὲ ἔτεςο μένο προςμαρτυρεῖν.

<sup>2)</sup> Pyrrh. hyp. III, 2. deaguzwizator attior.

feln Beranlaffung geben; aber boch konnten fie ihrer Un= . ficht nach geneigt fein, ber Uebereinftimmung aller Boffer in ber Annahme, bag Gotter über uns berrichen, eine große Bebeutung und überzeugenbe Rraft beizulegen . Dies mochte es auch fein, was fie bewog, ben Berbacht bes Frevels gegen bie Gotter forgfältig von fich abzuleb= nen, indem fie verficherten, bag fie im praktischen Leben Sotter annahmen und verehrten, bag fie aber gegen bie Boreiligkeit ber Dogmatiker ihre Zweifel auszuruften fich genothigt faben2). Diefe Zweifel geben nun fast alle aus ben Bibersprüchen hervor, in welche man sich verwickelt fieht, wenn man ben Begriff Gottes nach bem Raagftabe anderer Begriffe und menschlicher Borftellungen behandelt, wobei fie besonders altere Einwurfe gegen die Anfichten ber Stoiler benutten. In biefer polemischen Richtung hatten fie bie Lehre zu bestreiten, bag Gott ein lebenbiges Wefen fei. Sollte es ein gottliches Befen ge ben, so wurde es entweder unendlich oder begrenzt sein. Unendlich aber kann es nicht sein, weil es sonst unbeweglich und mithin unbefeelt fein wurde; benn bas Unenbliche hat keinen Raum um fich verbreitet, in welchem es fich bewegen konnte, so wie keine Mitte und keine Grenzen, von welchen aus und nach welchen zu bie befeelenbe Kraft fich rubrend es aufammenhalten konnte. Ebenfo unmoge lich ift es aber auch, bas gottliche Wefen als ein begrengtes fich ju benten; benn bas Begrengte wurde ein Theil bes Unenblichen und mithin geringer als biefes fein, ba boch

<sup>1)</sup> S. befonbers adv. math. IX, 80 ff.; 40; 42.

<sup>2)</sup> Pyrrh. hyp. III, 2.

bas Gottliche nicht als ein Geringeres gegen ein Anberes gehalten gebacht werben fann '). Go wurbe auch Gott weder als ein Korperliches, noch als ein Unkörperliches benkbar fein, wahrend es boch fein Drittes außer Diefen beiben gibt. Denn als ein Unforperliches tonne er nicht gebacht werben, weil bas Unkörperliche unbeseelt und empfindungslos und nicht im Stande ift etwas zu wirten; als ein Rorperliches aber Gott gu benten, verbiete uns die Betrachtung der korperlichen Dinge. Das Rorperliche fei entweber zusammengesett aus ben Elementen ober einfach und selbst etwas Elementares. Soute es que fammengefett fein, fo wurde es auch aufgeloft werben konnen und mithin verganglich fein; follte es bagegen ein: fach fein, fo wurde es entweder Feuer ober Luft ober Baffer ober Erbe fein muffen, welches Alles bem Begriffe Gottes widerspreche, weil biefe Elemente ohne Seele und Bernunft find2). Go bekampften bie Steptiker bie ftois fche Lehre, indem fie fich gegen bie Untorperlichkeit Sottes auf Die Stoiler felbft, gegen feine Romerlichkeit aber auf die gemeine Erfahrung von den Elementen beriefen.

Einige andere Einwurfe gehen noch mehr auf besons bere Punkte ber stoischen Ansicht von Gott. Sie bezogen sich auf den Karneades, indem sie bemerkten, daß, wenn Gott als ein lebendiges Wesen betrachtet werden sollte, man ihm auch Sinne beilegen mußte und lieber mehr Sinne als dem Renschen, als weniger, damit er

<sup>1)</sup> Adv. math. IX, 148 ff.

<sup>2)</sup> Ib. 151; 180; 181.

um fo volltommener bie Dinge wahrnehmen tonnte. Sollte aber Gott Sinne haben, fo wurden baraus viele Wiberfpruche folgen, welche im Allgemeinen barauf hinauslaufen. bag bie finnliche Empfindung nicht ohne Beranberung bes Empfindenden ju benten ift, bag aber Gott eine folche Beranderung nicht beigelegt werben konnte, weil er fonft auch ber Beranberung in bas Schlechtere und felbft bem Untergange unterworfen fein wurde 1). Auch mußte Gott als bas vollkommen gludfelige lebenbige Befen gebacht werben, und ba Gludseligkeit nicht ohne Tugend bestehen kann, so mußten ihm alle Tugenben zugeschries ben werben; wie wollte man aber Gott Tugenden zus schreiben, wie bie Enthaltsamkeit und Ausbauer ober bie Tapferkeit und bergleichen mehr, ba er keine Begierbe, keinen Schmerz und keine Furcht vor bem Furchtbaren gu befiegen habe2)?

Bon-allen diesen Einwurfen der Skeptiker wird man sagen konnen, daß sie nur gegen Neußerlichkeiten der Art gerichtet waren, in welcher wohl sonst, besonders von den Stoikern der Begriff Gottes aufgefaßt oder dargestellt worden war, daß aber keiner unter ihnen ist, welcher nicht mit Leichtigkeit aus den frühern philosophischen Lehren des Platon und des Aristoteles berichtiget werden konnte. Nur in einem Punkte sinden wir, daß sie die früheren philosophischen Lehren über Gott in einer Beise angriffen, welche, wenn sie die gehörige Burdigung erfahren hatte, die ganze alterthumliche Ansicht zu erschüttern

<sup>1)</sup> Ib. 199 ff.

<sup>2)</sup> Ib. 158 ff.

geeignet gewesen ware. Er betrifft die Lehre von ber gottlichen Borfehung. Dag eine allgemeine Borfehung angenommen werben muffe, welche alle Befonberheiten bes weltlichen Daseins umfasse, hatten bie Dogmatiker meis ftens icon anerkannt. Mit guten Grunden widerlegten bie Steptifer bie entgegenstehenbe Unficht, indem fie geigten, bag es entweber einen Mangel ber Gute ober ber Rraft Gottes voraussetzen wurde, wenn Gott nicht mit gleicher Borforge Alles beforgte'). Aber nun erhob fich freilich von ber anbern Seite ein kraftiger Ginspruch. Es ift die Betrachtung ber Wirklichkeit, wie fie in der Welt vorliegt, wie fie nach ber Unficht ber Alten fich barftellt, welche biefen Ginfpruch begrundet. Ber kann es leugnen, bag Uebel, bag Lafter in ber Welt ift? Man bekennt: Alles ift voll vom Bofen. Gott aber kann nicht Urfache biefer Dinge fein, er kann also auch nicht als Alles burch seine Borfehung beherrschend angesehen werben 2). Die Steptifer fuhlen wohl bie ganze Starke bieses Einwurfs. Sie benuten ibn forgfaltig, um benen, welche fie wegen ihrer 3weifel an Gottes Dafein ber Gotteblafterung befchulbigten, biefen Borwurf gurudzugeben. Denn wer ohne 3meifel bas Dafein Gottes behaupte, ber fei entweber in bem Fall ihn als Urfache bes Bofen zu betrachten, wenn er behaupte, bag Gott über Alles feine Borfehung erftrede, ober wenn er annehme, Gott forge nur fur Einiges ober für Nichts, so musse er ihn entweder für schwach ober



<sup>1)</sup> Pyrrh. hyp. III, 10.

Ib. 9. άλλ' εὶ μὲν πάντων προνοεῖ, οὐα ἦν ἄν οὔσε κακόν τι, οὔτε κακία ἐν τῷ κόσμῳ· κακίας δὲ πάντα μεστὰ εἶναι λέγουσιν οὐα ἄρα πάντων προνοεῖν λεχθήσεται ὁ θεός.

für neibisch halten. Alle diese Annahmen enthielten aber offenbaren Frevel\*). Wir werden sehen, daß in der orienstalisch-griechischen Philosophie Untersuchungen ahnlicher Art zu neueren Ansichten über das Verhältniß zwischen Gott und Welt führten; daß aber diese von den Steptikern gar nicht beachtet wurden, zeigt deutlich, wie sie ganz der rösmisch-griechischen Ansicht sich zugewendet hatten und wie überhaupt in dieser Zeit die verschiedenen Bildungsweisen auseinandersielen.

Das, was ben neuern Steptifern einigermaßen eigens thumlich ift und was ihr Verfahren mit ben schon früher ausgebilbeten Lehren auf unterscheibenbe Beise bezeichnet, haben wir auseinandergefett. Wir glauben nicht nothig zu haben, weiter in bas Einzelne ihrer Untersuchungen ein-Prufen wir bas Gange ibrer Dentweise, so weraugeben. ben wir finden, daß es nur geringen Anspruch barauf hat, bober geschätt zu werben, als alle bie bogmatischen Lehren, welche sich in eklektischer Weise neben ihm ausgebildet hatten. Der neuere Skepticismus unterscheibet fich von biefen nur baburch, bag in ihm ein boberer Grab bes Bewußtseins über bie Unzuverlassigfeit ber wiffenschaftlichen Elemente ift, welche in ber Bilbung biefer Beit verbreitet Dies Bewußtsein wird von ben Steptifern baburch gepflegt, daß fie ben Borrath früherer Untersuchun-



<sup>\*)</sup> Ib. 12. Εκ δε τούτων επιλογιζόμεθα, δτι τοως άσεβεῖν άναγπάζονται οἱ διαβεβαιωτικῶς λέγοντες εἶναι θεόν. πάντων
μεν γὰρ αὐτὸν προνοεῖν λέγοντες κακῶν αἴτιον τὸν θεὸν
εἶναι φήσουσιν. τινῶν δε η μηδενὸς προνοεῖν αὐτὸν λέγοντες ἤτοι βάσκανον τὸν θεὸν ἢ ἀσθενἢ λέγειν ἀναγκασθήσονται. εαῦτα δε ἔστνι ἀσεβούντων προδήλως.

gen in einer vollständigern Ueberficht fich anzueignen fuch: ten, als bies in ben Schulen ber Dogmatifer ju gefcheben pflegte, und daß fie babei bie Wiberspruche, in welche bie verschiedenen Schulen fich verwidelten, ftarter bervorhoben. Benn nun bies allerbings als ein Borzug ber Steptifer vor ben Dogmatikern erscheint, so war es bagegen auch eine naturliche Folge hiervon, daß jene nicht fo genau, nicht fo tief in die Bebeutung ber früheren philosophischen Lehren eingingen, als biefe. Denn bei ihrem Beftreben, bie einzelnen Lehren verschiebener Schulen einander ents gegenzuseben, fonnte ber Busammenhang ber Spfteme und ihre Richtung im Gangen nicht fo leicht zur Erkenntniß gebracht werben; bas, was in ihnen Wahres war, trat baber ben Steptifern gurud und konnte in ihnen nicht ben Grab ber Ueberzeugung hervorbringen, welchen es mit Ernft verfolgt wohl zu gewähren im Stanbe war. folden, welche nicht bie Rraft befigen, bie mannigfaltigen Richtungen ber wissenschaftlichen Untersuchung zu bewäl tigen und die mabre Uebereinstimmung in ihren scheinbaren Biberspruchen zu schauen, ift bie Bielseitigkeit ber Kenntnisse nur die Quelle ber Oberflachlichkeit. In diesem Falle befanden fich bie meiften Gelehrten ber Beit, von welchen wir fprechen, am offensten aber fpricht er fich in ber Lehre ber Steptiffer aus. Deswegen tonnen wir uns auch gar nicht wundern, daß ihre Einwendungen gegen bie Dogmatifer von fo geringem Erfolge gewesen find, daß man fich beinahe gar nicht um fie gekummert hat. Das, was fie wirklich flegreich vorgebracht haben, es ift kaum recht von ihnen verstanden worden; wenigstens gebrauchen fie es nicht recht. Sie gleichen in folden Fallen

ben Siegern, welche ihren Sieg nicht zu bemugen verfteben; benn fogleich nachbem fie ibn erfochten haben, geben fie ihn wieber auf. Saben fie Die Stoiter im Allgemeinen wiberlegt, so trauen fie boch ihrer eigenen Widerlegung nicht so sehr, daß fie nicht immer noch für nothig hielten, die befonbern Unwendungen bes Mugemeis nen von Reuem in Ueberlegung zu nehmen. Ueberbies mifchen fie, wie wir gefeben haben, bie nichtenutigften Bortverbrehungen und Spitfinbigkeiten unter ihre gewichtigern Einwurfe. Wer kann ihnen ba noch rechten Ernft, rechte Einficht in bie Grunde ihres 3meifels gutrauen? Und ift es ihnen benn auch wirklich rechter Ernft mit ihren Bweifeln? Bir haben gefeben, baf fie bem Denichen bie Fähigkeit zuschreiben, nutliche Kunfte auszubilben; an bie fen mogen fie nicht rutteln; nur über bas Rugliche binaus foll ber Mensch in seinen Kenntniffen fich nicht vers fteigen wollen. Aber ihre 3weifel greifen felbft bie Grundlagen biefer nutlichen Runfte und Kenntniffe an. Ueberbies leuchtet auch eine gewisse Ueberzeugung, wie wir gezeigt haben, ein ziemlich fefter Glaube an gewiffe allgemeine Grunbfage burch bie lodere Darftellung ihrer 3meis fel hindurch. Sie find also in der That auch Dogmatifer nur von einer beschranktern Art als bie, welche fie bekampfen; nur über bas Dehr ober Minber ftreiten fie mit ihren Gegnern. Daber haben fie auch nicht bie Birtung haben konnen, welche fonft ber Stepticismus ju baben pflegt, nemlich als eine fraftige Gegenwirtung gegen frühere Richtungen zu bienen und baburch eine andere Richtung in der Entwicklung der Wiffenschaften vorzubereiten.

Der etften Abtheilung zweiter Abschnitt.

Orientalische Philosophie und Einfluß derfelben auf die griechische Philosophie.

## Fünftes Capitel. Indische Philosophie.

Wenn wir hier noch einmal unsere Aufmerksamkeit auf die philosophischen Lehren ber Inder richten, so geschiebt es mehr, um eine Lude unserer Renntnig ber Geschichte anzubeuten, als fie auszufullen. Es mag als ein unbantbares Geschäft erscheinen, wenn man geschichtliche Ergebniffe über einen Gegenftand gusammenftellt, über welchen bisher nur fehr ungenugenbe Renntnig aus ben Urkunden ertheilt worden, über welchen aber fast jeder Lag neue Aufklarungen bringt. Man mochte abwarten bis die Thatsachen einigermaßen vollständig vorliegen. Aber ba wir einmal in bem Laufe einer Geschichte find, welche wir, fo gut es geben will, ju begreifen ftreben muffen, fo haben wir auch alle Hulfsmittel herbeizuschaffen, welche einigermaßen über unfer rathselhaftes Dafein und wie es geworben, uns Aufschluß ertheilen tonnen. Es mag fein, baß unfere Meinungen, welche wir in bas Dunkel hinein:

schießen, vom nachsten Tage wiberlegt werben, wir konnen . boch auch heute schon einem Gegenstande, welcher vor uns liegt, welcher in ben Kreis unserer Untersuchungen fallt, unfern Antheil nicht versagen. Wir muffen also auch ber indischen Philosophie unsere Augen zuwenden, weil sie Die einzige ift, welche uns über orientalische Philosophie belehren kann, und weil es fich nicht leugnen lagt, bag ein Ginfluß ber orientalischen Denkart auf die Philosophie unseres Beitraums stattgefunden hat. , Was eigentlich bie orientalische Denkart sei ober wenigstens nach welchen aus Berften Endpunkten binaus bie orientalische Denkart ftrebe, bas glauben wir an nichts beffer barthun zu konnen, als an ben Systemen ber inbischen Philosophen. Dur zu oft ift ber Name bes Drientalischen wie ein leeres Wort gebraucht worben; wir muffen feine Geftalt wie unvolltommen auch zu firiren suchen ...

Daß es eine systematische Entwicklung ber indischen Philosophie gegeben habe, läßt sich nach den neuern Mitteheilungen, besonders Colebrooke's\*), nicht mehr bezweisseln. Wenn sie auch in weniger genauer Glieberung der Besgriffe das Wesen und die Bedeutung der Wissenschaft darzestellt haben sollte, als die griechische Philosophie der besten Zeit, so kann sie doch vielen der griechischen Systeme sich gleichstellen, und nur deswegen zieht sie in einem geringern Grade, als diese, unsere Ausmerksamkeit auf sich, weil die Zusammenordnung ihrer Begriffe weniger in die



<sup>\*)</sup> Transactions of the R. Asiatic society vol. I. p. 19 — 48; p. 92 — 118; p. 439 — 466; p. 549 — 579; vol. H. p. 1 — 89.

Entwidelung unferer Biffenschaft eingegriffen hat. Bir konnen baber nur bebauern, bag bie Mittheilungen, welche wir über diese Philosophie bis jest von den Kennern der indischen Litteratur erhalten haben, nicht weiter reichen, als uns ein ungefähres Bilb von ber innerlichen Bebeutung biefer philosophischen Bestrebungen zu machen. muffen wir vielmehr unfer Bedauern barüber aussprechen, bas bie Art ber Mittheilung, in welcher bie indische Philosophie fich fortgepflangt bat und zulett in bie Schrift übergegangen ift, zu wenig gemügt, als daß die innere Bewegung bes Gebankens, burch welche fie geworben, darin fich erkennen ließe? Denn je mehr von den indischen philosophischen Schriften uns bekannt geworben ift, um so mehr feben wir, bag fie nur aus einer Busammenreihung von Aphorismen und Commentaren zu biesen bestehen, von welcher jene Ergebniffe, aber nicht Forschungen mittheilen, biese aber fehr jung, lange nach Christi Geburt verfagt find, fo bag auch bei biefen bezweifelt werben muß, ob fie bie Ursprunge ber alten Lehren und bie Grunde ihrer Entwidlung getreu barftellen. Ueber jene Aphorismen aber bieten zwei Bermuthungen fich bar. Entweber find fie auch nur aus einer fpatern Beit, welche bie alte Beisheit ins Rurze fassen wollte, zu vergleichen etwa mit bem, was ein Alkinoos uns fur platonische Philosophie bietet, oder fie wurden eben nur als Lehrbucher fur ben munblichen Unterricht von ben Stiftern ber philosophischen Schulen verfaßt, wobei benn biefem überlaffen blieb, bie Grunde mitzutheilen. Bei unserer mangelhaften Rennts niß ber Quellen wollen wir unter biefen Meinungen nicht entscheiben, muffen aber boch hinzufügen, bag ber große

Werth, welchen die Inder auf mundliche Ueberlieferung lesgen, ber zweiten Meinung eine Stute bietet \*).

Solebroofe unterscheidet solche Systeme der Philosophie unter den Indern, welche mit der Lehre der Beda's für vereindar gehalten werden, und solche, welche in entschiedenem Widerspruch gegen sie stehen. Bu den letztern gehören hauptsächlich die Lehren der Buddhisten und Oschinisten, außerdem aber auch noch anderer Sekten, wie der Ascharvaka's, der Sivaiten und einiger Vischmuiten. Die Nachrichten, welche er über diese Sekten mittheilt, sind jedoch sehr wenig bestimmt und meistens nur aus den Widerlegungen ihrer Gegner entnommen. Und scheint unter denselben noch ein wesentlicher Unterschied zu besteshen. Die Vischmuiten und Sivaiten nemlich bewegen sich so ziemlich in denselben Bahnen, in welchen auch die Leh-

<sup>\*)</sup> Mehrere ber Aphorismen ober Gebächtnisverse werben ben Stiftern ber Schulen gugefdrieben. Sie find aber ohne Commentar nicht verftanblich, auch werben Ginfchiebfel ber Commentatoren vermuthet, Colebr. l. l, I, p. 93; II, p. 5; 6. Bon eklektischer Bermischung ift bie spatere inbische Philosophie wohl nicht frei geblieben. Einige commentirten verschiebene Syfteme. Ib. p. 22; 23. Gin eflettifches Berfahren wirb fogar folden Schriften vorgeworfen, welche ben Ruf eines febr boben Alters haben. Lassen gymnosophista vol. I fasc. I p. XI. Atque obiter hoc moneo summa cum cautione utendum esse explicationibus, quae a recentioribus philosophicorum librorum enarratoribus propositae sunt, praesertim in eis libris, qui doctrinam profitentur aut minus orthodoxam, veluti Sankhyici, aut ad certam quandam scholam non accommodandam, quales sunt libri Bhagavadgita, Manuis leges, hisque antiquiores Upanishades. Bas Colebroofe über b. Bhas gavab-Gita in ben Transact, vol. II p. 39 fagt, fceint auf baffelbe Ergebniß au führen.

ren ber Setten, welche fur orthobor ober balborthobor aebalten werben. Bon ber Gefte ber Sivaiten nehmen bie Inber felbst an, bag fie Bieles von ber Sankhpa-Philosophie geborgt habe, und sie scheint uns wirklich auf nichts Anderes auszugehen, als auf eine Bereinfachung dieser Philosophie 1); auch die Lehre der Bischnuiten wird von den Indern nur für theilweise keterisch angesehen?). Dagegen die Lehren der Tscharvaka's widersprechen entschieden allen Grundlehren ber übrigen orthoboxen und halborthodoren Seften, indem fie einen reinen Senfualismus und Materialismus behaupten und bie Seele auf bas Rorperliche gurudführen 3). Daffelbe kann wohl nicht so entschieben von ben Bubbhisten und Dschinisten gefagt werben. Doch find biefe burch ihren religiofen Glauben und burch bie Berschiedenheit ber Anficht, welche wir in unsern frühern Untersuchungen schon auseinandergefett haben '), von ben rechtglaubigen Anhangern ber brahmanischen Schulen abgesondert. Aber auf alle diese heleroboren Schulen werben wir uns nicht einlassen, weil wir aber ihre Lehren viel zu wenig Nachrichten baben, als baß wir ihren Charafter mit Sicherheit zu bestimmen vermochten ). Bei einigen berfelben icheint es uns fogar

Colebr. l. l. p. 569; 570; 571; 572. Rach Wilson sind sogar bie Swaiten vorzugsweise orthodor und Anhänger der Bebanta. Asiat. res. XVII p. 171; 174.

<sup>2)</sup> Ib. p. 575; 577.

<sup>8)</sup> Ib. p. 567.

<sup>4)</sup> St. I. S. 99 ff.

<sup>5)</sup> Ueber bie Lehre ber Ofchinisten haben wir jest vollständigere Rachrichten erhalten burch Willon Asiat, res. XVII, p. 262 sqq.

zweifelhaft zu sein, ob sie wirklich eine philosophische Lehre ausgebildet haben, wie namentlich bei den Bischnuiten und den Tscharvaka's. Diese Dinge mussen wir spätern Forschungen empfehlen.

Auch bei der Untersuchung der übrigen indischen Lehren werden wir uns auf das beschränken, was uns das Sicherste und Wichtigste zu sein scheint, auf die allgemeine Richtung der Lehren, auf dem Gang der Forschung überhaupt, welcher in ihnen sich offenbart, während wir Vieles zurückzulassen genöthigt sein werden, was uns zwar als Ergebnis bekannt ist, dessen Sinn und Bedeutung wir aber aus der bruchstückartigen Ueberlieserung nicht als ein nothwendiges Slied der ganzen Entwicklung zu erstennen vermögen\*). Sin Seder, welcher weiß, daß die Kraft der Philosophie nicht weniger in den einzelnen Unstersuchungen, als in den allgemeinen Grundsähen und Richtungen liegt, wird es bedauern müssen, daß unsere Kenntniß der indischen Systeme sich nur selten über die lehteren hinaus erstreckt.

Benn Colebrooke biefe Spfteme in orthobore und

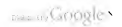
Doch lassen wir uns barauf nicht weiter ein, weil es entschieben zu sein scheint, baß biese Lehre einer spätern Zeit angehort. Wilson sest ihr Auskommen in bas 6. u. 7. Jahrh. n. Chr., ihr einslußreiches Hervortreten aber erst in bas 8. ob. 9. Jahrh. L. 1. p. 284 ff.

<sup>\*)</sup> Die Abhandlungen Colebroote's nicht nur, sonbern auch bie Schriften ber inbischen Philosophen enthalten eine Menge von Eintheilungen, beren Grund nicht entwickelt wird. Die meiften berselben muffen fur die Seschichte ber Philosophie bei Seite gelassen werden, so lange wir nicht genauere Kenntnis ihrer Berzweigung unter einander haben.

beterobore abtheilt, so scheint uns bies von einem einseis tigen Standpunkte auszugehen. Denn offenbar ift biefe Eintheilung nur von ber Mimanfa 1) entnommen worben, welche fich felbst vorzugsweise für rechtgläubig balt, allen übrigen Spftemen bagegen vorwirft, bag fie, soweit fie mit ihr nicht übereinstimmen, so weit auch von bem richtigen Glauben fich entfernen. Bahrscheinlich werben bie übrigen Syfteme biefe Borwurfe ihr gurudgegeben haben. Denn die Mimansa scheint zwar in allen ihren Theilen auf die Beda's fich berufen ju haben, aber fie muß fich boch auch überaus freier Erklarungen bedienen, um die Lehre ber Beba's mit fich in Uebereinstimmung zu finden. Sie unterscheibet fich hierin fonst nicht von ben übrigen Syftemen, außer bag fie baufiger als biefe auf bie Ausspruche ber Beba's fich beruft2). Die sogenannten halborthobos ren Spfteme laffen eben fo gut, als bie orthoboren, bas Unsehen ber beiligen Schriften bestehen, fie fuchen zuweis len in ben Beba's ihre Bestätigung, sie find aber auch nicht selten genothigt bie Aussprüche berfelben willfurlich

Gesch. b. Philos. IV.

24



<sup>1)</sup> Die Mimansa, die Joga u. f. w. schreibe ich, obgleich biefe Worter im Sanftrit mannlichen Geschlechts sind, indem ich darunter Lehre ober Philosophie verstehe. Die Sprachbildung des Sanstrit ist uns noch zu fremb, um unbedenklich ihren Gei segen überall folgen zu können, wo wir ihr Worte entlehnen muffen. Gelegentlich muß ich auch bemerken, daß es mir nicht gelungen ist, in der Schreibung der Ganskrit-Worter eine conssequente Orthographie zu befolgen.

<sup>2)</sup> Barum Colebrooke auch die Baiseschika zu ben orthodoren Speftemen der indischen Philosophie zählt, weiß ich nicht zu sagen, ba doch entschieben die Lehre des Kanada von den Atomen von der Bebanta noch hinter die Lehre der Sankhya zurückgeseht wird. S. a. a. D. I. p. 557.

au erklaren. hierbei tonnen wir bie Bemerfung nicht unterbruden, wie febr biejenigen in Irrthum find, welche glauben, bag bie Philosophie ber Inder nichts Unberes fei. als eine Bufammenftellung ihrer religibfen Lehren ober Meinungen. Sie zeigt fich allerdings in einer genauen Berbinbung mit biefen, aber nicht eben in einer engern. als in welcher wir auch zuweilen bie griechische Philosophie mit bem Polytheismus ober unsere driftliche Philosophie mit ben Lehren unseres Glaubens finden. Dies wurben wir vielleicht noch beutlicher nachweisen konnen, wenn ben entschieden keterischen Systemen unter ben Inbern eine genauere Kenntnig hatten. auch bie nicht=keberischen Spfteme zu gezwungenen Erklarungen ihrer religibsen Schriften ihre Buflucht nehmen muffen, zeugt bavon, bag in ihnen wenigstens zum Theil ein anderes Princip herrscht, als in den Grundlagen ibrer Religion.

Unter der Menge indischer Systeme der Philosophie sindet num Coledrooke besonders sechs zu unterscheiden, von welchen je zwei und zwei mit einander gepaart sind, so daß von ihnen nur drei Hauptabtheilungen gebildet wersden, nemlich die erste und die zweite Mimansa, welche auch Bedanta heißt, die Nyaya und die Vaisesschaft, die Sankhya und die Voga\*). Die Paarung

<sup>1)</sup> Colebr. l. l. vol. I. p. 19. Damit stimmt auch die Uebersicht überein, welche Tanler im Anhange zu seiner Uebersezung
bes Prabod Chandrodaya gegeben hat. The rise of the moon
of intellect. transl. by Taylor, Lond. 1812. 8. Die Yoga,
bie Lehre bes Patanjali, heißt nemlich bei Taylor Patanjei und
die Ryana spaltet sich in die Lehre bes Gautama und des Kanada, welche Baiseschild genannt wird.

biefer Spfteme ift jedoch nicht unter bemfelben Gefichts: punkte zu fassen; ein jedes Paar gehort in einer andern Beziehung zusammen. Die Sankhpa und bie Poga bilben in Rudficht auf die Gintheilung ber Begriffe ein und bas felbe Syftem und nur barin weicht bie eine von ber anbern ab, bag fie bem bochften Begriffe, von welchem bie Eintheilung ausgeht, verschiebene Bebeutungen geben und baber naturlich auch bie Bebeutung ber ganzen Eintheis lung verschieben fassen. Es scheint, bag bierbei bie Moge ber Bebanta fich annahere und fie ift vielleicht nichts Unberes, als ein Berfuch, bie wiffenschaftliche Eintheilung ber Sankhya festzuhalten, fie aber mit ber allgemeinen Anficht au vereinigen, aus welcher bie Mimanja fich berausgebildet hatte. Unders ift bas Berhaltnig ber beiben Mimanfa's zu einander. Die erfte nemlich verhalt fich gur zweiten, wie bas Praktifche zum Thepretischen. ift eine Auseinandersetzung ber Pflichten, welche meiftens religibser Art sind. Die Borschriften ber Beba's gelten ihr größesten Theils als Quelle ber Sittenlehre, boch ex kennt fie auch andere Quellen an und verwirft sogar Box fcriften, welche in ben Beba's unaweibeutig enthalten finb. als ber fittlichen Gefinnung zuwiber\*). Die Untersuchung in biesem Theile ber Mimansa ist nicht philosophisch, man mußte benn etwa bie Grunde, aus welchen bie Rothwenbigkeit einer gottlichen Offenbarung unserer Pflichten abgeleitet wirb, bie Untersuchung über ben Ursprung ber Sprache und über ben Busammenhang amischen ber ver-

<sup>\*)</sup> Ib. p. 451; 452; 456.

bienstlichen That und ihren unsichtbaren Folgen') für phis losophisch ausgeben wollen. Dagegen ber andere Theil der Mimansa, die Bedanta, hat philosophischen Charakter und wird daher von uns untersucht werden müssen. Endslich die Nyapa und die Baiseschika verhalten sich zu einander, nach Colebrooke's Ausbrucke, wie die Metaphysik der Logik und die Physik, oder, wie er sich genauer darkiber erklärt, die Nyapa beschäftigt sich mehr mit den allgemeinen Begriffen, welche auch der Baiseschika zum Grunde liegen, während diese mehr in das Einzelne einzgeht<sup>2</sup>), so daß beide als ein System angesehen werden können.

So lange wir über die erste Entwickelung dieser philosophischen Lehren nicht hinlanglich unterrichtet sind, mussen wir es für vergedlich halten, eine Reihe ihrer Auseinandersolge auf geschichtlichem Wege zu suchen. Colebrooke hat gedußert, daß die Bedanta sich spater gedildet haben möchte, als die übrigen Systeme, weil in dem Werke, welches bei den Anhangern der Vedanta das größeste Ansehen hat, die übrigen Systeme der indischen Philosophie häusig erwähnt und widerlegt werden. Dieser Beweis ist nicht vollständig, weil es noch nicht erwiesen, daß je-

<sup>1)</sup> Ib. p. 445; 446; 455; hier fagt Colebrooft nom Stifter ber Mimanfa: Jaimini's arrangement, however, is not philosophical; and I am not acquainted with any elementary work of this school in which a better distribution has been achieved. Etenso Winbischmann bie Philosophie im Fortgang ber Weltgeschichte S. 1766.

<sup>2)</sup> Ib. p. 92. Taplor bagegen a. a. D. finbet ben Unterschieb awischen beiben in ber Berschiebenheit ber Eintheilungen.

<sup>3)</sup> Ib. vol. II. p. 4.

nes Werk das erste ist, in welches die Lehre der Bedanta niedergelegt wurde. Doch hat die Behauptung Colebrooke's einige Wahrscheinlichkeit, da sie auch durch den innerlichen Charakter dieser Lehre unterstützt wird. Wir halten übrigens unsere Kenntniß der indischen Systeme noch für zu unvollständig, um aus ihrer innern Bildung ein entscheidendes Urtheil über ihr Verhältniß zu einander entnehmen zu können. Die Reihe daher, in welcher wir sie auf einander folgen lassen, soll über ihre geschichtliche Abkunft nichts sessischen.

## 1. Sankhya und Yoga.

Kein System ber indischen Philosophie ist uns in seinen Hauptzügen so gut bekannt, als die Sankhya. Auf diese Kenntnis daher stütt sich besonders die Behauptung, daß bei den Indern eine wahre philosophische Forschung gewesen, eine Forschung, welche ihren wesentlichen Zügen nach von religiösen Meinungen unabhängig war, nicht auf heilige Ueberlieserung sich berief, sondern einem des stimmten Zuge des Gedankens folgte. Daß die Yoga an dieses System sich anschließt, haben wir schon früher demerkt. Ueber ihre Weise sind wir jedoch nicht hinlänglich unterrichtet. Wir werden daher die Sankhya zuerst für sich betrachten und nachher einige Bemerkungen solgen lassen über die Art der Verbindung, in welcher die Yoga mit ihr gestanden haben möchte.

Die Gebächtnisverse bes Isvara-Krischnas, welche ein Hauptwerk fur bie Anhanger ber Sankhya sind\*),

<sup>\*)</sup> Gymnosophista sive Indicae philosophiae documenta. Collegit,

fangen bamit an, ben Grund und bie Rothwendigkeit ber philosophischen Wiffenschaft nachzuweisen. Die Gewalt ber weltlichen Schmerzen erzeugt die Sehnsucht, ein Dittel zu finden, burch welches fie überwunden werden konnen. Ein foldes findet fich nicht unter ben fichtbaren Dingen, weil fie verganglich find. Auch bie religibsen Pflichten reichen bazu nicht aus; benn fie find mit Unreinheit verbunden; fie verunreinigen die Seele, indem fie Opfer ber Thiere verlangen. Rur die Unterscheidung bes Entwickelten, seines Grundes und bes Biffenben führt gur Befreiung von Schmerzen 1). Jene vorber angeführten Mittel konnen wohl als Borbereitungen zur Biffenschaft angesehen werben, fie fuhren aber nicht zu volliger Befreiung 2). Es werben bierbei auch innere und außere Er= kenntnig unterschieben. Die außere Erkenntnig umfaßt bie Kenntniß ber heiligen Schriften und jebe andere Biffenschaft außer ber Gelbsterkenntnig, Die innere bagegen besteht nur in ber lettern und biese ist auch allein bie wahre Philosophie ober Wiffenschaft, welche uns vom Uebel befreit3).

Auf biese Einleitung lassen bie Gebachtnisverse sogleich bie Eintheilung folgen, auf welcher als bem eigentlich wissenschaftlichen Grunde bie ganze Lehre ber Sankhya gebaut ift. Dann erst folgt eine Aufzählung ber Arten bes Erkennens und zulest wird jene Eintheilung wieder

edidit, enarravit Chr. Lassen. Vol. I. fasc. I. Isvaracrishnae Sankhya — Caricam tenens. Bonn. 1832. 4.

<sup>1)</sup> Isyara - Crishn. 1; 2; Colebr. I, p. 27; 28.

<sup>2)</sup> Colebr. I, p. 86.

<sup>3)</sup> L. l.

aufgenommen und weiter verfolgt. Es leuchtet ein, daß dies nicht die beste Ordnung ist. Ob nun gleich die Ordnung der wissenschaftlichen Darstellung, welche wir kennen oder anstreben, nicht der Maßstab für indische Philossophie sein kann, so ist es uns doch wahrscheinlich, auch von anderer Seite her, daß die Sankhya erst in ihrem Streite mit andern philosophischen Systemen zu einer bestimmten Lehre über die Gründe der Erkenntniß gelangt ist und daß diese beswegen, weil sie eben ein nicht wessentliches Beiwerk war, an einer nicht sehr passenden Stelle eingeschaltet wurde. Wir wollen hier sogleich das Röttige über die Gründe der Erkenntniß, nach der Sankhya einsschalten, um sodann ihre Lehre von der Sintheilung der Dinge ungestört verfolgen zu können.

Drei Arten der Erkenntnis werden angenommen, die Wahrnehmung, die mittelbare Erkenntnis durch die versschiedenen Formen des Schlusses und die Ueberlieferung'). Unter der letztern versteht man sowohl die gemeine, als auch die heilige Ueberlieferung, welche aus Erinnerungen aus einem früheren höheren Leben abgeleitet wird'). Sie wird nur da verlangt, wo man weder durch Wahrnehmung, noch durch Schluß etwas zu erkennen im Stande ist.). Die Wahrnehmung erkennt sinnliche Gegenstände; sie ist aber in vielen Fällen unzureichend und alsbann muß die mittelbare Erkenntniß eintreten, die Folgerung, welche theils von der Wirkung auf die Ursache, theils

<sup>1)</sup> Isvara - Crishnas 4; Colebr. I, p. 28.

<sup>2)</sup> Colebr. l, p. 29.

<sup>5)</sup> Isv. Crishn. 6; Colebr. I, p. 38.

von der Ursache auf die Wirkung schließt ober auch burch die Vergleichung eines Gegenstandes mit einem andern zur Erkenntniß zu gelangen sucht'). Erkenntniß der Prinzipien durch Anschauung leugnen die Anhänger der Sanzihna ausbrücklich; nur Wesen einer höhern Ordnung würzben darauf Anspruch machen können').

Die Eintheilung, von welcher ber Zusammenhang ber Sankhya abhangt, hat eine fehr entschiedene systematische Form. Alles, was Gegenstand ber Wissenschaft ift, ift entweber erzeugenb und nicht erzeugt ober zugleich erzeus gend und erzeugt ober nicht erzeugend, aber erzeugt ober weber erzeugend noch erzeugt 3). Das Erzeugende und Richt-Erzeugte ift naturlich bie Burgel aller geworbenen Dinge. Es wird als ein feines Wefen betrachtet, welches burch teine Bahrnehmung aufgefaßt werben tann, sonbern erkannt werben muß aus seiner Wirkung. Dag ein fol= des Wefen ift, muß jugegeben werben, weil feine Wirkung als vorhanden erkannt wirb'). Daß biefe erfte Urfache als Einheit, nicht als eine Bielbeit von Dingen gebacht werben muffe, scheint bie Sankhya baraus erschloffen zu baben, baß alle Dinge in ber Welt gleichartig finb. wie Alles Eins in das Andere übergeht und zulest Alles fich wieber vereinigt, indem bie Belt in ihren Urquell sich

<sup>1)</sup> Isv. Crish. 7; Colebr. l. l.

<sup>2)</sup> Colebr. I, p. 28.

<sup>3)</sup> Isv. Crishn. 3; Colebr. I, p. 31. Colebroofe hat auch ichon auf bie sonberbare Uebereinstimmung biefer Lehre mit ber Lehre bes Johannes Scotus Erigena aufmerksam gemacht, welche noch burch mehrere Punkte hindurch geführt werben kann.

<sup>4)</sup> Isv. Crishn. 8; 8; 9; Colebr. I, p. 30; 38.

auruckieht, so muß auch eine allgemeine Ursache, in welder nichts zu unterscheiben ift, angenommen werben. Die Beschaffenheiten, welche in entgegengesetzter und unterscheibbarer Art an ben Dingen wechseln, seben eine Urfache voraus, welche alle biefe Beschaffenheiten ununterscheibbar und unentwickelt in fich enthalt; fie ift wie bas Baffer, - welches verschiedene Beschaffenheiten annimmt 1). herrscht also ber Grundsag, bag bie Ursache ber Wirkung gleichartig sein muffe, und da die Wirkung, die Welt, als korperlich fich barftellt, so wird auch bas erfte schaffenbe Princip als eine Grundlage bes Korperlichen und im Berfolg felbst als ein Korperliches gebacht, nur als ein so feiner Rorper, bag er unsern Sinnen entschwindet. Das erfte Erzeugende hat man fich als eine blinde Raturfraft ju benten; man hat es balb als Materie mit bilbender Kraft begabt, balb als Natur bezeichnet2).

Von bem ersten Gliebe ber Eintheilung gehen wir sogleich zu bem vierten über, weil erst aus ber Verbinzbung beiber die Entstehung ber übrigen abgeleitet wird. Das, was weber erzeugt, noch erzeugt wird, ist die Seele<sup>3</sup>) ober vielmehr die Vielheit der Seelen. Der Beweis, daß eine solche Seele ist, wird aus mehreren Punkten abgeleitet. Es gibt eine Zusammensehung der blinden körperlichen Natur, welche mit der Zusammensehung von Werkzeugen verglichen werden kann. Eine solche kann nicht ohne ein Anderes sein, zu bessen Nugen sie

<sup>1)</sup> Isv. Crishn. 14; 16; Colebr. I, p. 39.

<sup>2)</sup> Ib. p. 30; 38; 39; Isv. Crishn. 11.

<sup>3)</sup> Isv. Crishn. S.

gemacht ift; bas aber, ju beffen Rugen fie ift, muß ein empfindenbes Befen, b. h. eine Seele fein. Go wie es etwas gibt, was genoffen wird, fo muß es auch ein geniegendes Befen geben und ein foldes ift Seele. Much fest bie blind wirkende Rraft ber Natur ein Befen poraus, welches fie lenkt und leitet, woraus wieber bas Dafein ber Seele folgt. Ferner bas Streben nach ber boch ften Seligkeit, welche in ber Abstraction von allem Sinns lichen und Berganglichen befteht, muß als Beweis fur bas Dafein ber Seele angesehen werben, benn nur bie Seele ist einer solchen Abstraction fabig. Endlich scheint bie Sankhya auch ben Grundfat festgehalten zu haben, bag bie verschiebenen Blieber eines Begenfages fich wechfelfeitig vorausseten'), fo bag alfo von bem Dafein einer in blindem Wirken getriebenen Naturfraft auch auf bas Dafein einer einfichtigen und in fich ruhigen Geele geschlossen werben konnte2). Es ift wohl klar, bag eben biefer lette Beweis am besten ben Ginn ber Sankhya-Philosophie ausbruckt. Natur und Seele ober die Principien ber forperlichen und ber geiftigen Erscheinung find

<sup>1)</sup> Diefer Grunbfag wird auch von ber Bebanta geltenb gemacht. Taylor p. 115.

<sup>2)</sup> Ich will hier die lateinische ttebersetzung der Stelle des Isvaras Krischnas hersetzen, in welcher diese Beweise angegeben werden, um ein Beispiel von der Dunkelheit seiner Gedachnisverse zu geben. Es ist die 17 Stoka. Ideo quod consociatio propter alius causam fit, e contrario trium qualitatum et eas comitantium proprietatum, e moderatione, inde quod esse debet, qui fruatur, ex actione propter abstractionis causam (colligitur) esse Genium. Die Erklärung sindet sich in den Anmerkungen kassens und b. Colodr. p. 40. Die Ordnung der Beweise habe ich geändert, wie man leicht bemerken wird.

biefer Philosophie ebenso entgegengefett, wie ihre Erscheinung. Das rein Korperliche und fein Princip werben baber als etwas burchaus Unbewußtes, Blindes, aber in biesem Unbewußtsein außerlich Birtenbes und Gestaltenbes, zwar nichts Neues Erzeugendes, aber boch Verhaltniffe und Formen beständig Beranderndes gedacht, mabrend bagegen bie Seele von allem biefem bas Gegentheil ift und mit bem Principe bes Korperlichen nichts gemein hat, außer nur daß es Princip ist, wie bieses, b. b. unerzeugt, nicht geworben ift. Go wie die Natur ober bie Materie blind ift, so ift bagegen bie Seele ihrem Befen nach mit Erkenntnig begabt, so wie bie Natur thatig und erzeugend, fo ift bie Seele ihrem Befen nach nicht Urfache und nicht erzeugend; fie ift nur ein Buschauer besten, mas fich begibt; fie ift ein Frembling in ber Belt\*). Es beruht alfo biefe Lehre auf bem Bewußtsein von bem fpecifischen Gegensate zwischen Rorperlichem und Geiftigem, welcher auch auf die Principe beiber übertragen wird und fo einem ftrengen Dualismus gur Grundlage bient. Bon anbern bualiftifchen Lehren, welche auf benfelben Gegenfat fich jurudbeziehen, unterscheibet fich bie Sankhna nur baburch, baf fie bas Princip ber geiftigen Erscheinung als Bielbeit betrachtet, wahrend bas Princip ber torperlichen Erscheinung eine Einheit sein foll, welche fich jeboch in verschiedene Gestalten verwandeln fann. Die Bielheit ber Seelen wird baraus bewiesen, bag verschiedene Schicksale

<sup>\*)</sup> Isv. Crishn. 19. Ex eadem contrarietate demonstratur Genium esse testem, abstractionis studiosum, arbitrum, spectatorem, agendi inopem. Ib. 20.

von ihnen erfahren werben, verschiedene Lust und Unlust von ihnen gesühlt, verschiedene Beschäftigung ihnen zu Theil wird. Die eine stirbt, während die andere lebt; die eine hat diesen, die andere einen andern Körper\*). Es scheint hierbei die Ansicht zum Grunde zu liegen, daß die strenge Einheit einer jeden Seele für sich zu gleicher Beit entgegengesetzte Zustände in ihr nicht zulassen könne. Für die Einheit des körperlichen Princips wird weiter kein Grund angesührt außer dem vorher schon berührten. Es mochte den Lehrern der Sankhya der Gedanke vorschweben, daß erst durch die geistige Resserion ein Für-sich-sein der Dinge und dadurch Einheit und Vielheit in der Welt sich bilden könne.

Nur durch die Berbindung dieser beiden Principien entsteht die Welt nach der Ansicht der Sankhya; aber beide Gründe haben hierbei eine entgegengesette Rolle, welche ihrer Eigenthümlichkeit gemäß ist. Nicht wie der thätige und lebensvolle Grieche dachte sich der nach Ruhe sehnsüchtige Orientale die Seele. Sie ist ihm nicht eine bildende, Ordnung und Schönheit in der Welt werkthätig schaffende, die Materie beherrschende und belebende Kraft, vielmehr weder Lust, noch Kraft zur That sindet man in ihr; schauen, das ist ihr Wesen; nur das Juschauen kann von ihr in die blinden Kräfte der Natur kommen; nicht erzeugt ist sie, aber auch nicht erzeugend. Dies hat man überall bei der Betrachtung der Lehre der Sankhwa über die weltlichen Dinge und Erscheinungen sessel

<sup>\*)</sup> Isv. Crishn. 18; Colebr. I, p. 40.

burchaus nichts thun, sondern nur leibend gegen bie Erscheinungen fich verhalten foll, welche in Berbindung mit Die Seele ift ohne Thatigkeit ihr die Natur erzeuge. ober Handlung. Ein Frembling in biefer Welt, nimmt fie in ihrer Berbindung mit ber Natur nur ben Schein bes Wirkens an, so wie auch bie korperliche Natur in ihrer Berbindung mit ber Seele nur ben Schein ber Empfindung annimmt '). Dagegen die thatige Kraft in der Bilbung ber Welt ift bas andere Princip, bas Nicht-Erzeugte, aber Erzeugende. Es ift ein lebendig, aber blind So wie die Milch unbewußt fich entwickelnbes Wefen. wirkt, welche bem Kalbe Nahrung gewährt, fo wirkt bie gebarenbe Rraft ber Matur ohne Bewußtfein; fie ift wie bie Tangerin, welche bem Kreife ber Bufchauer fich gu schauen barbietet; fie wirtt, bamit bie Geele fie: schaue; fie treibt ein Geschaft, welches von ber Seele ihr nicht vergolten werben tann, weil biefe feine wirkfame Befchaffenheiten hat 2). Ein Bild, welches von ben inbischen Philosophen in verschiedener Absicht gebraucht wird, vient ber Santhya jur Erlauterung biefes Berhaltniffes. Grunde ber Welt verbinden sich in ber Schopfung mit einander wie ber Blinde mit dem Lahmen, ber eine um zu tragen und geleitet zu werben, ber andere um getras gen zu werben und zu leiten. Der Seele fehlt die Rraft zu geben, zu handeln; ber Natur bie Kraft ihren Weg zu

<sup>1)</sup> Isv. Crishn. 19; 20. Inde fit, ut e conjunctione cum hoc (Genio) corpusculum, sensu destitutum, induat speciem sentiendi; et peregrinus ille (Genius) agentis instar compareat, agentibus solummodo qualitatibus. Colebr. I, p. 42.

<sup>2)</sup> Isv. Crishn. 57; 59; 60; Colebr. I, p. 42.

sehen; bas, was ber einen fehlt, erseth bie andere; so entwickelt sich aus ihnen beiben bie Schöpfung in ihren geistigen und körperlichen Erscheinungen \*).

Wenn wir nun in die Ableitung ber weltlichen Erzeugniffe eingeben, welche bie Natur mit ber Seele fich verbindend hervorbringt, so haben wir im Allgemeinen gu bemerken, bag in ihr bie Sankhva zwar nicht eine so ftreng begriffsmäßige Eintheilung burchgeführt hat, als in bem Beginn ihrer Lehre, bag aber boch theils nicht verkannt werden kann, wie in berselben eine bestimmte Uns ficht von ber Ratur ber Dinge vorwaltet, theils bie Busammenoebnung ber Begriffe von einer nicht unwissenschaftlichen Betrachtung ber Erfahrung geleitet wirb. Diefe Begriffe scheinen übrigens in ber Borftellung ber Inber eine fehr allgemeine Anerkennung gefunden zu haben, wir wollen nicht entscheiben, ob durch ben Emflug ber Samthya = Philosophie ober unabhängig von bemselben. Busammenordnung ber Begriffe bezeichnet eine Reibe abfleigender Grade, worauf wir schon baburch aufmerkfam werben muffen, daß fie im Gamen ben beiben Gliebern ber zum Grunde liegenden Eintheilung, welche wir noch nicht betrachtet haben, fich unterordnet, nemlich bem Ergeugten, welches auch erzeugt, und bem Erzeugten, welches nicht erzeugt. Offenbar ift bas Lettere geringeres Werthes, als bas Erfiere. Auf einen folchen Grabum-



<sup>\*)</sup> Isv. Crishn. 21. Conjunctio Genii, (eam) conspicere et dein sesse abstrahere studentis, atque originis (Procreatricis) fit tamen, licet claudi veluti et eacci; hinc efficitur creatio. Colebr. I, p. \$2.

terschied in ber Betrachtung ber weltlichen Dinge führt auch eine Eintheilung, welche in ber Sankhya nicht me niger als in allen übrigen philofophischen Lehren ber Inber herrscht und welche wir bier sogleich erwähnen wollen, weil fie von entschiedener Bebeutung für bie Betrachtung aller Grundbegriffe ift. Wir meinen bie Gintheilung ber Beschaffenheiten (Qualitaten), wie man gewöhnlich überfest, ober ber Grabe bes weltlichen Dafeins, wie wir fagen wurden, wenn wir allein die Stellung ber Begriffe au berudfichtigen batten\*). Solcher Grabe werben brei angenommen. Der bochfte ift bie Gute, welche aufwarts treibt, wie bas Feuer, die Ursach ber Tugend und ber Sludfeligkeit; ber niedrigfte ift die Finfterniß, schwer wie Baffer und Erbe, bie Urfache ber Stumpfheit und ber Laus schung; swischen beiben in ber Mitte feht bie Thorheit ober bie Leibenschaft, welche als veränderlich und bewege lich beschrieben wird, wie bie Luft, bie Ursache bes Lasters. In ben Gottern bat bie Gute bas Uebergewicht; ihnen find Leibehschaft und Kinfterniß fremd; barum find fie außerft gludlich. Bei ben Denfchen herrscht bie Leibenfchaft vor; Bute und Sinfterniß find ihnen Fremblinge; beswegen find fie vorzugsweise elend. In ben Thieren endlich ift Die Finfterniß überwiegenb; Gute fehlt ihnen, ebenso wie Leibenschaft; beswegen find bie Thiere aufs Leugerfte



<sup>\*)</sup> Das sanstritische Bort leutet guna. Lassen sans guna apud Sankhyicos materiae innata êrsepteta per tres gradus ascendens atque considens. Sunt tres materiae cum arcu vel lyra comparatae tensiones et reddi potest guna haud inepte per potentiam. Of. Colebr. I, p. 35.

bumm'). Diese brei Grade bes weltlichen Daseins scheis nen von der Sankhya auch mit der Erzeugung der versschiedenen untergeordneten Principien in Verbindung ges bracht worden zu sein, so daß sogar einige Anhänger dies ser Lehre sie selbst zu den Principien zählten?). Die Ans deutungen hierüber bedürfen aber noch einer genauern Entswicklung, als sie bisher erfahren haben.

Wenn nun die Sankhya in der Aufzählung biefer brei Grabe gewohnt ift, von bem hohern zu bem niebern berunterzusteigen, fo steht bies mit ihrer Beise in ber Aufgablung ber abgeleiteten Principien in vollkommener Uebereinstimmung. Es scheint eben in ber Denkart ber Drientalen zu liegen aus bem Bollkommenen allmählig bas mehr und mehr Unvollkommene hervorgeben zu laffen. Das Bollkommene wird aber von ber Sankhya als bas Geistigere gebacht. Obgleich von ihr die erzeugende Kraft als eine blinde Dacht geschilbert wird und ihr Begriff zuweilen bem Begriffe bes Korpers gleichgeachtet zu werben scheint, weil in ihr bas Princip bes Korperlichen liegt, fo find boch ihre ersten Erzeugnisse keineswegs grob forperlicher Natur, welches man wohl nur baraus erklaren kann, bag bie Lehre ber Sankhna wesentlich barauf ausging, ben Begriff ber Seele in ben icharfften Gegensat gegen alles Sinnliche zu ftellen, baburch aber auch gezwun-

<sup>1)</sup> Colebr. I, p. 35; 39; 40; Isv. Crishn. 13. Hier werben bie brei Grabe burch essentia, impetus und caligo bezeichnet. Humsbolbt überseit Wessenheit, Irbischheit und Dunkel. Ueber bie unter bem Ramen Bhagavab-Gita bekannte Episobe bes Masharata S. 28 f.

<sup>2)</sup> Colebr. I. p. 85. Bergl. Isv. Crishn. 25; Sumbotht a. a. D.

gen wurde, die simmlichen Bewegungen in unserem Innern als etwas der Seele Unwesentliches, ihr außerlich Angekommenes und daher auch als einen seinen Körper zu betrachten. Diese Richtung hat sie die an die außerste Grenze verfolgt, wie wir sogleich aus den ersten Begriffen sehen werden, welche aus der erzeugenden Kraft der materiellen Ratur hervorgehen sollen.

Das Erste, mas biefer entfließt, ift ber Beift ober bie Bernunft, welche als bas oberfte Princip ber weltlichen Dinge auch bas Große genannt wirb'); benn es bringt alles Uebrige hervor ober läßt es aus fich bervorgeben. Bon ben Sankbya-Philosophen, welche fich ber Lebre ber Beba's anschließen, wird es auch als bie gottliche Dreiheit Alle übrige vernünftige Wefen find nur feine Theile und von ihm ausgeflossen. Der Begriff bes bochften Gottes hat biesen Philosophen feine andere Bebeutung, als dies erfte Erzeugte zu bezeichnen 2). Sie leugnen ausbrudlich einen von ber Natur unabhängigen Gott, als welcher weber offenbart sei in ben Ueberlieferungen, noch durch bie Sinne wahrgenommen ober burch Schluffe nachgewiesen werben konne. Denn bie Wirkungen, welche gum Beweise haben bienen follen, wie follten fie von einem bochften, volltommenen Wefen ausgehen? Bon ber Ratur losgeloft, unberührt baber von ben Bewegungen bes Bewußtseins und von ben übrigen Neben ber Natur, wurde es feinen Beweggrund gur Schopfung gehabt haben; bagegen burch bie Natur gefesselt, wurde es nicht fabig ge-

<sup>1)</sup> Isv. Crishn. 22; Colebr. I, p. 50.

<sup>2)</sup> Colebr. l. l.

Gesch. b. Phi. IV.

wesen sein zur Schöpfung. Die Leitung bes Geschehens verlangt Busammensein mit bem, mas geleitet wirb, fo wie bas Eisen angezogen wird vom Ragnet. kann keine reine und vollkommene Seele ber Grund ber entstandenen Belt fein und nur bie Bernunft, welche von ber Natur erzeugt worben, kann als das betrachtet werben, von welchem Alles abhangt. Dieses Große aber, biese Bernunft wird von ber Sankhya als die allgemeine Quelle aller einzelnen vernünftigen Befen angefeben. Es muß als verganglich betrachtet werben, so wie Alles, was in ber Berbindung ber Natur mit ber Bernunft, von jener erzeugt, entstanden ift: es ift nur eine endliche, eine vergangliche Bernunft '). Diesem erften Erzeugniffe ber Natur schließt fich nun als bas zweite bas Gelbftbewußtfein an, welches ben Begriff bes 3ch zu allen Empfindungen und Gebanten bingufugt. Es geht aus ber Bernunft bervor und erzeugt die übrigen Principien, welche ber finnlichen Erscheinung jum Grunde liegen. In ihm, dies laßt fich errathen, wird ber Grund ber Bielheit ber vernunftigen Wefen in ber Welt ausgebruckt, benn burch bas Selbstbewußtfein find bie vernünftigen Wefen von einander getrennt, ein jebes fur fich. Die Gelbftsucht, bas Bose, ber Jerthum kommt baburch in bie Welt2). Daran schließt fich benn auch bas Sinnliche an; boch nicht me mittelbar; benn bie Sankhna geht in ber herabsteigenben Reibe ber Entwicklungen aus ber Natur nur fehr allmablig ju Berte und läßt baber aus bem Gelbstbewußtsein

<sup>1)</sup> Colebr. I, p. 37.

<sup>2)</sup> Colebr. I, p. 30; Isv. Crishn. 24.

vor dem Sinnlichen erst funf nicht-wahrnehmbare Gründe der fünf Clemente ausstließen. Nicht mahrnehmbar sind biese für uns, wahrnehmbar sind sie für höhere Wesen. Da diese fünf Gründe der Clemente sich wirksam erweisen, indem sie die wahrnehmbaren Clemente aus sich ausstließen lassen, gehören sie noch zu dem Gliede der obersten Einstheilung, welches alles Erzeugte, aber auch wieder Erzeugende in sich umfaßt \*).

Aber hiermit ift auch Alles erschöpft, was biefem Gliebe angehort. Es folgen nun bie reinen Erzeugniffe ber Natur, welche nichts weiter vollbringen, sonbern nur Produkte und Erscheinungen einer andern Kraft find. Diese find erft bas grob Sinnliche, was auch von unsern Sinnenwerkzeugen mahrgenommen werden tann. Der am meisten burchgreifenben Ordnung nach, welche wir gern zur Anschauung bringen mochten, werben biese Dinge je funf und funf aufammengestellt. Es find funf Bertzeuge bes Sinnes, welchen funf Werkzeuge ber Thatigkeit zur Seite fteben, nemlich bie Bunge als Werkzeug ber Sprache, bie Sanbe, bie Fuße, bie Eingeweibe, welche ber ernahrens ben und absondernden Thatigkeit vorstehen, und die Berkzeuge ber Fortpflanzung; ben funf Wertzeugen bes Ginnes werben alsbann auch funf Elemente gur Seite geftellt, indem nach ben Borftellungen ber Sankhya, fo wie ber meiften indischen Systeme, ein jedes Element einen Sinn verlangt, burch welchen es mahrgenommen wird. Das fünfte Element ber Sankhpa, welches man in unpaffender Bergleichung ben Aether zu nennen pflegt, foll bem

<sup>\*)</sup> Colebr. I, p. 30; Isv. Crishn. 38.

Gebor entsprechen. Go weit find biese Bestandtheile ber finnlichen Belt in einer gleichmäßigen Ordnung. bereinstimmung mit andern Spstemen fügt ihnen aber bie Santhya noch einen anbern Bestandtheil zu, welcher zwiichen bie funf Berkzeuge bes Sinnes und bie funf Bertzeuge ber Thatigkeit eingeschoben wird, als ben Bereinis gungspunkt aller bilbend und die Ginheit der finnlichen Person barftellend. In feiner Beziehung ju ben Ginnen wurden wir benselben ben innern Sinn ober ben Gemeinfinn nennen; in seiner Beziehung zu ben Bertzeugen ber Thatigkeit wird er als bie Gesammtheit ber finnlichen Begehrungen gebacht'). Darin bag biefes finnliche Bewußtfein von bem Gelbstbewußtsein unterschieben wirb, brudt fich fehr bestimmt bie Reigung aus, bie innere Entwidlung unserer finnlichen Borftellungen auf eine bobere und allgemeinere Kraft zuruckzuführen und fie baburch von unserer mabren Derfonlichkeit, von bem Befen unserer Seele loszulosen. Dieses Bestreben scheint sich auch in ber Unterscheibung geltend zu machen zwischen einer feis nern Person, welche bauerhafter sein soll als bie mahr= nehmbare, und zwischen ber geistigen Schopfung unserer Vorstellungen2), wobei ich voraussehen mochte, daß man bieser feinern Person au ber sinnlichen Personlichkeit basfelbe Berhaltniß zugeschrieben habe, welches man ben nicht-wahrnehmbaren Grunden ber Elemente zu ben Eles menten felbst beilegte.

Dies ift die spstematische Anordnung, in welcher die



<sup>1)</sup> Colebr. I, p. 30 f. Isv. Crishn. 25 ff. Die Einheit ber finnlichen Person überseht Laffen animus, Isv. Crishn. 27.

<sup>2)</sup> Colebr. p. 32; 33.

Dinge biefer Belt und ihre Grunde von ber Santhwa= Philosophie gebacht werben. Sie soll uns zu ber Ueberzeugung führen, baf Alles, was in biefer Welt geschieht, nicht ein Werk ber Seele ist und bie Seele burchaus nicht betrifft. Dies ift bie mabre Biffenschaft ber Geele, burch welche fie befreit wird von jeber weltlichen Beunruhigung. Denn wenn fie nur einmal bie Erkenntnig erlangt bat, daß alle Erscheinungen ber Natur weber von ihr hervorgebracht werben, noch fie berühren, so wird fie auch gang gleichgultig ihnen auschauen konnen. Sie erkennt fich als= bann als frei von allen Bewegungen ber Natur, als ein für fich bestehendes Wefen. 3mar die Bewegungen bleiben noch nach wie vor, bie Seele behalt noch ben Rorper bei, so wie bas Rab bes Topfers fortfahrt fich zu breben, wenn es auch nicht mehr gebraucht wird; aber jene Bewegungen kummern bie Seele nicht mehr; sie baben keinen Gebrauch mehr für fie; benn nur bazu find fie bestimmt gewesen, ihr die Wiffenschaft von fich selbst zu verschaffen '). Gine folche Befreiung ber Geele burch Wiffenschaft nimmt bie Sankhya als schon im gegenwartigen Leben moglich an, boch scheint sie bieselbe in biesem Leben für etwas Borübergebendes zu halten, indem boch bie Seele ihrer Berbindung mit bem Korper sich nicht ganglich entziehen kann. Bollfommener baber ift ihr bie Befreiung, welche ber Beise nach bem Tobe gewinnt, eine Befreiung ohne Ende. Er ift jest ber Seelenwanderung enthoben 2).

<sup>1)</sup> Isv. Crishn. 67.

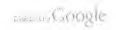
<sup>2)</sup> Ib. 68.

Es ift freilich ein schwer zu überwindender Biberspruch in biefer Borstellungsweise; fie bat ibn jedoch gemein mit allen ben Unfichten, welche irgendwie einen reinen Schein annehmen. Diese sest bas Bitten, b. b. bie Pein ober bas Leiben ber Seele in Beziehung auf Die Ratur als einen folden reinen Schein; fie gerath aber eben baburch auch in bie Bebrangniß, ihn zu erklaren. Da nimmt fie nun freilich att, baf bie Ratur ber Geele biefen Schein vormache; fie zeigt fich ber Seele, bamit in biefer die Wissenschaft von fich selbst entstehe. Alles thut Die Ratur nur ber Geele wegen. Aber was bewirkt fie in der Geele? Sie foll die Seele befreien, ihr Biffenschaft gewähren; aber, wie bie Santhya eingesteht, bie Seele ift gar nicht gebunden; es ift nicht sowohl fie, welche in Berbinbung mit ber Natur tommt, als bie Natur es ift, welche, indem fie verschiedenen Geelen fich berbindet, ben Rreis der Ausfluffe und ber Erscheinungen durchläuft, fich bindet und fich befreit. Es kann alfo auch die Geele nicht befreit werben; die Wiffenschaft, welche in ihr ents fteben foll, ift nur bie, bag fie befreit zu werben nicht braucht \*). Sollte nun biese Wiffenschaft bie Seele boch irgendwie zu einer anbern und beffern machen, als fie fruber icon war? Go bewirfte ja boch bie Ratur etwas in ber Geele, was fo eben als Schein ausgegeben worden Alle bie Birkungen ber Natur in ber Seele, worauf boch bie Wahrheit aller Raturwirkungen hinaustaufen foll, verschwinden bamit wieder und es mag baraus erklart werben, bag viele Anhanger ber Sankhya die Natur felbst für

<sup>°)</sup> Ib. 56.

Schein erklarten'), eine Ansicht, welche wir jedoch nicht für den ursprünglichen Sinn dieser Philosophie ausgeben möchten. Denn der wesentliche Charakter ihrer Lehre liegt doch in der Annahme des reinen Gegensages zwischen Körperlichem und Geistigem und eine einseitige Aushebung dieses Gegensages durch Bernichtung der Natur konnte am wenigsten geeignet scheinen, über die Schwierigkeiten wegzukommen, welche die Durchsührung des Gegensages herbeisühren mußte, indem dadurch nur die Einheit in der Welt ausgehoben worden wäre, weil die Seelen nach der Lehre der Sankhya gar keinen Zusammenhang unter einzander haben. Es scheint uns daher, als wenn es eher der Yoga als der Sankhya angemessen gewesen wäre, die Natur für Schein zu erklären.

Wir haben über diese muthmaßliche Tochter ber Sankhya, über die Yoga, noch einige Worte hinzugufügen. Auf Weniges mussen wir uns beschränken, weil wir nur sehr unbedeutende Ueberlieserungen über sie haben 2). Nicht viel mehr wissen wir von ihr zu sagen, als daß sie meistens mit der Sankhya übereinstimmt, aber darin von ihr abweicht, daß sie einen hochsten Gott annimmt, welcher Alles regieren, welcher eine Seele oder ein Geist sein soll, von andern Seelen unterschieden, ungestört von



<sup>1)</sup> Colebr. I, p. 80. Seboch nur spatere, wie es scheint, benn Colebr. beruft sich auf Purana's.

<sup>2)</sup> Ich muß hierbei bemerken, baß ber Name Yoga (Berbindung, Bertiefung) bei ben Inbern von sehr weiter Bedeutung ist. Alle Zauberei wird Yoga genannt. Auch die Lehre im Bhagavab-Gita heißt Yoga. Dier ist nur von ber Yoga bes Patanbschali die Rebe.

ben Uebeln, von welchen biese betroffen werben, frei von guten und von bofen Thaten und ihren Folgen, frei von Borftellungen ober verganglichen Gebanken. Gott, lehrt bie Yoga, ift unenblich, ohne Unfang und ohne Enbe. er ift allwissend und ber Lehrer ber ersten Besen, ber Gotter '), welche, wie es scheint, wieber als Lehrer ber Menschen gebacht werben. Wir wiffen nicht zu fagen, in welchem Berhaltnif bie Unhanger biefer Lehre bas bochfte Befen zur Belt und zu ben Seelen fich benten Db man bie Natur felbft nur als einen Musfluß ber bochsten Seele betrachtete? Dber als einen blogen Schein, als eine Tauschung, welche ben einzelnen Seelen in ihrer Absonderung von Gott wiberfahrt? Db man bie einzelnen Seelen als Ausflusse ober als Theile Gottes fette 2)? Ober ob man vielleicht gar die Natur und bie Gottheit für eins und baffelbe, bie einzelnen Geelen aber und die einzelnen Rrafte ber Natur für verschies bene Ausfluffe Gottes ansah? Ueber alle biefe Fragen erwarten wir noch Belehrung von spatern Untersuchungen 3). Wenn auch bie Yoga mehr als bie Sankhpa mit frommen Uebungen fich beschäftigt und bagegen die miffenschaftlichen Untersuchungen mehr vernachlässigt haben sollte, so

<sup>1)</sup> Colebr. I, p. 37 ff.

<sup>2)</sup> Dies nimmt Winbischmann an a. a. D. S. 1887, welcher in seinen Untersuchungen über die indische Philosophie sich auch auf ungebruckte Quellen beruft. Nach ihm ist Sott die Einheit aller Seelen. Sonst anders. S. weiter unten.

<sup>3)</sup> Sie finb besonbers schwierig zu beantworten, weil es babei nicht leicht ift, ben Unterschied gwischen ber Joga bes Patanbicali und ber Poga ber Bebanta festzuhalten.

muß man boch wohl annehmen, daß sie, indem sie der Lehre der Sankhya sonst sich anschloß, ein Mittel gesucht haben mochte den schrossen Gegensah, welchen diese zwisschen Geele und Natur setze, auf irgend eine Weise zu überzwinden oder zu sanktigen. Und eben aus diesem Streben, mochten wir annehmen, habe sich die Yoga aus der Sanzkhya entwickelt.

Bei allen biefen Zweifeln feben wir nur fo viel, bag bie Yoga bie Berubigung, ben 3wed ihrer Lehre, geminnen will, indem die einzelne Seele in Gott fich versenkt. Es ift ein ekstatischen Buftand, welchen sie sucht, burch Einhaltung ber Thatigkeit bes Denkens'), indem ber Schauenbe in feiner eigenen Geftalt fich befindet, mabrend in unserem gewöhnlichen Denken bie Thatigkeit in Beweisen, Zweifeln u. bergl. fich bewegt2). Bon allen biefen Thatigkeiten foll uns eine vollige Rube befreien, welche in ber Betrachtung ber Einheit eintritt. Da werben bie Unterschiebe zwischen Wort und Sache, zwischen Natur und Geift aufgeloft; bas besondere Dasein verschwindet und geht in Gott über 3). Die Mittel, burch welche bie Yoga einen folden ekstatischen Bustand erreichen will, verfolgen im Allgemeinen bie Anficht ber Sankhya von ber volligen Richtigkeit ber naturlichen Erscheinungen fur bie Seele; alle hoffnung auf weltliche Gludfeligkeit follen

isse in Google

<sup>1)</sup> Yoga-Sutra nach ber Uebersegung von Rosen b. Winbischmann a. a. D. S. 1880.

<sup>2)</sup> Cbenbaf. a. a. D.

<sup>3)</sup> Winbischmann a. a. D. G. 1881 gum Theil nach indischen Commentaren.

ben Uebeln, von welchen biefe betroffen werben, frei von auten und von bofen Thaten und ihren Folgen, frei von Vorstellungen ober verganglichen Gebanken. Gott, lehrt bie Yoga, ist unendlich, ohne Anfang und ohne Ende, er ift allwiffend und ber Lehrer ber erften Befen, ber Gotter '), welche, wie es scheint, wieder als Lehrer ber Wir wiffen nicht zu fagen, Menschen gebacht werben. in welchem Berhaltniß bie Unhanger biefer Lehre bas bochfte Befen zur Belt und zu ben Geelen fich benten Db man bie Natur felbft nur als einen Musfluß ber hochsten Seele betrachtete? Dber als einen bloßen Schein, als eine Tauschung, welche ben einzelnen Seelen in ihrer Absonderung von Gott wiberfahrt? Db man bie einzelnen Seelen als Ausflusse ober als Theile Gottes sette<sup>2</sup>)? Ober ob man vielleicht gar bie Natur und bie Gottheit fur eins und baffelbe, bie einzelnen Geelen aber und die einzelnen Rrafte ber Natur für verschies bene Ausfluffe Gottes anfah? Ueber alle biefe Fragen er= warten wir noch Belehrung von spatern Untersuchungen 3). Wenn auch die Yoga mehr als die Sankhya mit frommen Uebungen fich beschäftigt und bagegen die wissenschafts lichen Untersuchungen mehr vernachlässigt haben sollte, so

<sup>1)</sup> Colebr. I, p. 37 ff.

<sup>2)</sup> Dies nimmt Winbischmann an a. a. D. S. 1887, welcher in seinen Untersuchungen über die indische Philosophie sich auch auf ungebruckte Quellen beruft. Nach ihm ist Sott die Einheit aller Seelen. Sonst unbers. S. weiter unten.

<sup>3)</sup> Sie sind besonders schwierig zu beantworten, weil es dabei nicht leicht ist, ben Unterschied zwischen der Yoga bes Patanbicali und ber Poga ber Bedanta festzuhalten.

muß man boch wohl annehmen, daß sie, indem sie der Lehre der Sankhya sonst sich anschloß, ein Mittel gesucht haben möchte den schrossen Gegensah, welchen diese zwisschen Seele und Natur setzte, auf irgend eine Weise zu überwinden oder zu sanktigen. Und eben aus diesem Streben, möchten wir annehmen, habe sich die Yoga aus der Sanskhya entwickelt.

Bei allen biefen 3meifeln feben wir nur fo viel, bag bie Yoga bie Beruhigung, ben 3wed ihrer Lehre, gewinnen will, indem die einzelne Seele in Gott fich verfenkt. Es ift ein ekstatischen Buftanb, welchen fie fucht, burch Ginhaltung ber Thatigkeit bes Denkens'), indem ber Schauenbe in feiner eigenen Gestalt fich befindet, wahrend in unserem gemobnlichen Denken bie Thatigkeit in Beweisen, 3meifeln u. bergl. fich bewegt 2). Bon allen biefen Thatigkeiten foll und eine vollige Rube befreien, welche in ber Betrachtung ber Einheit eintritt. Da werben bie Unterschiebe zwischen Wort und Sache, zwischen Natur und Beift aufgeloft; bas besondere Dasein verschwindet und geht in Gott über 3). Die Mittel, burch welche bie Doga einen folden ekstatischen Bustand erreichen will, verfolgen im Allgemeinen bie Anficht ber Sankhya von ber volligen Nichtigkeit ber naturlichen Erscheinungen für bie Seele; alle hoffnung auf weltliche Gluckfeligkeit follen

Date in Google

<sup>1)</sup> Yoga-Sutra nach ber Uebersehung von Rosen b. Winbischmann a. a. D. S. 1880.

<sup>2)</sup> Cbenbaf. a. a. D.

<sup>5)</sup> Winbischmann a. a. D. G. 1881 gum Theil nach inbischen Commentaren.

wir aufgeben. Aber es scheint babei auch bie Deinung einzutreten, ber Schein liege boch nur in ber Befonberung ber einzelnen Dinge ober ber einzelnen Seelen. Sonft find biefe Mittel außer ber Abstraction, welcher ber Geift fich ergeben soll, sehr finnlicher Art und von bemfelben Charafter, welchen wir auch in anbern Schulen inbischer Weisheit finden. Sie schließen sich jum Theil an relis gibse Gebrauche, Opfer u. bergl. an, indem jeboch anempfohlen wird, alle diese Gebrauche mit bem zu verschmelgen, was ber Gegenstand ber Berehrung ift, mit Gott. Bum Theil werden auch auffere Uebungen einer besondern Art vorgeschrieben, rubige, ungezwungene Stellung ober Lage bes Korpers, ein bestimmter, regelmäßiger Bechsel bes Aus- und Einathmens, bas Richten ber Aufmerkfamkeit auf bie Burgeln ober Anfange ber Empfindung ober bes Denkens, auf bie Spige ber Nafe, ber Junge, auf bie Mitte bes Schabels u. s. welches freilich in febr finnlicher Beife barauf hindeutet, bag gur Beruhigung unserer Seele bes Princip ber sinnlichen Erscheinung und des Denkens erkannt werben muffe. In biefer Betrach= tung ber weltlichen Dinge follen wir aber auch nur bie Gegenwart Gottes in Bilbern erblicken und baburch gu ber Anschauung uns vorbereiten, welche nicht Bilber, nicht vernünftige Thatigkeit, nicht Ichheit, sonbern Gottes Glanz erblickt. Da follen wir Alles burchschauen, Bergangenes und Bukunftiges, ben Lauf aller Beiten, bie Natur in ihrer gangen Ausbreitung; ba follen wir auch zu ber Macht gelangen, welche über die Korperwelt herrscht und bie Bunder des Yogi vollbringt. Auch der Glanz Gottes, ber Lichtwelt, scheint in biefer Philosophie febr finnlich gefaßt zu werden und sein Schauen noch nicht die hochste Stuse der Befreiung zu bezeichnen. Denn zuletzt sollen wir auch noch die Lichtwelt von dem Geiste unterscheiden lernen und so die Wurzel der Tauschung, die Ursache der Geburt in uns vertilgen. Zu dieser Vollsendung jedoch gelangen wir nur stusenweise, nur durch Geburten und Tode hindurch und wie ein Saamenkorn entwickelt sich unser Leben nur allmählig dis zu dieser Frucht. Hierbei scheinen nun die verschiedenen Stusen, welche die Sankhya angibt, zur Beschreibung der Leiter gesdient zu haben, auf welcher wir zur Vollendung emporzklimmen sollen 1).

Eine wie wichtige Lude wir hier offen lassen mussen, mochten wir jeboch andeuten, indem wir auf den Bhas gavad Sita verweisen, in welchem die Yogaskehre vorzgetragen werden soll. Mogen uns bald die Kenner des Sanstrit, welchen größere Schätze zu Gebote stehen, eine sicherere Aufklarung über diese Lehre mittheilen. Denn nach den Andeutungen, welche wir schon früher erwähnt haben, und nach andern Zeichen kann nicht wohl anger nommen werden, daß der Bhagavad-Gita die reine Yoga-Philosophie enthalte<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Winbischm. a. a. D. S. 1881 ff.

<sup>2)</sup> Schon B. von humbolbt hat hierauf aufmerksam gemacht an mehreren Stellen ber oben erwähnten Abhandlung. Besonders ist die S. 19 unt. angesührte Eintheilung ein Beweis, daß die Lehre der Sankhya nicht ohne Vermischung mit fremdartigen Begriffen von jener Schrift vorgetragen wird. Es wird auch nicht bloß die Joga, sondern auch die Bedanta von dem Gebichte empsohen. S. d. Uebers. von Wilkins p. 113; Schlesgel übersest (XV, 16) doctring theologica.

Die Lehre, welche bieses Gebicht vorträgt, schließt fich in sofern an die Sankhya an, als fie Seele und Natur einander in einer ftrengen Sonderung entgegensett und von ber Erkenntnig ber Natur bie Befreiung von ber Seelenwanderung abhangig macht. Beibe Glieber jenes Gegensates fteben fich einander entgegen, wie ber Stoff und ber Stofffunbige, bas Genoffene und bas Geniegenbe, bie thatige Urfach und ber Zuschauer. Doch bleibt auch bier bie Annahme, bag nur in ber Berbindung ber Ratur mit ber Seele bie Entstehung aller Dinge ihren Urfprung habe 1), nur bag biefe Berbindung auf einen bohern Geift zurudgeführt wird, welcher über biefer Belt steht und ber Grund sowohl ber Seele als ber Ratur, baber auch ihrer Berbindung unter einander ift. Denn wenn auch die Natur ewig und anfangslos heißt2), so ist boch die herrschende Ansicht, daß Gott, ber bochfte Geift ober bie bochfte Seele, Schopfer ber Belt ift, fo bag bie Anfangslofigkeit ber Natur nichts Anderes bezeichnen kann, als bag fie von Emigkeit an in Gott ift, benn bies wird allgemein als Grundsat angenommen, bag Alles, was ift,

<sup>1)</sup> XIII, 26. Bas überall entsteht wahrhaft, ob Festes, ob Be-

Durch bes Stoffs und bes Stoffskundgen Eingung, bas wiffe, Bharatas.

XIII, 83. Wie biese ganze Welt Gine Sonne, Glanz senbend, strahlend macht,

Den gangen Stoff ber Stofffunbge fo ftrahlen machet, Bha-

Rach ber Uebersehung humbolbt's a. a. D. S. 20; vergl. S. 27. 2) XIII, 19.

ewig ift in seiner Ursache '). Daher ift auch bas Schaffen Sottes nichts Unberes als ein Entlassen ber weltlichen Dinge aus fich zur Entftehung 2); fie geben aus Gottes Schoofe hervor, wobei auch wohl leise ein Geschlechtsunterschied ober eine Verschiedenheit der thatigen und der leis benben Ursache angebeutet wird', eine Ansicht, welche in Emanationslehren nicht selten fich außert; ober es wird auch die Meinung angebeutet, , daß alles Wahrhaftige in biefer Belt als ein Theil ber Gottheit angesehen werben burfe'). Der Gegensat zwischen bem Grunde und bem Ausgefloffenen wird burch bie Begriffe bes Einfachen und bes Mannigfaltigen bezeichnet'). Darauf bezieht fich benn auch ber Unterschieb, welcher zwischen ber hochsten Seele und ben getheilten Seelen in ber Welt gemacht wird, boch so, daß ein brittes Glied bemfelben sich anfügt, bie ungetheilte Seele in ber Welt, welche auf bem Gipfel ber Vollendung steht und beren Begriff wohl nichts Anderes bezeichnen tann, als bie einzelne Seele, fobalb fie zur Einficht

Date in Capogle

<sup>1)</sup> II, 12. In keiner Zeit ich nicht ba war, bu, biese Bolkersursten nicht, Und niemals werb' ich nicht ba sein; von jest fortan wir alle sind.

<sup>2)</sup> Humboldt S. 23.

S) Sbend. S. 22; XIV, 8; 4; Krischnas sagt: Mein Schoof die große Gottheit ist, in die ich lege meine Frucht, Und aller Wesen Ursprung fließt allein daraus, o Bharatas. Denn wo aus einem Schoof Körper entspringen irgend, Kunstis Sohn,

Der große Schoof bie Gottheit ift, ber Bater samengebend ich.

<sup>4)</sup> X, 41; 42.

<sup>5)</sup> VIII, 8; XI, 87.

ihrer Einheit und ihrer Einerleiheit mit Gott gekommen und baburch von ben Banden ber Erscheinung sich lose geloft hat ').

So wie nun biese Ansicht von ber Sankhpa-Lehre abweicht, indem fie nicht aus ber einzelnen Seele in ibrer Werbindung mit ber Natur, wie folde auch fein moge, fonbern aus ber bochften Seele, welche Alles umfaßt, ben Ursprung aller Erscheinungen ableitet, so muß fie naturlich auch einen anbern Weg fuchen gur Beruhigung und Befreiung ber Seele gu gelangen. 3mar erkennt auch fie bie Wiffenschaft ber Principien als wesentlich gur Befreiung ber Seele geborig an2), aber es verfteht fich, fie meint bamit eine andere Biffenschaft, nicht blos bie Biffenschaft von bem Befen ber Seele, wie es verschieben ift von ber Natur, fonbern bie Biffenschaft bes einen Princips ber Natur sowohl als ber einzelnen Seelen. Damit wendet fie fich den religiofen Lehren ber Beba's entschie= bener zu als die Sankhya, und ber Glaube wird beswegen auch als ein Erforberniß zur Erreichung ber Bertiefung in Gott angesehen3). Diese wird alsbann gebacht als eine Berbindung, welche bie Seele mit Gott eingeht, ja in welcher fie in Gott übergeht; in ihr wird ber Seele

XV, 16 f. Duo hi Genii in mundo exstant, tum dividuus, tum individuus; dividuus est animantium universitas, individuus in fastigio collocatus dicitur. Praeter hos autem est alius Genius supremus, summi spiritus nomine designatus, qui mundo tergemino penetrato eum sustentat, incorruptibilis, princeps.

<sup>2)</sup> XIV, 11.

<sup>3)</sup> VI, 47; XII, 2.

bie bochfte Gludseligkeit, die vollkommene Rube versproden '), eine Rube, welche burch bie Bewegung ber Principien, bie in ber Natur fortwirken, nicht unterbrochen werben foll. Denn biefe Principien find ja felbft, ber Gottheit entstam: mend, nur durch Gottes Wirkung in uns vorhanden, fie wirken bem Billen Gottes gemäß und baher ift es unfere Pflicht, fie in uns geschehen zu laffen, ohne eine Storung unseres Befens baburch zu befürchten. Gott ift bie Gabe ber Milbe, Gott ift bas Opfer, Gott ift bas Feuer bes Altars, von Gott wird bas Opfer vollzogen und Gott wird erworben von bem, welcher Gott allein jum Gegenstande feines Werkes macht 2). Es wird baber als bas mahre pflichtmäßige Berhalten, als ber mahre Beg zu unerschutterlicher Rube betrachtet, bag man ben Pflichten seines Standes, feiner Religion genüge, aber nicht aus Leibenschaft ober Begierbe, nach bem Erfolge bes Sanbeins ftrebend, fondern ohne alle Rudficht auf den Erfolg, nur weil es so Gottes Gebot ift, weil babin bie Gott entflossenen Principien ihre Richtung haben. So wird man von ben Reffeln bes Sandelns frei und handelt felbst im Handeln nicht. Das, was von Ewigkeit her in Gott war, bas erhalt nur baburch seine Erscheinung und ber Mensch ift babei nur bas Werkzeug ber gottlichen That 3).

<sup>1)</sup> IV, 10; VI, 15 ff.; XVIII, 53 ff. Denn mich erkennend geht wahrhaft in mich er ohne 3dgern ein.

<sup>2)</sup> IV, 24. Numen est in oblatione, numen in oleo sacro, numen in igne, numine litatur, ad numen iturus est ille, qui numen operando meditatur. Mit Berudfichtigung ber Uebers seeung von Bississ p. 54.

<sup>5)</sup> III, 8 ff.; IV; V; XVIII, 17; XI, 83; 84. Durch mich vor-

Der, welcher sich gegen die Beschaffenheiten, die ihn berühren, ganz gleichgültig verhalt, nicht verachtet das Licht der Beisheit, die Ausmerksamkeit auf weltliche Dinge und die Jerstreuung des Gedankens, wenn sie über ihn kommen, noch nach ihnen verlangt, wenn sie verschwinden, ein solcher hat den Einsluß der Beschaffenheiten überwunden; er ist dazu gemacht, in Brahm verschlungen zu werden').

## 2. Die Myana und die Baiseschika

Kein Gebiet der Wiffenschaft hat mehr die Ausmerksamkeit der indischen Gelehrten auf sich gezogen, als die Nyaya2). Eine Menge von verschiedenen Beweisarten und von Anweisungen, die Gegner zu widerlegen, wird in bestimmten Kunstausdrücken uns aufgezählt, ohne daß wir ihre Bedeutung und Jusammenordnung verstehen können3), und es geht uns hieraus nur hervor, daß die Philosophie der Inder mit großer Spissindigkeit sich entwickelt und burch eine Art des Streites sich hindurch gebildet haben muß, welcher in den mannigsaltigsten Wendungen die sormale Richtigkeit für sich zu gewinnen suchte. Da die

mals biefe gefclagen find icon; nur Werkzeug werbe Du. — Die ich gefclagen, Du schlag' unverzagenb.

<sup>1)</sup> XIV, 22 ff.; Ueberf. von Bilfins p. 110.

<sup>2)</sup> Colebr. I, p. 94.

<sup>3)</sup> Ib. p. 116 ff. Winbischmann a. a. D. S. 1904 ff. theilt eine Uebersegung bes ersten Buchs ber Rhaya-Sutra's mit und einen Auszug aus ben folgenden, gesteht aber, daß Manches nur vermuthungsweise wiedergegeben werden konnte, weil unsere Bekanntschaft mit der Terminologie der indischen Schulen noch zu unvollkommen sei.

Uebersetzungen und Auszüge, welche uns bisher aus ben Schriften ber Myana Dhilosophen gegeben worben find, fast nur eine burftige Aufzahlung ber Eintheilungen gewahren, so mage ich nicht zu entscheiben, in wie weit bie Untersuchungen ber Myaya über bie bialektische Korm unseres wissenschaftlichen Denkens Deutlichkeit und Umfang gewonnen haben mogen. Rur bies scheint ficher zu fein, daß fie nur einen geringen Grad in ber Genauigkeit ber Darftellung gewonnen baben. Dafür bient gum Bes weise bie Form bes Schluffes, für welche nicht brei, fonbern funf Glieber verlangt werben, von benen zwei offenbar überfluffig finb, mabrend ein brittes burch Einmis foung eines Beispiels fur ben allgemeinen Sat ungeborig erweitert wird 1). Dies scheinen auch alle Beweise mu zeigen, welche wir in ber Ausführung ber indischen Phis losophie finden. Ihre Darftellung ift schwerfällig und ohne genauen Busammenhang. Richt weniger bient bie gange Form ber Busammenftellung, in welcher die Lehre ber Ryang mitgetheilt wird, jum Beweise, bag es ihr nicht gelungen ift mit ber Renntnig ber außern Formen bet Darftellung auch in bas Innere ber Gebankenentwicklung einzubringen 2).

Date by Google

Colebr. I, p. 116 gibt folgendes Beispiel, welches die Kunstausbrucke der Ryapa erläutern soll: 1. Der hügel ist feurig.
 Denn er raucht. 3. Was raucht, ist feurig, wie ein Rüchenbeerd.
 Also der hügel raucht. 5. Daher ist er feurig. Ryapa Sutra bei Windischm. 82 — 88.

<sup>2)</sup> Rach Winbischm. a. a. D. ist bie Eintheilung ber Rhapas Sutra's folgende: im 1. Buche eine kurze Uebersicht über ben Inhalt ber ganzen Lehre; bann im 2. Buche vom Zweisel und Gesch. b. Phil. IV.

Da wir uns außer Stanbe feben, ben Bufammenbang ber formalen Logik, welche bie Nyapa vorträgt, zur Einficht zu bringen, fo fügen wir über biefelbe nur noch eine Bemerkung bei, welche uns baran erinnern mag, wie bie menschliche Bernunft unter allen Berhaltniffen auf abuliche Weise ihre Erkenntniffe auszubilden ftrebt, ohne nothig zu baben, burch Ueberlieferung auf biese Art ber Entwicklung geführt zu werben. Go wie Gofrates und bie Sofratifer insgemein auf bie Begriffserklarung als auf ben Grund aller Erkenntnig ihr Augenmerk richteten, fo finden wir basselbe Bestreben auch in ber Mpaya. Untersuchung läßt fie ausgeben von bem Borte, welches fie als eine Offenbarung betrachtet, benn es ift Anficht ber rechtgläubigen Inder, daß die Sprache nicht von Menfchen gebilbet, sonbern burch Offenbarung gelehrt fei. Un bas Wort aber soll bie Erklarung fich anschließen, welche ben wesentlichen Charakter bes Gegenstandes zu bestimmen habe, und erft biefer Erklarung foll bie weitere Unterfus dung über bie Richtigkeit und hinlanglichkeit ber Erklarung und über ben Gegenstand felbst folgen \*).

von ben Beweisen, im 3. Buche von bem zu Beweisenben, bem Gegenstande ber Erkenntniß, im 4. Buche Fortsetzung des Bosrigen in dem Sinne, daß hier nur die Gegenstände, von welchen wir und befreien sollen, und die Befreiung selbst abgehandelt werden; zulet wird im 5. Buche dann noch die sehlerzhafte Antwort und das Unterliegen im Streite abgehandelt. Dieser Abschluß des Wertes ist besonders merkwürdig. Auch Windsschaft a. a. D. S. 1910 sindet, daß bei den Indern nur Grundzüge einer solchen Spllogistif sich sinden, wie die Griezchen sie hatten.

<sup>\*)</sup> Ib. p. 94. Binbischm. a. a. D. S. 1914, wo gesagt wird, ber vollkommene Begriff ware ber Ryaya : Philosophie auch Besich

Es scheint, bag an die nothwendige Korm ber Erklarung andere Untersuchungen ber Mpapa ober ber mit ihr verbundenen Baifeschiffa fich angeschloffen haben; benn zwei ihrer fogenannten Kategorien beschäftigen fich mit ber Allgemeinheit und bem Unterschiebe, ben beiben Beftandtheilen ber Begriffserklarung. Man ftreitet gegen bie Bubbhiften, welche nur bas Dafein ber Einzelwefen zugeben, jebe Abstraction aber für Tauschung erklaren; man betrachtet baber bie Allgemeinheit als etwas Reales. Dabei wird auch bie Allgemeinheit ber Gattung unterschieden von der Allgemeinheit der Art, und man verfolgt bie verschiebenen Stufen ber Allgemeinheit von ber niedrigsten bis zur bochften. Die bochfte Allgemeinheit ist biefen Philosophen in bem Begriffe bes Seins ausgebrudt, welches von allen Dingen ausgesagt werbe, bie niedrigste Allgemeinheit bagegen ift ihnen die Einerleiheit bes individuellen Dinges, welche die Berschiedenheiten feis ner Buftanbe und Beschaffenheiten umfaffe \*).

Nun scheinen diese Lehren besonders darauf ausges gangen zu sein, die Unterschiede der Dinge zu untersuchen und nachzuweisen, wie viele und welche Arten des Dasseins angenommen werden mußten. Hierauf zielen ihre Beweise. Zuerst beweisen sie, daß die Seele sei, verschiesden von dem Körper, weil ihr Eigenschaften zukommen, welche von den Eigenschaften eines jeden andern Dinges

und Genuß bes Gegenstandes. Dies seit eine vollige Einisgung bes Gebankens mit dem Sein voraus.

<sup>\*)</sup> Ib. p. 112. Windischmann führt a. a. D. S. 1905, Rhana-S. 6, S. 1910 (vergl. Colebr. l. l. p. 96) ben Beweis aus Bergleichung an, über welchen bie Rhana weitlauftig sich aussprechen muß;

verschieben find. Ihr tommen ju Erkenntnig, Begehren und Verabscheuen, Wille, Luft und Unluft '). Sie ist bas, zu beffen Genuß ber Korper und alle Elemente finb 2). bierin ftimmen biefe Lehren mit ben übrigen orthoboren Philosophien ber Inder überein, daß ber Korper an fich keine Empfindung habe. Der zweite Gegenstand ihrer Beweife ift ber Leib, welcher als mit ber Seele verbunden angesehen wirb. Er ift ber Sig ber Sandlung ober ber Dube, ber Arbeit, welche nach ber Erreichung beffen ftrebt, was Bergnugen macht; er ift auch Sit ber Sinnenorgane und bes Gefühls von Luft und Unluft 3). Wir wiffen nicht, ob hierin ber Beweis für fein Dafein liegen foll. Auf jeben Kall ift er nur angebeutet. Es scheint aber, wenn ber Gebanke, welcher hierbei jum Grunbe liegt, barauf binausliefe, die Rothwendigkeit eines Berkzeuges barauthun, burch welches bie Seele außerlich au wirken und außerlich mabraunehmen befähigt wurde. Denn es ift an biefer Stelle nicht von ber Rorperwelt überhaupt bie Rebe, fonbern nur von bem Leibe als einem Berkzeuge ber Seele. Wir übergeben bie Eintheilung ber Arten ber Leiber, welche hieran fich anschließt, und bemerten nur, bag auch Leiber ber Pflanzen angenommen werben. auf folgt ber Beweis für bas Dafein ber Sinnenorgane. Dies zu beweifen ift ben Philosophen, von welchen wir fprechen, um fo nothwenbiger, je weniger fie ben Begriff

ich vermuthe, bas bies ber Beweis aus bem Allgemeinen ift; benn bie Bergleichung foll auf Gleicheigenschaftlichkeit beruben.

<sup>1)</sup> Ib. p. 97. Bergl. Ryana : Sutra 10 b. Windischm. S. 1905.

<sup>2)</sup> Ib. p. 97; 98.

<sup>3)</sup> L. I.

ber Sinnenwertzeuge in ber gewöhnlichen Bebeutung nebmen. Sie erklaren vielmehr, bas Organ bes Sebens fei nicht bas Muge, fonbern ber Strahl bes Muges, welcher nach bem Gegenstande bes Sebens fich binbewege, und bas Organ bes horens fei nicht bas Dhr, sonbern ber Aether (acasa), welcher von bem Dhre aus mit bem Gegenftanbe bes Gebors in Berbinbung ftebe. Daß folche Organe vorhanden, wird aus bem Borhandensein ber Bahr: nehmung bewiefen; benn Bahrnehmung fei ein Act, ein jeder Act aber fete ein Berkzeug voraus, burch welches er vollzogen werbe. Die funf außern Sinne baber find ber Baiseschika nicht, wie die Sankhya annehme, Umwandlungen bes Bewußtfeins, sonbern forverlicher Art '). hieraus folgt alsbann, als ber vierte Gegenstand bes Beweises, bas Dasein ber finnlichen Gegenstände?). In Berhaltnig gu ben funf Sinnen nimmt man auch funf Gegenstanbe berfelben, bie funf Elemente, an; bem Sinn bes Gebors wird bas funfte Element, welches zu feiner Eigenschaft ben Schall bat, jugetheilt. hiermit treten wir erft in bas Gebiet bes rein Korperlichen ein. Das Korperliche, fo wie es ber Babrnehmung erscheint, wird von ben Uns bangern bes Kanada ober ber Baifeschika : Philosophie als eine Zusammensehung betrachtet und zwar als eine innige (intimate) Busammensetzung aus gleichartigen Theilen, benn ungleichartige Theile, bies ift ihr Grundfat, geben

<sup>1)</sup> Ib. p. 99; Winbischmann a. a. D. S. 1912.

<sup>2)</sup> Auf die Autoritat eines spatern Erklarers fast Colebrote ib. p. 101 unter biesen Puntt die 6 Kategorien des Sanada, bes Stifters der Baiseschifta; es ift aber offenbar, welche Berwirrung hieraus entsteht; daher übergehen wir sie hier.

keine innige Berbindung ein '). Go wie nun biefe Philosophie überhaupt in ben Begriffen nach einer bestimmten Grenze, nach einem Sochsten und einem Niebrigften ftrebte, so suchte fie auch in ber korperlichen Busammenfegung eine außerfte Grenze, und es wird baber ben Unhangern bes Kanada bie Annahme kleinster und untheil= barer Korperchen Bugeschrieben. Muf ein Lettes, lehrten biese Philosophen, mußten wir kommen, sonst ware die Reihe der Forschung unendlich. Sollte bas Korpers liche aus unendlichen Theilen ausammengesett fein, fo wurde Alles unendlich und bas Groffeste bem Kleinsten gleich sein2). Alle aus Theilen bestehende Dinge sind aus ihnen entsprechenden burch die Berbindung verknüpften Dingen, wie bas Gewebe aus ben Faben; wo aber bie Trennung bes Theils und bes Getheilten aufhort, ba ift ein zur größeften Kleinheit gelangtes Atom ). Daraus wird geschloffen, bag bie Welt nicht entstanden sein konne aus bem lebenbigen Brahm, benn fonft mußte in ihr überall Lebenbigkeit fein 1).

Diese indische Atomenlehre weicht boch in wesentslichen Punkten von der griechischen ab. Sie sucht zuerst die Größe der Atome zu bestimmen, indem sie freilich auf willkurliche Weise ein bestimmtes Gesetz für die Zusammensetzung der Atome annimmt. Die erste Zusammens

<sup>1)</sup> Ib. 98. Winbischmann a. a. D. S. 1924 überseit: enge Relation.

<sup>2)</sup> Colebr. l. l. p. 105. Zu bieser Atomentehre erklart sich, wie es scheint, die Rnaya Philosophie nicht ausbrücklich. Windisch mann a. a. D. S. 1912.

<sup>8)</sup> Windischmann a. a. D. S. 1924 nach Sankara.

<sup>4)</sup> Cbenbaf. G. 1921.

fetung ift eine zweitheilige, als bie einfachfte, alsbann aber werben die zweitheiligen wieder in breitheiligen Busammensehungen mit einander verbunden und solche zweite Bufammensehungen je vier und vier bilben weiter neue Bufammensehungen und so weiter in auffteigender Babl fort\*). Aus diefer Anficht schreitet man nun gur Bestimmung ber Große eines Atoms fort burch bie Annahme, bag bie kleinste mahrnehmbare Große bem Sonnenstaubchen zutomme und bag bies eine Busammensetzung zweiter Art fei, alfo aus fechs Atomen beftebe. Das Atom bat bemnach die Größe des fechsten Theils eines Sonnenstäubchens. Wird nun hierdurch schon die Bufalligkeit in ber Berbinbung ber Atome, welche bie griechischen Atomistiter zuließen, auf ein gewiffes Gefet zurudgebracht, fo verschwindet biefelbe boch erft vollig burch eine andere Unnahme, in welcher bie indische Atomenlehre von ber griechi= schen abweicht. Sie sett nemlich eine hohere Kraft voraus, welche bie Atome mit einander verbindet. nige Berbindung ber Atome, aus welcher erft ein Korper fich bilben foll, ift zuerft nicht als ein bloges Rebeneinander= fein berfelben zu betrachten, sondern nur folche Atome tonnen sich mit einander innig zu einem wahrnehmbaren Rorper verbinden, welche burch eine besondere Anlage sich zu einander paffen. Daß fie aber wirklich mit einander fich verbinden, bagu gebort alsbann noch eine bestimmte



<sup>\*)</sup> Diese Ansicht hat Aehnlichkeit mit ber Pythagorischen Lehre von ber Jusammensehung ber Linie aus ber Berbindung zweier Punkte, von der Jusammensehung der Flache aus der Berbindung von drei Linien u. s. f. Sie scheint aber nicht so mathematisch ausgeführt zu sein.

Ursache, moge sie in dem schöpferischen Willen oder in etwas Anderem zu suchen sein. De offenbart sich in dieser Richtung der Baiseschika zugleich das Streben nach dem Kleinsten und auch die Forderung, es wieder durch ein Größeres, Allgemeineres, ja durch das Größte und Allgemeinste zu verbinden. Wir mussen bedauern, daß unsere Ueberlieserungen nicht ausreichen, diese Spuren weiter zu verfolgen.

Bis auf biesen Dunkt konnen wir eine bestimmte Kolge in ben Beweisen ber Mpapa : ober Baiseschika-Philosophie bemerken. Es liegt berfelben offenbar bie Unficht jum Grunde, bag bie Seele ber Mittelpunkt ift, von welchem bas Bange begriffen werben muffe; fie betrachten baber auch mohl bie Seele als bas Sobere, gegen bie korperliche Natur gehalten. Run schreiten Die Beweise von bem Sobern berunter zu bem Niebern in ununterbros chener Reibe fort, von ber Seele zu bem ganzen Leibe, bem Berkzeuge ber Seele, bann ju ben besonberen Organen ber Sinne, zulett gelangen fie zu ben unbelebten Gegenstanben ber Sinne, ju ben Elementen, und ju ben befonberften Beftandtheilen berfelben, welche auch zugleich als Bestandtheile bes belebten Korpers gebacht werben 2). In ben folgenden Bemeispuntten, welche von Colebroote auch bei weitem kurger und fehr ungenügend behandelt wor-

Colebr. I, p. 98. Concurrence of particles by an unseen or predestined cause and peculiar disposition of atoms. Ib.
 p. 105. Atoms concurring by an unseen peculiar virtue, the creative will of God, or time, or other competent cause.

<sup>2)</sup> Ib. p. 98.

ben sind, können wir eine so bestimmte Anordnung nicht nachweisen, nur so viel bemerken wir, daß sie sich wieder zu dem zu erheben beginnen, was auf die Seele sich bezieht, und es möchte wohl scheinen, daß in der Anordnung dieser Reihe der Beweise, der Sedanke des Aufsteigens von dem Niedern zum Höhern sich ausdrücken sollte. Was wir jedoch hierüber ansuhren, kann nur als Vermuthung gegeben werden.

Buerft wird bas Dafein bes Beiftes bewiesen, worunter richtige und falsche Borftellung, richtige und falsche Erinnerung zu verfteben ift. Man mochte bierbei wohl an bas Bewußtfein bes außerlichen Dafeins zu benten haben\*). Denn bavon unterschieben wird bas innerliche Bewußtsein, bas Selbstbewußtsein, welches auch wohl als ein sechster Sinn betrachtet wirb. Ranaba benkt fich baffelbe als ein Wefen für fich; auch als ein Utom wird es angesehen. Es ift bas Wertzeug gur Empfindung ber Luft und ber Unluft. Durch feine Berbinbung mit ben au-Bern Sinnen bringt es die Erkenntniß bes Aeußern hervor und bezeichnet bie Einheit, welche bie verschiedenen Empfindungen verschiedener Sinne in fich verbindet. ber Seele ift es verschieben, boch mit einer jeben Seele verbunden und für eine jebe einzelne Seele ift ein folches einzelnes Gelbstbewußtsein gesett. Sein Dasein als Ginbeit wird baburch bewiesen, bag verschiedene Empfindungen nicht zu berfelben Beit in berfelben Geele gum Bewußtfein kommen. Wenn bie Empfindungen schnell wechfeln, so entsteht wohl ber Schein, als waren fie zugleich im

<sup>\*)</sup> Rnana : S. 15 6. Windischmann a. a. D. S. 1905.

Selbstbewußtsein vorhanden, aber fie find boch nach einanber und ber Schein ihres Bugleichseins ift mit ber Art zu vergleichen, wie ein schnell gebrehter Feuerbrand als ein Feuerkreis fich barftellt '). Das Selbstbewuftfein in Luft und Unluft treibt jur Thatigkeit, welche ber barauf folgende Gegenstand bes Beweises ift; benn bie Thatigkeit geht barauf aus, die Unluft zu vermeiben und die Luft herbeizuführen 2). Aus ber That aber geht ber Febler hervor, welcher jebe Art bes Irrthums und ber Leibenschaft bezeichnet. Daburch wird die Seele an ben Korper gefesselt und bie Folge bavon ift die Seelenwanderung, inbem die Seele durch ben Rebler nach bem Tobe mit einem Leibe wieder vereinigt wird. hieraus aber folgt bie Wiebervergeltung im Guten und im Bofen. wird angenommen, daß felbst bie Luft, welche als Belobnung ber guten Thaten folgt, nur Qual ift. Bir burfen nicht hoffen, daß folche Luft frei fein werbe von ber Berganglichkeit, welche' in ber Seelenwanderung, in ber Unruhe ber Seele alles ihr Begegnenbe trifft; folche Luft wird verglichen mit bem Sonig, welcher mit Gift verfet ift. Befreiung vom Uebel ift ber lette Gegenstand bes Beweises. Bum Uebel aber, von welchem bie Seele befreit werben foll, wird Alles gerechnet, mas außer ber Seele ift und was ber Seele felbst begegnet, indem sie mit bem Leibe verbunden ift. Uebel ift ber Leib, Uebel find bie Sinne, die Gegenstande ber Sinne, alle Elemente, Bewußtsein bes Teugern, Bewußtsein feiner felbft, Tha-

<sup>1)</sup> Colebr. p. 99; 100; 104; 113.

<sup>2) 4</sup>b. p. 110; 118.

ten und Lust und Unlust. Bon allem biesem muß sich bie Seele abscheiden, indem sie über sich selbst zur reinnen Erkenntniß gelangt, ihr eigenes Wesen sich vergegens wärtigt durch das Mittel der heiligen Wissenschaft.). So wird das Höchste erlangt; so verspricht auch diese Philosophie das, was die Inder als den höchsten Iweck ansehen, die höchste Glückseligkeit in völliger Ruhe der Seele.

Bir können biese Zusammenordnung indischer Unfichten, welche offenbar einen wiffenschaftlichen Charafter bat, nicht verlaffen, ohne einige Punkte zu bemerken, in welden ber vor und liegende Bericht für luckenhaft angese= ben werben muß. Der eine Puntt ift unleugbar. brooke erwähnt, bag unter ber Seele, in Beziehung auf welche die ganze Untersuchung geführt wird, die lebendige Seele ber einzelnen Person verstanden werbe, welche ben Körper belebt. Deswegen werbe auch ausbrucklich gesagt, baf es viele Seelen gebe. Bon biefen aber wird bie bochfte Seele unterschieben, ber Sit ewiger Wiffenschaft, an welche keine Leibenschaft hinanreiche, welche bewiesen fei als ber Schopfer aller Dinge, fo wie auch fcon fruber ber schöpferische Wille als bie Kraft erwähnt wurde, welche bie Atome verbinde2). Aber weber ber Beweis, burch welchen man aus ber Schopfung auf ben Schopfer schloß, noch bas Berhaltniß, in welchem er gebacht werben foll zu ben übrigen Dingen und zu ber Seele, in ihrer Anechtschaft und in ihrer Befreiung, wird weiter

<sup>1)</sup> Ib. p. 114; Windischm. a. a. D. S. 1912 Anm.

<sup>2)</sup> Colebr. l. l. p. 97; p. 110.

auseinanbergesett. Der unbestimmte Ausbrudt, Schopfer aller Dinge, tann uns nicht genügen. Ebenfowenig ge-- nugt es, wenn von ber Lebre ber Mpapa = Philosophie gefagt wird, fie verspreche burch die Erkenntniff, welche fie gewähre, uns bie bochfte Gludfeligkeit zu verschaffen. Man fieht nicht ein, wie biefe Befreiung von allem Uebel burch fie erreicht werben foll. 3war wird angegeben, ber Beift werde befreit von allen Uebeln, indem er erkenne, wie den Objecten das Uebel anklebe und dadurch fich ber Leibenschaft entkleibe, über fich felbst nachbenke und mit ber Reife ber Selbsterkenntnig feine eigene Befenheit fich vergegenwartige, baburch gewarnt ben Gegenstanden fich wieder zuzuwenden und aus ber Berbindung mit ihnen Berdienst und Schuld, Freuden und Leiden zu schöpfen \*); aber wie die Seele im Stande fei burch Erkenntnif von ber gefürchteten Berbindung mit ben Gegenständen fich zu befreien, barüber erhalten wir keine binlangliche Auskunft. Es scheint als batte auch bie Myana bierbei ihre Buflucht zu ben Ansichten ber Sankhya ober ber Yoga nehmen muffen, daß eben bas außere Gefcheben unserer Seele fremb sei und baber uns nicht kummern burfe. So wurde fie die Rube bes Gemuths uns haben versprechen konnen, sobald wir nur gur rechten Ginficht unferes Wefens gelangt waren. Doch wiffen wir bies nicht mit ber Anficht gu vereinen, welche oben ermabnt wurde, bag unfere Seele ein Atom fei; benn nach ben Grunbfagen biefer Atomenlehre wurde baraus folgen, baß bie Seele auch burch außere Urfachen mit ben Objecten

<sup>\*)</sup> Binbischm. a. a. D. S. 1913 Unm.

oder andern Atomen in eine innige Berbindung gebracht werden könne, und wie diese durch Wissenschaft aufgelöst werde, darüber findet sich keine Andeutung in unseren Ueberlieserungen. Db die Nyaya= oder Baiseschika=Philossophie auch ein Schauen und eine Bereinigung mit Gott versprach, auch darüber ist uns nichts berichtet worden.

## 3. Die Bedanta=Philosophie.

In bieser Schule haben sich verschiedene Lehrarten ausgebilbet, welche wir nach unfern Ueberlieferungen nicht geborig zu unterscheiben vermogen. Colebrooke unterscheis bet unter andern altere und neuere Unhanger ber Bebanta, beren Abweichungen er nach feinen eigenen Teugerungen nicht zur Genuge auseinandergeset bat \*). Wenn biefe ju einander ungefahr fich verhalten haben follten, wie bie altern zu ben neuern Stoifern ober wie Platon zu ben Reu-Platonifern, so wurden wir in der That in großer Berlegenheit sein, wenn wir mit Sicherheit über bie eis gentliche Bebeutung und über die mahre Abficht ihrer Lehren aus ben Nachrichten, bie Alles unter einander mifchen, entscheiben follten. Es wird angegeben, bag ein Zweig der Bebanta von der hochften Wirksamkeit bes Glaubens bei jeber Gelegenheit spricht, ein anderer Zweig bieselbe gar nicht, noch ein anderer fie wenig erwähnt. Es wird bezweifelt, ob bie Anficht, bag bie manbelbare Belt nur Tauschung, ein Bild ber Einbilbungefraft sei und alle erscheinenbe Dinge keine Wirklichkeit haben, ber

<sup>\*)</sup> Colebr. l. l. II, p. 2; p. 8.

dltern und echten Vedanta angehore, während sie in ansbern Werken, welche zu dieser Schule gezählt werden, eis nen Hauptpunkt der ganzen Lehre bildet 1). Man muß bei solchen Abweichungen wohl gestehen, daß die untersscheidenden Lehren unter den Zweigen dieser Philosophie von ganz entschiedener Wichtigkeit sind.

Wenn die Vedanta Lehre für die rechtgläubige Phislosophie der brahmanischen Religion sich ausgibt, so kann sie dasür ansühren, daß sie zum Beweise ihrer Lehren sich sehr allgemein auf Stellen der Beda's beruft und eine Bahl der Upanischad's hauptsächlich als ihre Quelle des trachtet. Doch haben wir schon dei Erwähnung der ersten Mimansa bemerkt, daß ihre Auslegung der heiligen Schriften sehr frei ist und wir haben keine Ursach anzusnehmen, daß es mit der Auslegung der zweiten Mimansa eine andere Bewandniß haben sollte.

Auf die Art, wie die Bebanta die Beba's gebraucht,

<sup>1)</sup> Ib. II, p. 38; 39. Dem lettern Punkte hat Kenneby jedoch widersprochen, wie es scheint, mit Recht. Ib. III, p. 416 sq. Der von Kenneby angeregte Streit, welcher noch andere Punkte betrifft, ist in ben englischen Zeitschriften noch weiter geführt worben. Den spatern Lehren ber Bedanta schießt sich Sadananda an, bessen Bedanta-Sara Othm. Frank hers ausgegeben, übersetzt und commentirt hat (München 1835); von ihm wird ber Glaube an den Lehrer als Mittel der Berfreiung empsohlen. S. 4 f.

<sup>2)</sup> Colebr. l. l. II, p. 2. Den ganzen Inhalt ber vier Abeile ber Beba's haben bie Anhänger ber Bebanta in vier Sentens gen gebracht, welche Kenneby a. a. D. p. 418 mittheilt. S. auch Fr. Windischmann Sancara sive de theologumenis Vedanticorum (Bonnae 1833) p. 90.

<sup>5)</sup> Cf. Colebr. l. l. p. 17; 18 etc.

scheinen sich auch manche finnliche Borstellungsweisen zu beziehen, in welchen bas gottliche Wesen ausgefaßt wird. So wenn es ber Aether heißt ober ber Athem, aus welchem alle Dinge stammen und in welchen alle Dinge zusrückehren, ober bas Licht, welches überall scheint, im himmel, burch die ganze Welt und in der menschlichen Verson '). Dies sind Ausdrücke, welche nicht sowohl eisner philosophischen Lehre angehören, als einer gemeinsaßlichen, Anschauung und Einbildungskraft in Anspruch nehmenden Darstellungsweise religioser Gesinnung.

Aber wie sehr auch die Anhanger ber Bebanta-Lehre bie Beba's verehren, so wollen sie boch nicht, wenigstens nicht alle, die Kenntniß berfelben und ihre Auslegung für bie hochfte Wiffenschaft gehalten wiffen. Bielmehr fie un= terscheiben zwei Arten ber Wiffenschaft, eine niebere und eine hobere; nur ber erstern gehort bie Renntnif ber Beba's an so wie bie übrigen Biffenschaften, g. B. bie Grammatit, welche als Anhang zu ben Beba's angesehen werben; die bochfte Wiffenschaft bagegen ift bie Biffenschaft Gottes?), welche bie Lehre ber Bebanta uns zu verschaffen verspricht. Auch bie religibsen Uebungen und bas fromme Nachbenken haben ber Bebanta nur einen untergeordneten Berth; fie bereiten bie Seele nur zu ber Aufnahme ber gottlichen Biffenschaft 3). Fromme Berte find nur zeitlich und bringen baber auch nur zeitliche Frucht, fie erheben zum himmel bes Inbra, aber nicht

<sup>1)</sup> Ib. p. 11.

<sup>2)</sup> Ib. p. 13; Windischm. Sanc. p. 97.

<sup>5)</sup> Colebr. l. l. p. 27; 28; 29; 33; 38.

dltern und echten Bebanta angehore, während sie in ansbern Werken, welche zu dieser Schule gezählt werben, eisnen Hauptpunkt ber ganzen Lehre bilbet 1). Man muß bei solchen Abweichungen wohl gestehen, daß die untersscheidenden Lehren unter den Zweigen dieser Philosophie von ganz entschiedener Wichtigkeit sind.

Wenn die Bedanta Lehre für die rechtgläubige Phislosophie der brahmanischen Religion sich ausgibt, so kann sie dasur ansühren, daß sie zum Beweise ihrer Lehren sich sehr allgemein auf Stellen der Beda's beruft und eine Bahl der Upanischad's hauptsächlich als ihre Quelle der trachtet. Doch haben wir schon dei Erwähnung der ersten Mimansa demerkt, daß ihre Auslegung der heiligen Schriften sehr frei ist und wir haben keine Ursach anzusnehmen, daß es mit der Auslegung der zweiten Mimansa eine andere Bewandnis haben sollte.

Auf die Art, wie die Bebanta die Beba's gebraucht,

<sup>1)</sup> Ib. II, p. 38; 39. Dem lettern Punkte hat Kenneby jedoch widersprochen, wie es scheint, mit Recht. Ib. III, p. 416 sq. Der von Kennedy angeregte Streit, welcher noch andere Punkte betrifft, ist in den englischen Zeitschriften noch weister geführt worden. Den spätern Lehren der Bedanta schließt sich Sadananda an, bessen Bedanta-Sara Othm. Frank hers ausgegeben, übersetzt und commentirt hat (München 1835); von ihm wird der Glaube an den Lehrer als Mittel der Befreiung empsohlen. S. 4 f.

<sup>2)</sup> Colebr. l. l. II, p. 2. Den ganzen Inhalt ber vier Theile ber Beba's haben bie Anhanger ber Bebanta in vier Sentenzen gebracht, welche Kenneby a. a. D. p. 418 mittheilt. S. auch Fr. Windischmann Sancara sive de theologumenis Vedenticorum (Bonnae 1833) p. 90.

<sup>3)</sup> Cf. Colebr. l. l. p. 17; 18 etc.

scheinen sich auch manche finnliche Worstellungsweisen zu beziehen, in welchen bas gottliche Wesen ausgefaßt wird. So wenn es ber Aether heißt ober ber Athem, aus welzchem alle Dinge stammen und in welchen alle Dinge zuerückehren, ober bas Licht, welches überall scheint, im himmel, burch die ganze Welt und in der menschlichen Verson '). Dies sind Ausbrücke, welche nicht sowohl einer philosophischen Lehre angehören, als einer gemeinsaßlichen, Anschauung und Einbildungskraft in Anspruch nehmenden Darstellungsweise religiöser Gesinnung.

Aber wie fehr auch die Anhanger ber Bebanta-Lehre bie Beba's verehren, so wollen sie boch nicht, wenigstens nicht alle, die Kenntniß berfelben und ihre Auslegung fur Die hochfte Wiffenschaft gehalten wiffen. Bielmehr fie un= terscheiben zwei Arten ber Wiffenschaft, eine niebere und eine hobere; nur ber erftern gehort die Renntnif ber Beba's an so wie bie übrigen Biffenschaften, z. B. bie Grammatit, welche als Anhang zu ben Beba's angesehen werben; die bochfte Wiffenschaft bagegen ift bie Biffenschaft Gottes?), welche bie Lehre ber Bebanta uns zu verschaffen verspricht. Auch die religiosen Uebungen und bas fromme Nachbenken haben ber Bebanta nur einen untergeordneten Werth; fie bereiten bie Seele nur zu ber Aufnahme ber gottlichen Wiffenschaft 3). Fromme Werkefind nur zeitlich und bringen baber auch nur zeitliche Frucht, sie erheben zum himmel bes Indra, aber nicht

<sup>1)</sup> Ib. p. 11.

<sup>2)</sup> Ib. p. 13; Windischm. Sanc. p. 97.

<sup>3)</sup> Colebr. l, l. p. 27; 28; 29; 33; 38.

keine innige Berbindung ein '). So wie nun biese Philosophie überhaupt in ben Begriffen nach einer bestimmten Grenze, nach einem Sochsten und einem Niedrigsten ftrebte, fo suchte fie auch in ber torperlichen Busammenfegung eine außerste Grenze, und es wird baber ben Unhangern bes Kanada bie Annahme kleinster und untheil= barer Korperchen zugeschrieben. Auf ein Lettes, lehrten biese Philosophen, mußten wir kommen, sonft ware bie Reihe ber Forschung unendlich. Sollte bas Korperliche aus unendlichen Theilen zusammengesett fein, so wurde Alles unendlich und bas Größeste bem Kleinsten gleich fein2). Alle aus Theilen bestehenbe Dinge find aus ihnen entsprechenden burch bie Berbindung verknupften Dingen, wie bas Gewebe aus ben Faben; wo aber bie Trennung bes Theils und bes Getheilten aufhort, ba ift ein zur größesten Kleinheit gelangtes Atom ). Daraus wird geschloffen, bag bie Belt nicht entstanden sein konne aus bem lebendigen Brahm, benn fonft mußte in ihr überall Lebenbigkeit fein 1).

Diese indische Atomenlehre weicht doch in wesentslichen Punkten von der griechischen ab. Sie sucht zuerst die Größe der Atome zu bestimmen, indem sie freilich auf willkurliche Weise ein bestimmtes Gesetz für die Zusammensehung der Atome annimmt. Die erste Zusammens

<sup>1)</sup> Ib. 98. Winbifcmann a. a. D. S. 1924 überfest: enge Relation.

<sup>2)</sup> Colebr. l. l. p. 105. Zu biefer Atomenlehre erklart sich, wie es scheint, die Ryaya : Philosophie nicht ausbrucklich. Windische mann a. a. D. S. 1912.

<sup>8)</sup> Windischmann a. a. D. S. 1924 nach Sankara.

<sup>4)</sup> Cbenbaf. S. 1921.

fetung ift eine zweitheilige, als bie einfachfte, alsbann aber werben die zweitheiligen wieder in breitheiligen Busammenfetungen mit einanber verbunden und folche zweite Busammensehungen je vier und vier bilben weiter neue Busammensehungen und fo weiter in auffteigender Bahl fort\*). Mus biefer Anficht schreitet man nun gur Bestimmung ber Große eines Atoms fort burch bie Annahme, bag bie kleinste mahrnebmbare Große bem Sonnenstaubchen zukomme und bag bies eine Busammensehung aweiter Art fei, alfo aus fechs Atomen beftebe. Das Atom bat bemnach die Große des sechsten Theils eines Sonnenstaubchens. Wird nun hierdurch schon die Bufalligkeit in ber Berbindung ber Atome, welche bie griechischen Atomiftiter zuließen, auf ein gewiffes Gefet zurudgebracht, fo verschwindet biefelbe boch erft vollig burch eine andere Uns nahme, in welcher die indische Atomenlehre von ber griechi= schen abweicht. Gie sett nemlich eine bobere Rraft voraus, welche die Atome mit einander verbindet. nige Berbindung ber Atome, aus welcher erft ein Rorper fich bilben foll, ift zuerst nicht als ein bloges Nebeneinanders fein berfelben zu betrachten, sondern nur solche Atome konnen sich mit einander innig zu einem wahrnehmbaren Rorper verbinden, welche burch eine besondere Unlage sich zu einander passen. Daß fie aber wirklich mit einander fich verbinden, bazu gehört alsbann noch eine bestimmte



<sup>\*)</sup> Diefe Ansicht hat Aehnlichkeit mit ber Pothagorischen Lehre von ber Zusammensehung ber Linie aus ber Berbindung zweier Punkte, von der Zusammensehung der Flache aus der Berbindung von drei Linien u. s. f. Sie scheint aber nicht so mathermatisch ausgeführt zu sein.

Ursache, moge sie in dem schöpferischen Willen oder in etwas Anderem zu suchen sein. De offenbart sich in dieser Richtung der Baiseschika zugleich das Streben nach dem Kleinsten und auch die Forderung, es wieder durch ein Größeres, Allgemeineres, ja durch das Größte und Allgemeinste zu verbinden. Wir mussen bedauern, daß unsere Ueberlieserungen nicht ausreichen, diese Spuren weister zu verfolgen.

Bis auf biesen Punkt konnen wir eine bestimmte Folge in den Beweisen der Nyaya = oder Baifeschika-Phi= losophie bemerken. Es liegt berfelben offenbar bie Ans ficht jum Grunde, bag bie Seele ber Mittelpunkt ift, von welchem bas Bange begriffen werben muffe; fie betrachten baber auch wohl bie Seele als bas Sobere, gegen bie korperliche Natur gehalten. nun schreiten bie Beweise von bem Sobern herunter zu bem Riebern in ununterbros dener Reibe fort, von ber Seele ju bem gangen Leibe, bem . Berkzeuge ber Seele, bann zu ben besonderen Organen ber Sinne, zulett gelangen fie zu ben unbelebten Gegens ftanden ber Sinne, ju ben Elementen, und zu ben besons berften Bestandtheilen berselben, welche auch zugleich als Bestandtheile bes belebten Korpers gebacht werben 2). In ben folgenden Bemeispunkten, welche von Colebrooke auch bei weitem furger und fehr ungenügend behandelt wor-

Colebr. I, p. 98. Concurrence of particles by an unseen or predestined cause and peculiar disposition of atoms. Ib.

p. 105. Atoms concurring by an unseen peculiar virtue, the creative will of God, or time, or other competent cause.

<sup>2)</sup> Ib. p. 98.

ben sind, können wir eine so bestimmte Anordnung nicht nachweisen, nur so viel bemerken wir, daß sie sich wieder zu dem zu erheben beginnen, was auf die Seele sich bezieht, und es möchte wohl scheinen, daß in der Anordnung dieser Reihe der Beweise, der Gedanke des Aufsteigens von dem Niedern zum Höhern sich ausdrücken sollte. Bas wir jedoch hierüber ansuhren, kann nur als Vermuthung gegeben werden.

Buerft wird bas Dafein bes Beiftes bewiefen, worunter richtige und falsche Borstellung, richtige und falsche Erinnerung zu verstehen ift. Man mochte hierbei wohl an bas Bewußtsein bes außerlichen Dafeins zu benten haben\*). Denn bavon unterschieben wird bas innerliche Bewußtsein, bas Gelbstbewußtsein, welches auch wohl als ein sechster Sinn betrachtet wirb. Ranaba bentt fich baffelbe als ein Wefen für fich; auch als ein Atom wird es angeseben. Es ift bas Wertzeug gur Empfindung ber Luft und ber Unluft. Durch feine Berbinbung mit ben augern Sinnen bringt es die Erkenntnig bes Aeugern bervor und bezeichnet bie Einheit, welche bie verschiedenen Empfindungen verschiedener Sinne in fich verbindet. ber Seele ift es verschieben, boch mit einer jeben Seele verbunden und fur eine jede einzelne Seele ift ein folches einzelnes Gelbftbewußtsein gesett. Sein Dasein als Ginbeit wird daburch bewiesen, bag verschiedene Empfindungen nicht zu berfelben Beit in berfelben Seele gum Bewußtfein kommen. Benn bie Empfindungen fcnell wechfeln, fo entsteht wohl ber Schein, als waren fie zugleich im

<sup>\*)</sup> Rpaya : S. 15 b. Windischmann a. a. D. S. 1905.

Selbstbewußtsein vorhanden, aber fie find boch nach einanber und ber Schein ihres Bugleichseins ift mit ber Art zu vergleichen, wie ein schnell gebrehter Zeuerbrand als ein Reuerkreis fich barftellt 1). Das Selbstbewußtsein in Luft und Unluft treibt zur Thatigfeit, welche ber barauf folgende Gegenstand bes Beweises ift; benn bie Thatigkeit geht barauf aus, bie Unlust zu vermeiben und die Luft herbeizuführen 2). Aus der That aber geht ber Febler hervor, welcher jede Art des Frrthums und ber Leibenschaft bezeichnet. Daburch wird die Seele an ben Korper gefesselt und bie Folge bavon ift die Seelenwanderung, inbem bie Seele burch ben Fehler nach bem Tobe mit einem Leibe wieder vereinigt wird. hieraus aber folgt bie Wiebervergeltung im Guten und im Bosen. Doch wird angenommen, bag felbft bie Luft, welche als Belobnung ber guten Thaten folgt, nur Qual ift. Bit burfen nicht hoffen, daß folche Luft frei fein werbe von ber Berganglichkeit, welche' in ber Seelenwanderung, in ber Unruhe ber Seele alles ihr Begegnenbe trifft; folche Luft wird verglichen mit bem Sonig, welcher mit Bift verfett ift. Befreiung vom Uebel ift ber lette Gegenstand bes Beweises. Bum Uebel aber, von welchem die Seele befreit werben foll, wird Alles gerechnet, mas außer ber Seele ift und was ber Seele felbst begegnet, indem fie mit bem Leibe verbunden ift. Uebel ift ber Leib, Uebel find bie Sinne, die Gegenstande ber Sinne, alle Elemente, Bewußtsein bes Teugern, Bewußtsein seiner felbft, Tha-

<sup>1)</sup> Colebr. p. 99; 100; 104; 113.

<sup>2)</sup> Sb. p. 110; 113.

ten und Lust und Unlust. Bon allem biesem muß sich bie Seele abscheiben, indem sie über sich selbst zur reinnen Erkenntniß gelangt, ihr eigenes Wesen sich vergegener wärtigt durch das Mittel der heiligen Wissenschaft.). So wird das Höchste erlangt; so verspricht auch diese Philosophie das, was die Inder als den höchsten Iweckansehen, die höchste Glückseligkeit in völliger Ruhe der Seele.

Wir konnen biese Zusammenordnung indischer Ansichten, welche offenbar einen wissenschaftlichen Charafter bat, nicht verlassen, ohne einige Punkte zu bemerken, in welden ber vor uns liegende Bericht für ludenhaft angeses ben werben muß. Der eine Punkt ift unleugbar. Colebroote erwähnt, bag unter ber Seele, in Beziehung auf welche die ganze Untersuchung geführt wird, die lebendige Seele ber einzelnen Person verstanden werbe, welche ben Körper belebt. Deswegen werde auch ausbrudlich gesagt, baß es viele Seelen gebe. Bon biefen aber wird bie bochfte Seele unterschieden, ber Sit ewiger Wiffenschaft, an welche keine Leibenschaft hinanreiche, welche bewiesen sei als ber Schopfer aller Dinge, so wie auch schon fruber ber schöpferische Wille als bie Rraft erwähnt wurde, welche bie Atome verbinde2). Aber weber ber Beweis, burch welchen man aus ber Schopfung auf ben Schopfer schloß, noch das Verhaltniß, in welchem er gedacht werben foll zu ben übrigen Dingen und zu ber Seele, in ihrer Anechtschaft und in ihrer Befreiung, wird weiter

<sup>1)</sup> Ib. p. 114; Winbischm. a. a. D. S. 1912 Anm.

<sup>2)</sup> Colebr. l. l. p. 97; p. 110.

auseinandergesetst. Der ambestimmte Ausbrudt, Schopfer aller Dinge, tann uns nicht genügen. Ebenfowenig ge-· nugt es, wenn von der Lebre der Npapa = Philosophie gefagt wird, fie verspreche burch die Erkenntnig, welche fie gewähre, uns bie bochfte Gludfeligfeit ju verschaffen. Man fieht nicht ein, wie biefe Befreiung von allem Uebel burch sie erreicht werben soll. Zwar wird angegeben, ber Beift werbe befreit von allen Uebeln, indem er erkenne, wie ben Objecten bas Uebel anklebe und baburch fich ber Leibenschaft entkleibe, über fich felbst nachbenke und mit ber Reife ber Gelbsterkenntniß feine eigene Befenheit fich vergegenwärtige, baburch gewarnt ben Gegenstänben fich wieder zuzuwenden und aus der Berbindung mit ihnen Berbienft und Schuld, Freuden und Leiben au schopfen \*); aber wie die Seele im Stande fei burch Erkenntnig von ber gefürchteten Berbindung mit ben Gegenständen fich zu befreien, barüber erhalten wir keine binlangliche Auskunft. Es scheint als batte auch bie Nyapa hierbei ihre Buflucht zu ben Anfichten ber Sankhya ober ber Yoga nehmen muffen, bag eben bas außere Gefcheben unserer Seele fremb sei und baber uns nicht kummern burfe. So wurde fie bie Rube bes Gemuths uns haben versprechen konnen, sobalb wir nur zur rechten Einsicht unseres Befens gelangt waren. Doch wissen wir bies nicht mit ber Anficht zu vereinen, welche oben ermabnt wurde, bag unfere Seele ein Atom fei; benn nach ben Grundfagen biefer Atomenlehre murbe baraus folgen, baß bie Seele auch burch außere Ursachen mit ben Objecten

<sup>\*)</sup> Winbischm. a. a. D. S. 1918 Anm.

ober andern Atomen in eine innige Berbindung gebracht werden könne, und wie diese durch Biffenschaft aufgelöst werde, darüber findet sich keine Andeutung in unseren Ueberlieferungen. Db die Ryaya= oder Baiseschika=Philossophie auch ein Schauen und eine Bereinigung mit Gott versprach, auch barüber ist uns nichts berichtet worden.

## 3. Die Bedanta=Philosophie.

In biefer Schule haben fich verschiebene Lehrarten ausgebilbet, welche wir nach unfern Ueberlieferungen nicht gehörig zu unterscheiben vermogen. Colebrooke unterscheibet unter anbern altere und neuere Unhanger ber Bebanta, beren Abweichungen er nach feinen eigenen Aeußerungen nicht zur Genüge auseinanbergefest bat \*). Wenn biefe zu einander ungefahr fich verhalten haben follten, wie bie altern zu ben neuern Stoifern ober wie Platon zu ben Neu-Platonikern, so wurden wir in ber That in großer Berlegenheit sein, wenn wir mit Sicherheit über bie eis gentliche Bebeutung und über bie mahre Abficht ihrer Lehren aus ben Nachrichten, bie Alles unter einander mischen, entscheiben follten. Es wird angegeben, bag ein Zweig ber Bebanta von ber bochften Wirksamkeit bes Glaubens bei jeber Gelegenheit fpricht, ein anderer 3weig bieselbe gar nicht, noch ein anderer fie wenig erwähnt. Es wird bezweifelt, ob die Ansicht, daß die wandelbare Belt nur Tauschung, ein Bilb ber Einbildungefraft fei und alle erscheinende Dinge keine Wirklichkeit haben, ber

<sup>\*)</sup> Colebr. l. l. II, p. 2; p. 8.

altern und echten Bedanta angehore, während sie in ansbern Werken, welche zu dieser Schule gezählt werden, eis nen Hauptpunkt der ganzen Lehre bildet 1). Man muß bei solchen Abweichungen wohl gestehen, daß die untersscheidenden Lehren unter den Zweigen dieser Philosophie von ganz entschiedener Wichtigkeit sind.

Wenn die Bedanta Lehre für die rechtgläubige Phislosophie der brahmanischen Religion sich ausgibt, so kann sie dasur ansühren, daß sie zum Beweise ihrer Lehren sich sehr allgemein auf Stellen der Beda's beruft und eine Zahl der Upanischad's hauptsächlich als ihre Quelle der trachtet. Doch haben wir schon bei Erwähnung der ersten Mimansa demerkt, daß ihre Auslegung der heiligen Schriften sehr frei ist und wir haben keine Ursach anzusnehmen, daß es mit der Auslegung der zweiten Mimansa eine andere Bewandniß haben sollte.

Auf die Art, wie bie Bebanta bie Beba's gebraucht,

<sup>1)</sup> Ib. II, p. 38; 39. Dem lehtern Punkte hat Kenneby jedoch widersprochen, wie es scheint, mit Recht. Ib. III, p. 416 sq. Der von Kennedy angeregte Streit, welcher noch andere Punkte betrifft, ist in den englischen Zeitschriften noch weister geführt worden. Den spätern Lehren der Bedanta schließt sich Sadananda an, dessen Bedanta-Sara Othm. Frank herausgegeben, übersetzt und commentirt hat (München 1835); von ihm wird der Glaube an den Lehrer als Mittel der Befreiung empfohlen. S. 4 f.

<sup>2)</sup> Colebr. l. l. II, p. 2. Den ganzen Inhalt ber vier Theile ber Beba's haben bie Anhanger ber Bebanta in vier Sentengen gebracht, welche Kenneby a. a. D. p. 418 mittheilt. S. auch Fr. Windischmann Sancara sive de theologumenis Vedanticorum (Bonnae 1833) p. 90.

<sup>3)</sup> Cf. Colebr. l. l. p. 17; 18 etc.

scheinen sich auch manche sinnliche Borstellungsweisen zu beziehen, in welchen das gottliche Wesen ausgefaßt wird. So wenn es der Aether heißt oder der Athem, aus welzchem alle Dinge stammen und in welchen alle Dinge zusrückehren, oder das Licht, welches überall scheint, im Himmel, durch die ganze Welt und in der menschlichen Verson '). Dies sind Ausdrücke, welche nicht sowohl einer philosophischen Lehre angehören, als einer gemeinsaßlichen, Anschauung und Einbildungskraft in Anspruch nehmenden Darstellungsweise religioser Gesinnung.

Aber wie fehr auch die Anhanger ber Bebanta-Lehre bie Beba's verehren, so wollen fie boch nicht, wenigstens nicht alle, die Kenntniß berfelben und ihre Auslegung fur bie bochfte Wiffenschaft gehalten wiffen. Bielmehr fie unterscheiben zwei Arten ber Wiffenschaft, eine niebere und eine bobere; nur ber erftern gebort bie Renntnif ber Beba's an fo wie bie ubrigen Wiffenschaften, g. B. bie Grammatik, welche als Anhang zu ben Beba's angesehen werben; die bochfte Wiffenschaft bagegen ift bie Biffen= schaft Gottes?), welche bie Lehre ber Bebanta uns zu verschaffen verspricht. Auch die religiösen Uebungen und bas fromme Nachbenken haben ber Bebanta nur einen untergeordneten Berth; fie bereiten bie Geele nur gu ber Aufnahme ber gottlichen Wiffenschaft 3). Fromme Werke find nur zeitlich und bringen baher auch nur zeitliche Frucht, fie erheben zum himmel bes Indra, aber nicht

<sup>1)</sup> Ib. p. 11.

<sup>2)</sup> Ib. p. 13; Windischm. Sanc. p. 97.

<sup>5)</sup> Colebr. l, l. p. 27; 28; 29; 33; 38.

zur ewigen Glückseligkeit'). So wie die übrigen Lehren der indischen Philosophie, so sucht auch die Bedanta in ihrer Wissenschaft das Höchste. Doch meint sie freilich, daß diese Wissenschaft nur von Göttern und von den obern Kasten ihres Volkes erreicht werden könne'), ungefäst so wie die Griechen meinten, nur sie besäßen freien und wissenschaftlichen Sinn, die Natur der Barbaren aber wäre zur Sklaverei bestimmt.

Nach Allem, was bisher von biefer Philosophie mitsgetheilt worden ist, können wir nicht baran zweiseln, daß sie in wissenschaftlicher Haltung ihrer Lehren weit gegen die Sankhya = Philosophie und wahrscheinlich auch gegen die Philosophie der übrigen früher betrachteten Sekten zurücklieht. Das Meiste von den wissenschaftlichen Grünzden, welche sie vordringt, hat eine polemische Haltung, während sie von der andern Seite auch andere Lehren der Schulen, welche sie bestreitet, in eklektischer Weise zu der nuten scheint. Wir können daher unsere Neigung nicht verhehlen, der Ansicht Colebrooke's beizustimmen, daß die Bedanta= Philosophie nur als eine Vertheidigung der aus den Veda's herausgebildeten Theologie sich gestaltet habe \*).

<sup>1)</sup> Windischm. Sanc. p. 98 sq.

<sup>2)</sup> Colebr. l. l. p. 18. Es ift natürlich, baß über biefen Punkt keine Einigkeit in ber Lehre herrscht. Rach Wisson (Asiat. ras. XVII p. 185) ist es alte Lehre, baß die Joga nicht erreicht werben könne in dem gegenwärtigen Alter der Welt; aber diese Lehre werde nicht beachtet.

<sup>5)</sup> Bergl. Sankara's Commentar über bie Brahma = Sutra's b. Windischmann: bie Philos. im Fortgang der Weltgeschichte S. 1847.

Bon bieser Ansicht ausgehend, entwickeln wir ihre Sage, inbem wir einige Sauptpunkte ihres Streites gegen Unbersbenkende zuerst in bas Auge fassen. Am entschiebenften ift die Bebanta in Widerspruch gegen die Lehren, welche nur Sinnliches und Korperliches annehmen. ftreitet gegen bie Unnahme ber Afcharwaka's, bag es nur eine Erkenntnigquelle gebe, bie Bahrnehmung, burch ben Einbruck eines gegenwartigen Dinges auf unfere Sinne hervorgebracht werbe. 3mar muß zugegeben werben, dag auch ber Beweis immer auf eine sinnliche Bahrnehmung fich jurudbezieht, aber mit andern Getten indischer Philosophie nehmen die Anhanger ber Bebanta außer ber Bahrnehmung und bem Beweife noch eine britte Quelle ber Erkenntniff an, bie Offenbarung ober Ueberlieferung, welche fie von ber Erinnerung an bas frubere Leben ber Seele ableiten. Bu einer folchen Erinnerung mochte ber beilige Mensch gelangen; er offenbare alsbann feine Weisheit burch Worte, welche für Andere heiliges Ansehen hatten. Offenbarungen biefer Art find in ben Beba's enthalten, welche ewig find, wie auch bie Sprache nicht menschlicher Erfindung, sondern ewiger Natur ift\*). Es lagt fich benten, bag bie Bebanta auf eine folche Erinnerung, auf einen folden ursprünglichen Busammenhang ber Beiligen mit bem übernaturlichen Grunde aller Dinge ihre Erkenntniß bes Ueberfinnlichen gurudführte, womit wir die Biebererinnerung bes. Platon vergleichen konnen. Dabei war es alsbann aber auch Boraussetung, bag ber

<sup>\*)</sup> Colebr. l. l. p. 29; 445; II, p. 18; Windischm. Sanc. p. 105 sqq. Frank l. l. p. 65.

Gefch. b. Phil. IV.

Grund aller Dinge nicht körperlich ober finnlich mahrnebmbar fei. Die entgegengesette Unnahme suchte bie Bebanta baraus zu widerlegen, daß die Materie an sich unthatig sei; fie kann fich nicht bewegen; fie besitzt nicht bie Kraft, von freien Studen sich zu verwandeln'). Wenn man also Berwantlung zugibt, so muß man auch eine unkörperliche Kraft zugeben, welche bie tobte Materie veranbert und baburch ber Grund bes Entstehens und Bergebens wirb. Der Atomenlehre aber, welche biefer Rolgerung sich zu entziehen sucht, so wie die Dschinisten und Bubbhiften fie vortrugen, wird entgegengefest, bag bie Atome entweder wefentlich thatig fein mußten ober wesentlich unthatig; waren fie aber bas erfte, so wurde auch bie Thatigkeit, welche bas Wesen ber veranberlichen Welt bilbet, ewig sein; ware bas lettere, so winde bie Trennung und bas Nicht-Cein ber Welt nicht aufhoren. Ditbin konnen Atome nicht Urfache ber Busammensetzung und Auflosung ber Belt fein. Gine bloge Anhaufung ber Atome ift keine Belt; follte baber aus ihnen eine Belt fich bilben, so mußte eine Ursache vorhanden sein, welche ein innerliches Berhaltnig, eine innerliche Berbinbung unter ihnen bewirkte2). So wird benn also bas Dasein einer Seebe anerkannt werben muffen, welche von bem

Ib. I, p. 572. Brute matter stirs not without impulse. —
 — Conversions are not spontaneous.

<sup>2)</sup> Ib. I, p. 556; 557. Raturlich hebe ich nur die wesentlichen und wahren Momente bes Streits hervor. Der Streit hiers über soll auch gegen die Baiseschika geführt worden sein; er geht aber nicht in beren eigenthämliche Ansicht ein; daher habe ich bies im Terte verschwiegen.

Rorper verschieden ift. Der Korper ift biefer Lehre fcblech= terbings etwas, was nicht für fich, fonbern nur für Anberes ift, wahrend bagegen bie Seele ein ihr eigenes Sein ober Für-fich-fein bat. Die Eigenschaften bes Korpers, fie werben von Andern wahrgenommen und find für biefe vorhanden; fich felbft tonnen fie nicht mahrnehmen; bie Elemente konnen fich nicht fuhlen ober empfinden; ber organische Leib ist nur ein Wertzeug ber Bahrnehmung; er hat kein Bermogen, fich felbft wahrzunehmen. Dagegen bas, was ber Seele angehort, Gebante, Erinnerung, es hat bie Bahrnehmung feiner felbft. Go muffen bie wahrgenommenen Gegenftanbe von ber Bahrnehmung unterschieben werben. Deswegen ift auch die Seele nicht als Form ober Gestalt bes Korpers ju betrachten; bie Geftalt bes Korpers bleibt noch eine Zeit lang nach bem Tobe, bas Gefühl aber und bas Bewustfein ift von ihm gewichen\*). Alle biese Beweise geben wesentlich auf bie

<sup>\*)</sup> Ib. I, p. 569. Herauf weist auch die Eintheilung hin, von welcher Sankara ausgeht, nach der Uebersehung von Windisch mann, sloka 1. Forma visibilis est, oculus videns et visibilis; mens vero videns, visibiles eius affectiones, testis (d. h. Gott) videns est, at non conspicitur. Die Korm ist nemlich das Adrpertiche, wogegen Gott alle Korm abgesprochen wird. Ib. sl. 20; cf. sl. 14, wo das Sciende Brahma's von Brahma selbst unterschieden wird. Doch scheint eine intelligible Korm Gottes zugelassen zu werden. Windischm. Sanc. p. 124 sq.; Frank Sadananda p. 5; Colebr. l. l. II, p. 26. Es ist in der Eintheilung ausgelassen, das die sichtbare Form zugleich nicht sehend sei, zum Unterschiede von dem zweiten Stiede. Diese viergliederige Grundeintheilung erinnert an die früher von uns angeführte Grundeintheilung der Sankhya; sie ist aber bei weitem ungenauer in der Korm; denn das dritte Elieb unterschie-

weitverbreitete Ansicht der Inder zurück, daß es außer dem, was genossen wird, auch einen Genießenden geben musse Roch gegen eine andere Ansicht der Buddhisten, welche mit der Atomenlehre in Zusammenhang steht, streitet die Bedanta. Man scheint nemlich die Einheit des personlichen Bewußtseins geleugnet zu haben, indem man, wie man das Körperliche in raumlich ausgedehnte Atome zerzlegte, ebenso auch die Zeit in zeitliche Atome zerfallen ließ. Dagegen suchen num die Anhänger der Bedanta zu zeizgen, daß die Seele nicht nur ein augenblickliches Dasein habe, weil ihr Gedächtniß und Biedererinnerung zuskomme, durch welche sie weiß, daß sie bieselbe ist, welche sich heute an das Gesehene erinnert, und welche gestern sah 1).

Aber nicht nur gegen ben Materialismus streitet die Bedanta, sondern auch-gegen die Art des Idealismus, welche den dußern Gegenständen unserer sinnlichen Erkenntniß Wirklichkeit und Wahrheit abspricht. Das Dasein solcher Gegenstände wird durch die Wahrnehmung dewiesen, denn was wirklich wahrgenommen wird, von dem darf nicht gedacht werden, daß es nicht wirklich sei. Diese dußern Dinge sind nicht ein Traum, eine Täuschung, denn den Traum wissen wir wohl von der Wahrheit zu unterscheiden; wenn wir erwachen, sehen wir die täuschende Natur des Traumes ein, von welchem wir noch eine Ersinnerung haben<sup>2</sup>).

bet sich vom vierten nicht wefentlich und es fehlt bagegen ein anderes Glieb, bas, was weber sieht noch gesehen wirb.

<sup>1)</sup> Colebr. l. l. I, p. 563.

<sup>2)</sup> Ib. I, p. 564.

So wendet sich benn bie Bebanta ber Anficht gu, welche ben Gegensat zwischen ber forperlichen Ratur und ber Seele festhalt '). Doch erklart fie fich gegen bie Art, wie die Sankhpa-Philosophie ben Gegensat zwischen ber Seele und ber Natur aufzufaffen suchte. Wie bereits bemerkt, ift ihr schon bie Ansicht zuwider, daß die Ratur eine bilbenbe Kraft sei. Aber mochte fie auch eine Kraft sich selbst zu verwandeln besitzen, so wurde sie boch bei ihrer Blindheit nicht im Stande fein, mit Plan und Abficht etwas hervorzubringen. Diese Welt aber, welche zu erklaren ift, zeigt, bag fie mit Absicht und Gebanken gebildet worden. Nach der Sankhva gibt es nichts, was bie Bilbung ber Materie leiten konnte; benn bie Seele ift nach ihr ein Frembling in ber Belt. Wo Wirkung ist, da muß entweder Absicht sein ober doch Zusammenhang wirkenber Dinge unter einander; aber keines von beiben wird von ber Sankhpa zugegeben?). Der Gegen: fat, auf welchen biefe Lebre fich beruft, zwischen bem, was genoffen wird, und bem Genießenden, fest teine Berfchies benheit ber Substang voraus 3).

Die Pasupata, die Lehre einiger Swaiten, nimmt an, daß der hochste Gott, die Ursache der Welt, die Materie sowohl als die eingekörperten Seelen regiere. Dagegen erinnert die Bedanta, daß man badurch Gott Leibenschaft und Ungerechtigkeit vorwerfe, indem er Gutes und

Bala by COORIE

<sup>1)</sup> Siehe bie oben angeführte Eintheilung.

<sup>2)</sup> Colebr. l. l. p. 572; 578; Sankara b. Windischm. a. a. D. S. 1847. ff.

<sup>3)</sup> Ib. II, 20.

weitverbreitete Ansicht der Inder zurud, daß es außer dem, was genossen wird, auch einen Genießenden geben musse Roch gegen eine andere Ansicht der Buddhisten, welche mit der Atomenlehre in Zusammenhang steht, streitet die Bedanta. Man scheint nemlich die Einheit des personslichen Bewußtseins geleugnet zu haben, indem man, wir man das Körperliche in räumlich ausgedehnte Atome zersallen segte, edenso auch die Zeit in zeitliche Atome zersallen sonz dest, weil ihr Sedächtniß und Biedererinnerustomme, durch welche sie weiß, daß sie dieselbe i sich heute an das Gesehene erinnert, und weisah).

Aber nicht nur gegen den Materialisn: Bedanta, sondern auch-gegen die Art dwelche den dußern Gegenständen unserer solcher Gegenständen unserer solcher Gegenstände wird duch die Ken, denn was wirklich wahrgenom darf nicht gedacht werden, daß es näußern Dinge sind nicht ein Araum den Araum wissen wir wohl von scheiden; wenn wir erwachen, Matur des Araumes ein, von weinnerung haben?).

bet sich vom vierten nicht wefe anberes Glieb, bas, was weber

<sup>1)</sup> Colebr. l. l. I, p. 563.

<sup>2)</sup> Ib. I, p. 564.

3 amischen bem ma= So weated fish has be the second arf, so zielte fie ba= welche ben Gegenie print an in incip fur alle Dinge der Geele schied? Be wirkende und materielle wie bie Canting Chining and en \*). Wenn fie gegen Seele und ber American icht über bie Welt, über ant, if ihr fon be an neinte fie bamit, er fei viels eine bibende Ant & Dies ift ber hauptgebanke hochfte Geele, reiner Sinn, Jun Bubbit mit allmach: with etwei hand, boch bie einzige Quelle aller in alle Dinge ergieße. Gott ift Jebem Einzelnen, weil er eben erewegen ist er sowohl bas, was if nat ihre bas, was verwandelt. Für ihre ben Gottes führen bie Anhanger ber me Beweise an. Daß Gott fei, kann beiben wie groen, es bebarf aber auch teines Beweis genossa = denheit be

n früher angesichrten Abhanblung von Kennedy in der, of the R. Asiatic soc. III, p. 412 sqq. wird gegen die Bekauptung Colebroofe's gestritten, daß teile Bekaupt über Berbauptung Colebroofe's gestritten, daß teile Bekaupt die in die allein wirtende, sondern auch mas terjache der Wirt sei, sa der Best. geht so weit, zu des die indische Philosophie überhaupt den Begriff. Materie nicht kenne und ihre Eristenz leugne. S. p. 420;
1. Man sieht ader schon hieraus, daß der Streit um Borte y dreht. Daß Gott auch materielle Ursache sei, ist freilicht micht so zu verstehen, als wenn er ein Körper wäre; er wird mur als das geistige Wesen gebacht, welches durch seine eigene Kraft und aus seiner eigenen Natur oder Substanz die Welt hervorgeben läßt.

weitverbreitete Ansicht der Inder zurück, daß es außer dem, was genoffen wird, auch einen Genießenden geben musse Roch gegen eine andere Ansicht der Buddhisten, welche mit der Atomenlehre in Zusammenhang steht, streitet die Bedanta. Man scheint nemlich die Einheit des personlichen Bewußtseins geleugnet zu haben, indem man, wie man das Körperliche in räumlich ausgedehnte Atome zerslegte, ebenso auch die Zeit in zeitliche Atome zersallen ließ. Dagegen suchen num die Anhänger der Bedanta zu zeizgen, daß die Seele nicht nur ein augenblickliches Dasein habe, weil ihr Sedächtniß und Wiedererinnerung zustomme, durch welche sie weiß, daß sie dieselbe ist, welche sich heute an das Gesehene erinnert, und welche gestern sah!).

Aber nicht nur gegen den Materialismus streitet die Bedanta, sondern auch-gegen die Art des Idealismus, welche den außern Segenständen unserer sinnlichen Erkenntniß Wirklichkeit und Wahrheit abspricht. Das Dasein solcher Segenstände wird durch die Wahrnehmung dewiesen, denn was wirklich wahrgenommen wird, von dem darf nicht gedacht werden, daß es nicht wirklich sei. Diese außern Dinge sind nicht ein Traum, eine Tauschung, denn den Traum wissen wir wohl von der Wahrheit zu unterscheiden; wenn wir erwachen, sehen wir die tauschende Natur des Traumes ein, von welchem wir noch eine Ersinnerung haben<sup>2</sup>).

bet sich vom vierten nicht wesentlich und es fehlt bagegen ein anderes Glieb, bas, was weber fieht noch gefehen wirb.

<sup>1)</sup> Colebr. l. l. I, p. 563.

<sup>2)</sup> Ib. I, p. 564.

So wendet fich benn bie Bebanta ber Anficht gu, welche ben Gegensat zwischen ber forperlichen Ratur und ber Seele fefthalt '). Doch erklart fie fich gegen bie Art, wie die Sankhva-Philosophie ben Gegensat zwischen ber Seele und ber natur aufzufassen suchte. Wie bereits bemerkt, ift ihr schon die Ansicht zuwider, daß die Natur eine bilbenbe Kraft sei. Aber mochte sie auch eine Kraft fich felbst zu verwandeln befigen, so wurde sie boch bei ihrer Blindheit nicht im Stande sein, mit Plan und Mbs ficht etwas hervorzubringen. Diese Welt aber, welche zu erklaren ift, zeigt, bag fie mit Abficht und Gebanken gebilbet worben. Nach ber Sankhva gibt es nichts, was bie Bilbung ber Materie leiten konnte; benn bie Seele ift nach ihr ein Frembling in ber Welt. Wo Wirkung ist, ba muß entweder Absicht sein ober boch Zusammenhang wirkender Dinge unter einander; aber keines von beiben wird von ber Sankhva zugegeben?). Der Gegen= fat, auf welchen biefe Lehre fich beruft, zwischen bem, was genoffen wird, und bem Geniegenben, fest teine Berfchies benheit ber Substanz voraus 3).

Die Pasupata, die Lehre einiger Swaiten, nimmt an, daß der hochste Gott, die Ursache der Welt, die Masterie sowohl als die eingekörperten Seelen regiere. Dages gen erinnert die Bedanta, daß man dadurch Gott Leidensschaft und Ungerechtigkeit vorwerfe, indem er Gutes und

mail my Google

<sup>1)</sup> Siehe bie oben angeführte Eintheilung.

<sup>2)</sup> Colebr. l. l. p. 572; 578; Sankara b. Windischm. a. a. D. S. 1847. ff.

<sup>3)</sup> Ib. II, 20.

Boses parteiisch vertheilen wurde. Diesem Vorwurse werbe nicht begegnet, wenn man sagen wollte, die Werke der Seele brächten das Gute wie das Bose hervor. Denn Sott wurde doch der Urheber auch der Werke sein. Selbst die Annahme einer unendlichen Reihe von Werken und Früchten könne diesen Vorwurf nicht enkkräften. Auch kann die Materie nicht regiert und bearbeitet werden ohne Organe. Häte aber das höchste Wesen Organe, so wurde es mit einer sterblichen Gestalt bekleidet und nicht Sott sein, sondern als ein endliches Ding Lust und Unsust ersfahren. Sottes Allwissenheit und Allmacht, wird hinzugesetzt, sind nicht verträglich mit der Unendlichkeit der Masterie und der eingekörperten Seele\*).

Wenn man so die Bedanta in Streit findet mit alsen übrigen Lehren indischer Philosophen, so sieht man wohl, wie dadurch ein Grund zu einer eigenen Ansicht gelegt wird; aber man wurde dieser Polemik zu viel Bedeutung beilegen, wenn man dadurch das ganze System der Bedanta sür begründet hielte. Die Schwierigkeiten, welche den andern Systemen vorgeworsen werden, scheint die Bedanta nicht einmal hinlänglich vermieden zu haben. Wir sinden in den Ueberlieserungen, welche wir vor uns haben, auch manche Widersprüche, welche vielleicht daraus entstehen, daß verschiedenartige Lehren unter einander gemischt worden sind. Doch läßt sich eine allgemeine Ansicht, welche die Grundlage der Bedanta gebildet haben mag, mitten auß diesen Widersprüchen heraus entswickeln.

Balan in Copple

<sup>\*)</sup> Ib. I, p. 573.

Wenn bie Bebanta ben Gegensatz zwischen bem materiellen Princip und ber Seele verwarf, fo zielte fie bamit auf die Nothwendigkeit, ein Princip fur alle Dinge in ber Belt anzunehmen und so wirkende und materielle Urfache mit einander ju verbinden\*). Wenn fie gegen bie Pasupata ftritt, baß Gott nicht über bie Welt, über Rorper und Seelen regiere, fo meinte fie bamit, er fei vielmehr felbst in allen Dingen. Dies ift ber hauptgebanke ber Bebanta, bag Gott, bie bochfte Seele, reiner Sinn, reine Bernunft, reiner Gebanke, allwissend und allmachtig, obgleich unveranderlich, boch die einzige Quelle aller Dinge fei und fich felbst in alle Dinge ergieße. Gott ift Alles und verschieden von jedem Einzelnen, weil er eben bas Sanze ift. Eben beswegen ist er sowohl bas, was verwandelt wird, als bas, was verwandelt. Für ihre Annahme eines folden Gottes führen bie Anhanger ber Bebanta weiter feine Beweise an. Dag Gott fei, fann nicht bewiesen werben, es bebarf aber auch keines Bewei-



<sup>\*)</sup> In ber schon früher angeschirten Abhanblung von Kennedy in ben trausact, of the R. Asiatic soc. III, p. 412 sqq. wird hauptsächlich gegen bie Behauptung Colebrooke's gestritten, daß nach ber Bedanta Gott nicht allein wirkende, sondern auch materielle Ursache ber Belt sei, ja der Brf. geht so weit, zu behaupten, daß die indische Philosophie überhaupt den Begriff der Materie nicht kenne und ihre Eristenz leugne. S. p. 420; 421. Man sieht aber schon hieraus, daß der Streit um Borte sich breht. Daß Gott auch materielle Ursache sei, ist freilich nicht so zu verstehen, als wenn er ein Körper ware; er wird nur als das geistige Besen gedacht, welches durch seine eigene Kraft und aus seiner eigenen Ratur ober Substanz die Welt hervorgehen läßt.

fes; wer nur feinen Namen bort, weiß, bag er ift ); Niemandem ift er verborgen, weil ein Jeber fein Gelbft, feinen Beift bei fich tragt, von biefem weiß, bag er ift, damit aber auch weiß, daß Gott ift; dieser Geift nemlich ift Gott'). Aber freilich erkennen Biele nicht biese Gin= beit des Geistes mit Gott und die Erkenntniß seines Seins ift noch nicht bie Erkenntniß feines Befens; baber nimmt bie Bedanta auch an, bag nur von ben Auserwählten Gott erkannt werbe, welchen er fich felbst offenbare 3), was uns in biefer Lehre nicht wundern kann, weil ja naturlich nur bie ben Beift zu erkennen vermogen, welchen er fich of= fenbart in ihnen, so wie in fich felbft. Menn bie Geg. ner gegen biefe gange Denkweise einwerfen, bag Birkung und Urfache zwei verschiebene Dinge sein mußten, fo ftellt bie Bebanta biesem Sate eine Sammlung von Beispie-Ien entgegen, welche meistens von ber Entwicklung lebenbiger Dinge hergenommen werben. Sagre und Ragel wachsen aus bemselben belebten Korper, welchem fie ans gehoren, unbelebte Materie verwandelt fich in Gewurm. So wie Milch in Lab sich verwandelt und Baffer in Gis, so verwandelt sich Brahm mannigfaltig ohne außere Dittel ober Werkzeuge. So wie die Spinne ihr Gewebe aus fich selbst herausspinnt und in sich felbst einzieht, so schafft Brahm bie Belt und wieder nimmt er sie in sich zurud'). Alles bies geht von ber Ansicht aus, bag ein und

<sup>1)</sup> Windischm. Sanc. p. 127.

<sup>2)</sup> Ib. p. 94.

<sup>3)</sup> Ib. p. 114 sq.

<sup>4)</sup> Colebr. l. l. p. 13; 20; 21; 26.

١,

daffelbe Wesen lebendig und sein selbst bewußt alle Veranderung in der Welt erzeuge und doch im Wechsel aller Beschaffenheiten dasselbe bleibe. Daher will die Bedanta
von keinem Unterschiede zwischen dem genossenen und zwischen dem genießenden Wesen wissen; daher sucht sie auch
die Bemerkung ihrer Gegner, daß Entgegengesetzes nicht
aus Entgegengesetzem werden könne, kurz zu beseitigen,
indem sie ihnen nachweist, daß sie diesem Grundsatze in
ihren eigenen Annahmen widersprächen, indem sie aus
Unsinnlichem Sinnliches, aus Kleinem Großes hervorges
hen ließen\*).

Die Sauptstute ihrer Lehre findet die Bedanta, wie man leicht bemerken wirb, in ber Boraussetzung, von welcher die indische Philosophie überhaupt burchbrungen ift, baß bie Mannigfaltigkeit ber Erscheinungen die Ginheit bes Befens gar nicht berühre. So wird bie Seele nicht berührt in ihrem Wesen, indem boch bie mannigfaltigsten Erscheinungen in ihr sich abspiegeln, so wird auch ber bochfte Geift burch bie Beranderung ber Dinge in ber Belt, welche ihm entstammen, in seinem Befen nicht verandert. In dieser Ansicht wird ber Begriff von ber Ginerleiheit bes Befens auf eine fo ausschliefliche Beife festgehalten, bag gegen ihn alles Beranberliche, was an ober in bem Befen hervortreten fann, gang verschwindet. Daber wird auch von Gott gefagt, obgleich er Alles aus fich schaffen und in Alles fich verwandeln foll, er fei boch ohne Gestalt und Form, burch weltliche Bustanbe nicht berührt, ohne Leiben und unveranderlich, gleich bem fla-

<sup>\*)</sup> Ib. 20. Sankara bei Winbischm. a. a. D. S. 1921 f.

fes; wer nur feinen Ramen bort, weiß, bag er ift ); Niemandem ift er verborgen, weil ein Jeber fein Gelbft, feinen Geift bei fich tragt, von biefem weiß, bag er ift, bamit aber auch weiß, bag Gott ift; biefer Geift nemlich ist Gott2). Aber freilich erkennen Biele nicht biese Gin= beit bes Beiftes mit Gott und bie Ertenntnig feines Seins ift noch nicht bie Erkenntniß feines Befens; baber nimme Die Bedanta auch an, daß nur von den Auserwählten Gott erkannt werbe, welchen er fich felbft offenbare 3), was uns in dieser Lehre nicht wundern kann, weil ja naturlich nur bie ben Beift zu erkennen vermogen, welchen er fich of= fenbart in ihnen, so wie in sich felbst. Benn bie Geg. ner gegen biefe gange Denkweise einwerfen, bag Birtung und Urfache zwei verschiedene Dinge fein mußten, so ftellt die Bebanta biesem Sate eine Sammlung von Beispie-Ien entgegen, welche meiftens von ber Entwidlung lebenbiger Dinge hergenommen werben. Hagre und Nagel wachsen aus bemfelben belebten Korper, welchem fie ans geboren, unbelebte Materie verwandelt fich in Gewurm. So wie Milch in Lab sich verwandelt und Basser in Gis. fo verwandelt fich Brahm mannigfaltig ohne außere Mittel ober Berkzeuge. So wie bie Spinne ihr Gewebe aus fich felbst herausspinnt und in sich felbst einzieht, so schafft Brahm die Belt und wieder nimmt er fie in sich zurud'). Alles bies geht von ber Ansicht aus, bag ein und

<sup>1)</sup> Windischm. Sanc. p. 127.

<sup>2)</sup> Ib. p. 94.

<sup>3)</sup> Ib. p. 114 sq.

<sup>4)</sup> Colebr. l. l. p. 13; 20; 21; 26.

daffelbe Besen lebendig und sein selbst bewußt alle Berachnberung in der Welt erzeuge und doch im Wechsel aller Beschaffenheiten dasselbe bleibe. Daher will die Bedanta von keinem Unterschiede zwischen dem genossenen und zwisschen dem genießenden Wesen wissen; daher sucht sie Abemerkung ihrer Gegner, daß Entgegengesetzes nicht aus Entgegengesetztem werden könne, kurz zu beseitigen, indem sie ihnen nachweist, daß sie diesem Grundsatze in ihren eigenen Annahmen widersprächen, indem sie aus Unsinnlichem Sinnliches, aus Kleinem Großes hervorges hen ließen\*).

Die Sauptstute ihrer Lehre findet die Bedanta, wie man leicht bemerken wird, in ber Boraussehung, von welder die indische Philosophie überhaupt burchdrungen ift. bag bie Mannigfaltigkeit ber Erscheinungen bie Ginheit bes Besens gar nicht berühre. So wird die Seele nicht berührt in ihrem Wesen, indem doch die mannigfaltigsten Erscheinungen in ihr sich abspiegeln, so wird auch ber bochste Beift burch bie Beranberung ber Dinge in ber Belt, welche ihm entftammen, in feinem Befen nicht veranbert. In biefer Ansicht wird ber Begriff von ber Ginerleiheit bes Wefens auf eine fo ausschliefliche Beife feftgehalten, bag gegen ihn alles Beranberliche, mas an ober in bem Wesen hervortreten kann, gang verschwindet. Daher wird auch von Gott gefagt, obgleich er Alles aus fich schaffen und in Alles sich verwandeln soll, er sei boch ohne Gestalt und Form, burch weltliche Buftanbe nicht berührt, ohne Leiben und unveranderlich, gleich bem fla-

<sup>\*)</sup> Ib. 20. Sankara bei Windischm. a. a. D. S. 1921 f.

ren Arpstall, welcher scheinbar verschiedene Farben in sich ausnimmt, wirklich aber immer gleich durchsichtig bleibt. Ein Licht, ist er dem Lichte der Sonne gleich oder des Mondes, welches verschieden erscheint, obgleich es beständig dasselbe bleibt, je nachdem es verschiedene Gegenstände beleuchtet. Der Geist gleicht dem reinen Raume, in welchem Alles ist und wandelt, ohne daß er dadurch verändert würde. In ihm wird der Unterschied zwischen dem Wahrnehmenden, der Wahrnehmung und dem Wahrgenommenen nicht bemerkt; er ist ohne Mannigsaltigkeit; wer ihn für mannigsaltig ansieht, stirbt Tod auf Tod ').

Mit dieser Ansicht läßt sich wohl vereinen, daß die altere Bedanta, wie Colebrooke meint, mit der neuern nicht übereinstimmt, wenn diese Alles, was in der Welt geschieht, nur sur Schein und Tauschung der Maja ausgidt. Sie konnte alles dies als Erscheinung, ja als That und Handlung Gottes in Anspruch nehmen, aber freilich mußte sie dabei im Sinn haben, daß die Mannigsaltigkeit und Veränderlichkeit aller Erscheinungen oder Thaten Gottes weder für ihn selbst etwas austrage, noch auch Andern die Wahrheit seines Seins ausdrücke. Denn diese Welt ist nur ein Spiel Gottes?). Eine jede Erscheinung gibt nur zu erkennen, daß er ist, ohne irgend etwas von dem zu enthüllen, was er ist.). Hierin sind alle sich ein-

Colebr. l. l. p. 20; 25; 26; Shankara Acharya the knowledge of spirit (áberj. v. Zaplor. Sonbon 1812. 8.) 8; 39; 41.

<sup>2)</sup> Windischm. Sanc. p. 142.

<sup>3)</sup> Roch abstracter brudt sich hierüber bie Bedanta aus, wenn sie nicht einmal ein Sein Gott vor der Schöpfung zuschreibt. Windischm. Sanc. p. 130. "Quare quia vox esse plerumque

ander gleich; fie find alle, fofern fie bie Bahrheit bes Brahm in fich tragen und an feinem Gein Theil ha= ben, boch konnte von ihnen auch gefagt werben, daß fie nicht waren, weil fie weber fein Wefen finb, noch es ausbruden. Daber bie berühmten Borte: bu bift Er; bieser mein Geift ift Brabm; ich bin Er; baber beißt balb ber Aether, balb bas Licht, balb bas Auge Brahm; er ift groß und klein, aber auch umgekehrt werben alle Gegensate, welche in ber Welt hervortreten, von Brahm verneint; er ist weder lang noch kurz, weder grob noch fein, weber so noch fo. In alle Gestalten geht er ein, Alles burchbringt er, ohne bag er Geffalt batte ober ir-Bielleicht fagen fie beswegen auch, genbwo mare 1). Brahm verwandle sich nicht ganz in die weltlichen Erscheinungen?).

Man kann nun wohl bemerken, wie es dieser Lehre möglich wird, auf der einen Seite in sehr finnlichen Vorstellungen das göttliche Wesen sich vorzustellen und auf der andern Seite zu verlangen, daß es ohne alle sinnliche Vorstellungen gedacht werde. Zu den sinnlichen Vorstellungsweisen, in welchen die Vedanta die schöpferische Thätigkeit Gottes auffaßt, gehört es, daß sie, soweit wir

res nomine et forma mutatas significat, respectu 'absentiae ejus mutationis ante originem mundi ens Brahma quasi non ens fuit. Ib. p. 137. Ens quidem, o bone, hoc in initio fuit, unum sine secundo, nonnulli vero ajunt: non ens quidem hoc initio fuit, unum sine secundo; ex co non ente ens nascitur.

Colebr. II, p. 11 ff.; p. 15; 26; 27. Shank. Achar. knowl. of the spir. 29 not.

<sup>2)</sup> Colebr. II, p. 20.

wissen, in voller Willfur annimmt, nur ber vierte Theil Sottes mare in bie Welt eingegangen, bie brei ubrigen Biertel wohnten unverganglich im himmel 1). Schopfung ober vielmehr bie Emanation ber Belt aus Gott, wird von ihren Anhangern als ein Act feines all: machtigen Willens gebacht, ohne bag babei eine besondere Absicht herrschte 2). Bon Ewigkeit ber ift es so gewesen und burch eine unendliche Reihe verschiedener Belten fett biese Emanation sich fort 3). Das Eine, welches ohne 3weites ift, begehrte, daß es vielfach werbe und erzeuge; ba brachte es bas Licht hervor, welches wieder begehrte vielfach zu werben und zu erzeugen, und fo entstand bas Baffer, baraus aber in berfelben Beife bie übrigen Glemente und die gange Belt'). Bon ben bobern Graben bes Dafeins also fliegen wieber niebere aus. Buerft ift aus Gott ber Aether ausgefloffen, aus biefem geht bie Luft hervor, aus der Luft bas Feuer, aus bem Feuer bas Baffer und aus bem Baffer bie Erbe. In berfelben Ordnung kehren auch die funf Elemente wieder in einan= ber zurud und lofen fich wieber in Brahm auf. Mles, was außer biefen Elementen ber aus Gott entflossenen Belt angebort, ift nur Busammensetzung aus ben funf Elementen. Dazu gehoren auch bie Sullen ber Seele, welche verschiedene Grade ber Keinheit haben und von welchen die feinere von der grobern umschloffen wird. Die

<sup>1)</sup> Ib. 23; Windischm. Sanc. p. 145 sq.

<sup>2)</sup> Colebr. l. l. p. 20; 21.

<sup>3)</sup> Ib. p. 21; 22.

<sup>4)</sup> Windischm. Sanc. p. 138. Die Reihe ber Ausfluffe Scheint in biefer Stelle nicht genau angegeben gu fein.

innerste Sulle ber Seele ist ber Berstand, um ben Berstand hullt sich ber innere Sinn, um biesen die Organe bes Leibes \*).

Aber bie Seele wirb von ber Bebanta nicht als eine Emanation ober Verwandlung Brahms gebacht, sonbern als ein Theil beffelben. Sie verhalt fich au bem Beberr= scher aller Dinge nicht wie ber Diener jum herrn, nicht wie ber Beberrichte jum herrscher, sonbern wie ber Theil jum Gangen. Sie ift ber Funte eines flammenben Feuers, ungeboren und unendlich wie Brahm; Geburt und Tob betreffen fie nicht; beibe beziehen fich nur auf bie Berbindung ber Seele mit ben torperlichen Sullen, welche fie umgeben, in welchen fie eine Beit lang wohnt. In biefer Bohnung, in biefer Berbinbung mit bem Korper leibet fie Qual, gerath fie in Rinfterniß und ift in ber Gewalt ber Beschaffenheiten, sei es ber Tugenb, sei es bes Lafters. So ift fie leibend, aber nicht bloß leibend, wie bie Sankhya lehrt, sondern auch thatig; benn von ber Schopferischen Kraft, welche Alles bilbet, ift fie ein Theil. So mit dem Korper verbunden, flirbt fie Tod auf Tod, wandert von Korper ju Korper. Dies ift bie Unruhe, bas Unheil ber Seele. Wenn ber Korper ftirbt, so wanbert fie mit einer feinen Gestalt bekleibet, unfichtbar und steigt jum Monde auf, um bort ihre Belohnung und ihre Strafe zu empfangen. Dann tehrt fie wieder burch bie Elemente in die Pflanzen und von da in das thierische Embryo ein; so burchläuft fie einen Kreis von Berwandlungen und ge= langt zu keiner Rube, wenn fie nicht burch bie Mittel,

<sup>\*)</sup> Colebr. l. l p. 21; 22; 85; Windischm. Sanc. p. 138:

welche die Bedanta angibt, Befreiung von der Seelens wanderung gewinnen kann \*).

She wir biefe Mittel auseinanberfeten, muffen wir einige Bwifchenfragen beruhren. Benn bie Seelenmanberung, in welche bie Seele burch ihre Berbindung mit bem Korper gerath, als Qual und Pein beschrieben wirb, wenn auch bei ben verschiebenen Loosen, welche bas Schickfal fiber bie Seelen verhangt, verfchiebene Grabe ber Luft und der Unlust die eine und die andere treffen, alle diese Buffande aber von bem bochften Befen abbangen follen, fo brangen fich bie Rragen auf, warum Gott folche Berichies benheit ber Schicksale, warum er überhaupt ein folches Loos ber Banberung über bie Seelen verhänge. Auf bie erfte Frage antwortet die Bedanta, Gott burfe nicht Unbarmherzigkeit vorgeworfen werben, weil bie Dinge theils gludlich, theils ungludlich finb, benn eine jebe Seele empfange ihr Loos in ber erneuten Belt nach ihrem Berbienst, nach bem lasterhaften ober tugenblichen Leben, welches fie in ber früheren Welt geführt babe. Diefe Untwort reicht nun aber nicht aus, wenn man auf bas Alls gemeine fieht, sie wurde auch in bem Streite gegen die Pasupata als unzulänglich verworfen; benn auch bas Leben in ber früheren Welt konnte boch nur zur Qual und Unruhe ber Seele führen. Daher führt bie erfte Frage auf bie zweite zurud. Diefer jeboch scheint bie Bebanta mehr auszuweichen, als zu genügen, wenn sie uns in bas Unenbliche zuruchverweift. Die Reibe ber Belten ift eben unenblich, so wie die emanirende Kraft Gottes umendlich

<sup>&#</sup>x27;) Colebr. L l. p. 22, 23; 25. cf. Windischm. Sanc. p. 174 sq.

iff; fo ift benn auch Berbienft und Strafe ber Geelen unendlich '). Aber in bem Sinn bieser Antwort lag wohl noch etwas mehr, als bie Worte beutlich ausbruden; faßt man ihre Bebentung im Zusammenhange ber Bebanta-Lebre auf, so konnten sie wohl geeignet scheinen, ber angeregten Frage über die Gerechtigkeit ober Barmbergigkeit Gottes Genige zu leiften. Man muß fich nur baran erinnern, bag ja bie Banberungen ber Geele nichts Anberes find, als bie Banberungen Gottes felbst, welche er also nicht sowohl über bie Geelen, als über fich selbst verbangt, daß aber auch biefe Banberungen, biefe Beranberungen nichts Anderes als nur etwas Unwesentliches ober gar nur Tauschungen find, welche bas Wesen ber Seelen eben so wenig berühren, als bas Besen Gottes. Denn ausbrudlich lehrt die Bedanta, daß Thatigkeit und Leiben ber Seele nicht ihr Wefen betreffen, baß fie in ihr tommen und gehen, ohne das sie wahrhast verändert wurde. Bem bie Seele bie Organe annimmt, so wird fie wirkfam; legt fie biefelben ab, so feiert fie; bie Leibenschaft scheint wirklich gu fein, ift es aber nicht. Dafür wird als Beweis angefichrt, bag bie Seele im tiefen Schlafe, ohne Traum, nichts erleidet, nichts thut; da genießt sie vollige Rube; ba tritt ihr Wefen wieber gang ungetrubt bervor; ba ift fie bei Brahm2). Um so mehr muß man hieran erinnern, als anch die Thaten, welche ber Seele zugeschrieben werden und in welchen ihr Berbienft und ihre Schuld bestehen soll, nicht wahrhaft ihre Thaten find,

<sup>1)</sup> Colebr. l. l. 21; 22; 35; 39; Windischm. Sanc. p. 158.

<sup>2)</sup> Colebr. l. l. p. 21; 22; 25; 37; Shank. Ach. 7; 22.

sondern nur Wirksamkeiten Gottes in ihr oder vielmehr in ihren Hulen. Wenn man aus Unwissenheit der Seele Verstand zuschreibt, als wenn beide nicht unterschieden waren, so beginnt man sich zu sagen: ich din, ich weiß, ich thue. Aber nur Brahm wirkt Alles in mir. Ich din ohne Willen und That; ich ersahre aber auch weder Ges burt noch Wachsthum, noch Versall und Tod; da ich nicht der innere Sinn din, suhle ich weder Lust, noch Qual; unterrichtet von den Reda's weiß ich, daß ich ein klares, durchsichtiges Wesen din. Der freie Wille, demerkt Coledvooke, wird in der That von dieser Philosophie aussgehoben; jede einzelne Seele geht ihr in die allgemeine Seele unter; Alles bewirkt Gott in den einzelnen Wesen, ohne daß er doch etwas Wesentliches bewirkte\*).

So sehr nun diese Lehre die Ansicht zurückweist, daß die Thatigkeit oder das Handeln irgend etwas die Seele angehe, so dringt sie doch darum nicht weniger auf Thatigkeit und Handlung. Sie betrachtet dieselben als Mittel zur Ruhe zu gelangen. Dies lauft ganz parallel mit der Art, wie sie die weltlichen Dinge eines Aheils als ganz verschwindend sich denkt, andern Aheils ihre Wirklicheit und Wahrheit behauptet, weil nemlich das Sein des höchsten Wesens in ihnen gedacht wird. Hierüber schließt sich nun ihre Lehre zunächst fast ganz an die erste Mimansa an. Die Handlungen, welche sie empsiehlt, sind die heiligen Gebräuche, welche die Neda's vorschreiben, die religibsen Pslichten, welche den verschiedenen Kasten

<sup>\*)</sup> Colebr. II, p. 35; 89; Shank. Ach. 24; 31; 32; 84.

aufgelegt find'). Aber biefes Mittel wird boch nur als eine Borbereitung, als ein Mittel gum Mittel ober als ein Mittel, welches nur eine eingeschrantte Gluckseligkeit gur Wirkung hat, von ber Bebanta angeseben. andere Mittel, welche wir ichon von ber Yoga empfoblen faben?). Es werben nemlich verschiedene Grabe ber Befreiung angenommen, über welche in biefer Schule philosophischer Theologie mancherlei phantaftische Borftellungen geherricht zu haben icheinen. Giner folder Grabewird als eine Begabtheit mit übermenschlichen Kraften, mit magischer Gewalt beschrieben"). Es kommt auch bie Borftellung vor, bag ber, welcher Brahm unter einer befonbern Geftalt, nicht als ben bochften Gott verehrt, auch feine besondere Belohnung empfangt von bem, mas er verehrt. Auf febr finnliche Beise wird bie Seele vorgeftellt als fich allmälig erhebend aus ber irbischen Region zu ben hohern Spharen, geleitet von ben gottlichen Rraften, welche biefe beberrichen 1). Dann wird auch eine unvolltommene Bereinigung eines Yogi mit Gott angenom: men, welche in ber Befreiung von ber Seelenwanberung in biefer Kalpa, b. b. in ber gegenwärtigen Beltbilbung bestehen foll, wahrend er noch ber Seelenwanderung in andern Kalpen unterworfen bleibt ). Dabei bleibt bie Seele noch immer mit einer feinen Form bes Rorpers be-

<sup>1)</sup> Colebr. II, p. 27.

<sup>2)</sup> Frank Sadananda p. 39 sq.

<sup>3)</sup> Colebr. l. l. p. 33; 38.

<sup>4)</sup> Ib. 25; 31; 32; 88.

<sup>5)</sup> Ib. 34.

Gefch. b. Philos. IV.

kleibet '). Es läßt sich benken, daß über solche Dinge welche die Einbildungskraft in verschiebener Art sich aus= malen mag, sehr verschiebene Borstellungsweisen sich aus= bilben mochten 2).

Doch wie gesagt, bas Mittel bes pflichtmäßigen Sanbelns, wozu auch tiefes Nachbenken befonders in figender Stellung gebort, ift nur ein Mittel gum Mittel; es foll gur Wiffenschaft führen, es foll bie Seele vorbereiten gu ber Aufnahme ber gottlichen Erkenntniß 3). Diese aber ift bas einzige Mittel, burch welches vollige Befreiung, burch welches bie vollkommene Sludfeligkeit erreicht wirb. Außer ihr gibt es tein anderes Mittel, fie ift bas einzige Bertzeug, welches bas Band ber Leibenschaft loft; ohne fie fann Geligfeit nicht erreicht werben '). Die Wanberun= gen bes Geiftes erscheinen wenigstens ber jungern Bebanta als Kolgen des Irrthums. Deffen Kraft aber ift eine doppelte, theils zu tauschen, theils zu verbergen. tauscht, indem er uns bie Mannigsaltigkeit ber Erscheis nungen für Bahrheit ansehen läßt; er verbirgt, indem er von Gott uns ablenkt und in ihm bie alleinige Bahrheit au erkennen uns verhindert 1). Diesen Irrthum nun au überwinden, dazu gehört die Unterscheidung, die Unterscheis

<sup>1)</sup> Ib. 30; 33.

<sup>2)</sup> Die Auszüge Colebroofe's beuten mehrmals Berschiebenheit ber Lehre über biese Dinge an; es tritt auch in ihnen nicht überall bie Unterscheibung besonberer Lehrweisen hinlanglich heraus.

<sup>3)</sup> Ib. 27; 28.

<sup>4)</sup> Ib. 38; 88. Shank. Achar. 2.

<sup>5)</sup> Windischm. Sanc. al. 13; Frank Sadan, p. 10.

bung nemlich Gottes und ber geschaffenen Welt, bes be ftanbigen und bes nicht beständigen Befens. Durch fie erkennen wir, daß Banbel und Bechfel allein in ber Belt ift, aber nicht in Gott'). Deffen Theil ift unsere Seele, fo bag alfo auch wir über bem Bechfel uns erhaben finben. Daburch erheben wir uns bam auch über bie Begierbe bes Genuffes ber Thatenfruchte bier und bort, welche nur verganglich find, gewinnen Gelbftbeberrichung und Rube bes Geiftes, bas Berlangen nach Freiheit tritt bergu und nun erhebt fich ber Beift gur Ginbeit mit Gott, jum Biffen, bag wir mit Brahma eins finb2). Dieg ift die wahre Biffenschaft; fie wird beschrieben als bie unmittelbare Erkenntnig, als bas Schauen Brahms, worin bie Einsicht liegt, bag er eins ift mit feinen Musfluffen und mit Allem, was an feinem Befen Theil hat "). Brabm wird nicht erkannt burch Bahrnehmung; nur im Geifte wird er geschaut. Die Seele muß in fich selbst einkehren und die Unwissenheit über ihr Wesen ablegen, bann glanzt ber Geist bervor mit eigenem Glanze in ungetheiltem Befen; bann ertennt fie fich als bas unbeflectte Brahm, bann ift fie mit Gott vereinigt; felbft bie Biffenschaft foll alsbann verschwinden, indem fie mit ber Seele eins ift. Gleich einem Aluffe, ber in bas Meer

<sup>1)</sup> Windischm. Sanc. sl. 19; Frank Sadan. p. 3 sq. Sonft tennt bie Bebanta noch eine andere Unterscheibung der weltsichen Dinge von einander, welche nur als ein untergeordnetes Mittel angesehen wird und verschwinden muß, sobald die wahre Erkenntniß eingetreten ift. Frank l. l. p. 48; Wind. l. l. p. 154.

<sup>2)</sup> Frank l. l. p. 4 sq.

<sup>3)</sup> Colebr. II, p. 38.

sich ergießt, strömt die Seele mit Gott zusammen '). So wie aber die Wissenschaft erreicht ist, so sind auch vergangene Sunden vernichtet und kunftige Uebelthaten ausgeschlossen. So wie das Wasser das Blatt des Lotus nicht nasset, so berührt Sunde nicht den, welcher Gott kennt; des Herzzens Knoten ist gebrochen; alle Zweisel sind vorbei und alle Werke sind vergangen. Da bleibt weder Tugend noch Laster. Beide sind Fesseln und es ist gleich, ob die Fessel von Gold sei oder von Eisen; die ewige Freiheit läst keines von beiden zu').

Es ist offenbar, wie diese Lehre vom Schauen Gotztes anknüpft zum Theil an die Erfahrung ekstatischer Zusstände, in welche der religidse Inder sich zu versetzen sucht, zum Theil aber beruft sie sich auch auf den Zustand tiesen Schlases, in welchem die Seele ist, ohne jedoch Unruhe über die Vergänglichkeiten des Lebens zu empsinden. So dringt sie eine phantastische Vorstellung in Verdindung mit dem, was zuweilen, ja was täglich erlebt wird. Hieraus aber mußten sich doch auch mancherlei Veschränzungen jenes unbedingten Schauens, jener unbedingten Einigung der Seele mit Gott ergeben. Wenn die Seele des traumlos schlasenden Mannes dei Brahm ist, so ist zwar keine Empsindung in ihr, aber doch bleibt ihr die Fähigkeit zu empsinden, und nur weil die Gegenstände der Empsindung ihr entrückt sind, empsindet sie nicht. Das

<sup>1)</sup> Ib. 26; 27; 30; Shank. Achar. 4; 5; 16; 30; \$6; \$7.

<sup>2)</sup> Colebr. II, p. 28.

<sup>5)</sup> Ib. p. 11; 25.

<sup>4)</sup> Ib. p. 22.

ber wird auch gefagt, die schlafenbe Seele fei nicht mit Gott vereinigt zu ganglicher Ununterschiedenbeit, wie ein Tropfen mit ber See, sonbern fie bliebe unterschieben und kehre beswegen auch unverandert wieder zu ihrem Leibe gurud'). Es berricht bierbei wohl die Borftellung, baß fie alsdann in Gott sei, wiewohl boch noch mit einer feis nen torperlichen Geftalt bekleibet. Eine vollige Befreiung von ber personlichen Unterschiedenheit ber Seele von Gott wird als in diesem Leben nicht erreichbar angefeben. Gelbft ber Beise, welcher bie Biffenschaft ber Bebanta erlangt hat, kehrt erft nach feinem Tobe vollig in Gott ein2). Dann bat er bie bochfte Fabigkeit zum Genug erreicht; bann ift er reiner Gebanke und genies Benbe Bernunft und unterscheibet fich von Gott nur barin, bag er nicht schöpferische Dacht bat'). Go erkennt man benn mobl, bag bie Bebanta, wenn fie ihre Lehre von bem Schauen Gottes burch Bergleichungen mit bem gegemodrtigen Dafein ber Seele zu unterftugen fuchte, De mit nur Unnaberungen an biefen bochften Grab bes Seelenlebens bezeichnen wollte. Die vollkommene Anschauung bes Bolltommenen ift eben nicht für biefes Leben; fie ist einem andern Leben vorbehalten. Doch, wie schon fruber bemerkt, es scheint, als hatte die Schule ber Bebanta biefen Punkt nicht einstimmig angenommen. Sie behaup-

<sup>1)</sup> Ib. p. 33; 37.

<sup>2)</sup> Ib. p. 33.

<sup>3)</sup> Ib. p. 83; 84. Der lehte Punkt tritt nicht gang genau heraus; es mögen barüber auch verschiebene Meinungen stattgefunden baben.

tet wenigstens zum Theil auch einen Zustand des Wachens den, in welchem er frei ist von jedem Irrthum, das Blends werf der Erscheinungen nur sieht, als sähe er es nicht, Gott aber in seiner unvergänglichen Einheit schaut.). Nur eine Zeitlang nach dem Eingange der Seele in Brahm soll die Wirkung der Aduschung noch sorsdauern, zulest aber gänzlich verschwinden.).

Auch in Beziehung auf bas Sanbeln ftellen fich ahn= liche Ergebniffe beraus. Benn für ben, welcher Gott schaut, alle vergangene That, gute und bose, vorbei sein foll, so war bamit nichts Anderes gemeint, als bag er wissen werde, das Alles, was er zu thun scheine, doch nicht feine That fei, fonbern nur bie Wirkung ber Principien in ihm, welche feinen Leib und fein Bewußtfein bilben, und bis auf bas Lette gurudgegangen bie Birkung Brahm's. Aber wenn auch bies Bewußtsein in bem Weisen sich erzeugt hat, wie soll baburch bie Wanberung ber Seele aufgehoben werben? Sie wird immer noch mit ben Bermanblungen zusammenhängen, welche bie Principien, einmal in Bewegung gesett, in ihrem Leibe und in ihren Sallen hervorbringen; fie kann nicht als ein vollig von ber Belt Getrenntes betrachtet werben. Daber scheint es zu fammen, bag auch bie Bedanta, abn= lich wie die Sankong- und Doga-Philosophie, und belehrt, burch die Erkenntniß Gottes, so weit sie nemlich in diefem weltlichen Leben erreicht werben fann, murben nur

Make thy Grouple

Frank Sadan. p. 42; 45.; Windischm. Sanc. p. 125 sq.; 173 sq.

<sup>2)</sup> Ib. p. 158.

folche Sünden und Tugenden vernichtet, welche noch nicht begonnen oder aufgehört hatten Wirkung hervorzubringen, solche dagegen, welche in Wirksamkeit waren, würden nicht vernichtet; ihre Wirkung gehe nothwendig fort, wie ein Pfeil in seinem Fluge, die die ihnen mitgetheilte Thatigkeit erschöpft sei. Uber endlich wird doch behauptet, daß der, welcher in Brahm versenkt der Welt abgestorben ist, weder durch Tugend noch durch Laster wieder in sie zurückkehre, weder besser durch durch durch seine, noch schlechte durch dieses, denn in der Erkenntniß Gottes sind alle Werke vernichtet.

Anders scheinen es Andere sich zu benten, welchen diese Art der Erkenntnis noch nicht die Rollendung, sonwern nur ein Fortschritt im Wege ist. Die Wollendung ist überhaupt in dieser Verkettung der Ursachen, in welcher wir und noch sinden, nicht zu erreichen. Diese Anhänger der Bedanta gestehen zwar zu, daß Erkennen beseser sei als Handeln; aber Handeln sei besser als Nichtschandeln, wenn man sich dabei nur von den Fesseln des Handelns, von Begier und Abscheu, loszemacht habe. Wir sollen die Handlungen durch und durchgehen lassen ohne Bewegung unserer Seele, weil nicht wir die Handelnden sind; wir sollen Gott gewähren lassen, welcher und zu seinen Werkzeugen gebraucht, die er und würdigt ganz wieder mit ihm Eins zu sein<sup>2</sup>).

Dies find bie Ueberlieferungen, welche wir über bie

<sup>1)</sup> Ib. p. 29.

<sup>2)</sup> Ib. p. 116 sqq.

<sup>3)</sup> Taylor l. l. p. 115.

Philosophie der Inder haben. Wir finden nichts Aehnsliches bei irgend einem orientalischen Bolke die in das achte Sahrhundert herunter, als die Araber wissenschaftsliche Bildung von den Griechen anzunehmen ansingen. Was bei den Persern Spuren von philosophischem Nachdenken zu verrathen scheint, ist dei weitem unausgebildeter und kann nicht in Betracht kommen. Die neuesten Untersuchungen scheinen mich zu der Annahme zu berechtigen, daß die Kabdala der Juden das Erzeugniß einer viel spatern Zeit ist ist, abgesehen davon, daß auch sie an wissenschaftlichem Gehalt der indischen Philosophie sehr nachsteht.

Werfen wir nun einen Blick über das Ganze der indischen Philosophie mit der Frage, auf welche Beise sie in die Geschichte unserer Wissenschaft überhaupt eingegriffen haben möchte, so kann es zunächst uns nicht zweiselschaft sein, daß nur eine sehr unbestimmte und unvollstandige Kenntniß derselben zu den griechisch gebildeten Volstern gekommen. Nicht von allen Systemen derselben kann angenommen werden, daß sie Einfluß auf die griechische Philosophie gehabt haben. Wie hätte die unvollkommene

<sup>\*)</sup> Man sehe besonders Hartmann in der Leipz. Litt. Zeit. 1884. Rr. 68 und 64; Jost Gesch. d. Fraeliten. Br Bd. S. 195 ff.; Junz die gottesdienstlichen Borträge der Juden. S. 162 s.; 402 ff. Aboluck (commentatio de vi, quam Graeca philosophia in theologiam tum Muhammedanorum tum Judaeorum exercuerit. Part. II. De ortu Cabbalae. 1837.) stimmt darin überein, daß die unter uns bekannten kabbalistischen Schristen verhältnismäßig sehr juag seien; in Europa würden die ersten Spuren der Kabbala erst im 12. Jahrhundert gessunden, in Assen gingen sie die die daß 8. Jahrh. hinauf.

Logit ber Ryang bei ben Griechen Einbruck machen sollen. da sie eine viel vollkommenere Entwicklung biefer Lebre besagen. Auch von ber Santhya und Baiseschika werben wir keine Ursachen haben anzunehmen, bag etwas von biesen Lebren auf ummittelbare Weise ber griechischen Philosophie eine Anregung abgegeben hatte. Mir von ber Doga und ber Bebanta ift eine Bahrscheinlichkeit biefer Art vorhanden, indem wir sehr bedeutende Punkte bieser Lebren auf eine abnliche Beife bei ben fpatern Griechen hervortreten sehen, ohne daß wir bei biesen eine Entstehung berselben aus wissenschaftlichen Grunden ober aus griechischen Ueberlieferungen nachweifen konnten. hierher gehort vornehmlich die Lehre von ber Emanation ber Dinge aus Gott nach bestimmten absteigenden Graben bes Daseins, ohne bag babei eine Thatigkeit, eine vernünftige Absicht ober irgend eine lebendige Regung bes vernünftis gen Gottes augegeben wurde; benn bies ift ein Sauptaug bieser neuen Ansicht, bag alle Entwicklungen ober Ausflusse bas schlechthin einfache Wesen bes sich Entwickelnhierher gehort ferner bie ben gar nicht berühren sollen. Lebre von bem Gegensate zwischen ber forperlichen Ratur und ber Seele, welche gwar beibe als Ausfluffe Gottes gebacht werben, aber in gang verschiedener Art, so daß nemlich die Natur gar nicht an bem Befen Gots tes Theil bat, sondern nur als eine wesenlose Erscheinung betrachtet wird, wahrend bie Seele als ein Theil ober boch als ein wefenhafter Ausfluß Gottes fich barftellt, wels der mit jenen wesenlosen und verganglichen Entwicklungen bes Korperlichen amar in einer gewiffen Berbindung fteben, baburch aber boch in seiner Bahrheit gar nicht berührt werben soll. Hierher gehört endlich die Lehre von der unpstischen Anschauung Sottes, welche die Quelle aller Erskenntniß der Wahrheit sein, in welcher wir uns ganz in sein Wesen versenken und zu der ewigen Ruhe seiner Glückseitgelangen sollen. An diese mystische Lehre schliessen sich denn auch noch manche andere Züge desselben Charakters an.

Indem wir solche Aehnlichkeiten zu bemerken finden, werben wir boch auch auf eine auffallende Weise an ben Grundfat erinnert, welchen wir in unserer Geschichte nies mals aus bem Auge gelaffen haben, bag abnliche Lehren eben so gut aus ber ahnlichen Natur ber menschlichen Bernunft heraus bei Berschiedenen sich entwideln, als burch Ueberlieferung von bem Einen zu bem Anbern tommen kommen. Das auffallende Beispiel, welches wir meinen, finden wir in ben Lebren ber Santhpa-Philosophie und ber neuern Stoiter, welche beibe, obgleich von febr verschiebener Grundlage aus, Die Seele bes Menfchen gu einer ganglichen Gleichgaltigfeit gegen alles Meußere, gegen alle blos naturlichen Bewegungen ber Seele, gegen Schmerz und Lust führen wollen, hierin ben 3wed aller Philoso= phie suchen, die Philosophie nur als Mittel zu biesem 3wed betrachten und ihre Wirksamkeit auf abnliche Beife barein seten, baf fie uns zeige, mas unser Wert sei und was nicht. Wenn wir nun feben, bag bie neuern Stoiter in einer geschichtlich nachweisbaren allmähligen Ent= wicklung zu biefem Ergebniß tamen und eben fo wenig auch nur im geringften abnen tonnen, bag bie Santhpa: Philosophie von griechischen Lehren ihre Anregung empfangen habe, so mochten wir wohl billig auch nur mit gro:

fer Borfict einen geschicklichen Busammenbang awischen ambern inbischen und andern griechischen Spftemen ans nehmen. Es kommt bagu bie weite Entfernung ber Lanber und ihr geringer Berkehr unter einander. Wenn wir min bemoch bie Bermuthung nicht zurhahalten, bag ein folder Busammenhang ftattgefunden haben mochte, so bewegt uns bazu nicht allein bie Bergleichung ber Lehren unter einander, sondern es find noch andere Betrachtemgen, welthe und leiten. Die Danner griechischer Bil= bung, bei welchen wir querft bie von uns fo genannte orientalische Richtung finden, find an fich selbst von geringer Erfindungsgabe. Sie geben ihre ben Griechen fruber unerhorte Lebre auch nicht fur ihre Erfindung aus, fie betrachten fie vielmehr als eine alte Ueberlieferung, fo wie fie benn auch offenbar ben Charakter einer Meinung an fich tragt, welche von philosophischen Ueberlegungen ausgebend im Munde bes Bolke fich abgestumpft hat. bei, wenn sie auch die griechische Philosophie nicht verschmaben, so zeigen fie boch unverholen ihre Berehrung ber orientalischen Lehren, wie fehr sie ihnen auch nur als eine buntle Runbe jugekommen fein mogen. Wenn fie nun mit bem ichlechtesten Grunde ihre Anfichten in Die griedischen ober in die indischen Ueberlieferungen hineindeutes ten, fo glauben wir, hatten fie beffern Grund, ihren Urforung aus ber Beidheit bes fernen Oftens abguleiten. Wie diese Lehren jeboch von Indien nach Aegypten, nach Sprien, Meinafien, Griechenland und ben übrigen ganbern griechischer Bilbung gebrungen, barüber gibt es nur Bermuthungen, unter welchen wir Jebem bie feinige fich zu wahlen gern überlaffen wollen. Rur im Allgemeinen

wollen wir bemerken, daß in den Zeiten der Vordereitung und Berbreitung des Christenthums eine geistige Bewegung unter sast allen gebildeten Bolkern ist, von welchen wir Kunde haben, eine Bewegung, welche von den entferntesten Punkten der Bildung nach allgemeiner Bereisnigung hinstredt. So wissen wir namentlich von den griechisch gebildeten Volkern, daß unter ihnen der Auf der orientalischen und besonders der indischen Weisheit groß war und daß Reisen unternommen wurden in der Absicht, dieser Weisheit sich zu bemächtigen. Die Geschichte der orientalischen Volker ist zu dunkel, als daß wir etwas Entsprechendes dei ihnen nachweisen könnten; doch ist es uns nicht unwahrscheinlich, daß es vorhanden gewesen sein möchte.

## Sechstes Capitel.

Philon ber Jube.

Wir haben früher erwähnt, daß die Neigung der Drientalen, mit griechischer Philosophie sich zu bereichern, zwar schon früher vorhanden war, aber doch erst in den Schriften des Juden Philon auf eine solche Weise uns hervortritt, daß wir die Art der Bildung, welche sie hers vorbrachte, in sichern Zugen zu erkennen vermögen \*).



<sup>\*)</sup> tteber ben Philon und verwandte Erscheinungen unter ben Suben hat weuerlich Gfrorer ausführlich gehandelt in seiner

Philon lebte zu Alexandria und stammte aus einer angessehenen, wahrscheinlich priesterlichen Familie des jubischen Bolles'). In den Angelegenheiten desselben hatte er eine politische Wirksamkeit und er war schon im Greisenalter, als er als Gesandter die Sache seines Bolles vor dem Kaiser E. Caligula zu vertheidigen hatte?).

In ben Schriften dieses Mannes ist die Berbindung griechischer Philosophie mit judischer Religionslehre und orientalischer Ansicht des Lebens und der Wissenschaft sast auf jeder Seite zu erkennen. Mit der Platonischen Phislosophie war er in allen ihren Aeußerungen vertraut und als einen Grundzug seiner Lehren können wir dieselbe überall wiedererkennen. Daran schließt sich auch der Sesbrauch Pythagorischer Zahlensymbole an, welcher voraussseht, daß in dem Areise seiner Bildung die Pythagorische Lehre schon wieder vielsältig zur Sprache gekommen war. Nicht weniger aber benutzt er auch Ansichten und Begriffe, welche der peripatetischen und der stoischen Schule anges

Schrift: Philo und die alexandrinische Aheosophie u. s. w. Stuttg. 1831. 2 Bde. Ich habe diese Schrift zu Rathe gezogen, doch mit der Borsicht, welche von mehreren Seiten her empsohlen worden ist. S. Dahne einige Bemerkungen über die Schriften bes Juden Philo in den theol. Studien und Kritiken. Jahrg. 1833. S. 984 ff. Dahne geschichtliche Darstellung der jüdisch alexandrinischen Religionsphilosophie. Erste Abtheilung Salle 1834. Sandelt hauptsächlich über Philon.

<sup>1)</sup> Philo de legat, ad Caj. 22 p. 567 Mang.; Joseph. ant. XVIII, 8; Euseb. hist. eccl. II, 4; Phot. cod. 105.

<sup>2)</sup> Auf frühere Geschäfte dieser Art scheint hinzuweisen de somn. II, 18 p. 675. Bon seiner Gesandtschaft nach Rom s. de leg. ad Caj. 28 p. 572; 44 p. 597 ff.; Joseph. ant. XVIII, 8 in. Diese Gesandtschaft fällt in das Jahr 40 n. Shr. G.

tet wenigstens zum Theil auch einen Bustand bes Bachensben, in welchem er frei ist von jedem Irrthum, das Blendswerf der Erscheinungen nur sieht, als sähe er es nicht, Gott aber in seiner unvergänglichen Einheit schaut '). Nur eine Zeitlang nach dem Eingange der Seele in Brahm soll die Wirkung der Tauschung noch sorbauern, zuleht aber gänzlich verschwinden ').

Auch in Beziehung auf bas Sanbeln ftellen fich ahn= liche Ergebniffe beraus. Benn fur ben, welcher Gott schaut, alle vergangene That, gute und bose, vorbei sein soll, so war bamit nichts Anderes gemeint, als bag er wiffen werbe, bag Mes, was er zu thun scheine, boch nicht seine That sei, sondern nur die Wirkung ber Principien in ihm, welche seinen Leib und fein Bewuftfein bilben, und bis auf bas Lette gurudgegangen bie Wirkung Brahm's. Aber wenn auch bies Bewußtsein in bem Weisen fich erzeugt hat, wie foll baburch bie Wanberung ber Seele aufgehoben werben? Sie wird immer noch mit ben Bermandlungen zusammenhängen, welche bie Principlen, einmal in Bewegung geset, in ihrem Leibe und in ihren Sullen hervorbringen; fie kann nicht als ein vollig von ber Belt Getrenntes betrachtet werben. Daber scheint es zu ftammen, bag auch bie Bedanta, abn= lich wie bie Sanktya- und Yoga-Philosophie, uns belehrt, burch die Erkenntniß Sottes, so weit sie nemlich in die= fem weltlichen Leben erreicht werben fann, wurben nur

Frank Sadan. p. 42; 45.; Windischm. Sanc. p. 125 sq.; 178 sq.

<sup>2)</sup> Ib. p. 158.

folche Sånden und Tugenden vernichtet, welche noch nicht begonnen oder aufgehört håtten Wirkung hervorzubringen, solche dagegen, welche in Wirksamkeit waren, wurden nicht vernichtet; ihre Wirkung gehe nothwendig fort, wie ein Pfeil in seinem Fluge, die die ihnen mitgetheilte Thatigkeit erschöpft sei '). Aber endlich wird doch behauptet, daß der, welcher in Brahm versenkt der Welt abgestorben ist, weder durch Augend noch durch Laster wieder in sie zurücksehre, weder bester werde durch jene, noch schlechte durch dieses, denn in der Erkenntniß Gottes sind alle Werke vernichtet ').

Unders scheinen es Andere sich zu benken, welchen diese Art der Erkenntnis noch nicht die Rollendung, sondern nur ein Fortschritt im Wege ist. Die Bollendung ist überhaupt in dieser Verkettung der Ursachen, in welcher wir uns noch sinden, nicht zu erreichen. Diese Anshänger der Bedanta gestehen zwar zu, daß Erkennen beseser sei als Handeln; aber Handeln sei besser als Nichtschandeln, wenn man sich dabei nur von den Fesseln des Handelns, von Begier und Abscheu, loszemacht habe. Wir sollen die Handlungen durch uns durchgeben lassen ohne Bewegung unserer Seele, weil nicht wir die Handelnden sind; wir sollen Gott gewähren lassen, welcher uns zu seinen Wertzeugen gebraucht, die er uns würdigt ganz wieder mit ihm Eins zu sein<sup>2</sup>).

Dies find bie Ueberlieferungen, welche wir über bie

<sup>1)</sup> Ib. p. 29.

<sup>2)</sup> Ib. p. 116 sqq.

<sup>3)</sup> Taylor l. l. p. 115.

ļ

Philosophie der Inder haben. Wir finden nichts Aehnliches bei irgend einem orientalischen Bolke dis in das
achte Jahrhundert herunter, als die Araber wissenschafts
liche Bildung von den Griechen anzunehmen anfingen.
Was bei den Persern Spuren von philosophischem Rachbenken zu verrathen scheint, ist dei weitem unausgebildeter
und kann nicht in Betracht kommen. Die neuesten Untersuchungen scheinen mich zu der Annahme zu berechtigen,
daß die Kabbala der Juden das Erzeugniss einer viel spatern Zeit ist\*), abgesehen davon, daß auch sie an wissenschaftlichem Gehalt der indischen Philosophie sehr
nachsteht.

Werfen wir nun einen Blick über das Sanze der indischen Philosophie mit der Frage, auf welche Weise sie in die Geschichte unserer Wissenschaft überhaupt eingegriffen haben mochte, so kann es zunächst uns nicht zweiselbaft sein, daß nur eine sehr unbestimmte und unvollstandige Kenntniß derselben zu den griechisch gedildeten Bolekern gekommen. Nicht von allen Systemen derselben kann angenommen werden, daß sie Einsluß auf die griechische Philosophie gehabt haben. Wie hatte die unvollkommene

<sup>\*)</sup> Man sche besonders Hartmann in der Leipz. Litt. Zeit. 1884. Rr. 63 und 643 Jost Gesch. d. Fraeliten. Br Bd. S. 195 sf.; Zunz die gottesdienstlichen Borträge der Juden. S. 162 s.; 402 sf. Aboluck (commentatio de vi, quam Graeca philosophia in theologiam tum Muhammedanorum tum Judaeorum exercuerit. Part. II. De ortu Cabbalae. 1837.) stimmt darin überein, daß die unter uns bekannten kabbalistischen Schristen verhältnismäßig sehr juag seien; in Europa würden die ersten Spuren der Kabbala erst im 12. Jahrhundert gesunden, in Assen gingen sie die in das 8. Jahrh. hinaus.

Logif ber Ryaya bei ben Griechen Eindruck machen follen. da fie eine viel vollkommenere Entwicklung biefer Lehre besagen. Auch von ber Sankbra und Baiseschiffa werben wir keine Urfachen haben anzunehmen, daß etwas von biesen Lehren auf ummittelbare Weise ber griechischen Philosophie eine Anregung abgegeben hatte. Rur von ber Doga und ber Bebanta ift eine Bahrscheinlichkeit biefer Art vorhanden, indem wir fehr bebeutende Punkte biefer Lehren auf eine ahnliche Beise bei ben fpatern Griechen hervortreten feben, ohne daß wir bei biefen eine Entftebung berselben aus wiffenschaftlichen Grunden ober aus griechischen Ueberlieferungen nachweisen konnten. hierber gehört vornehmlich die Lehre von der Emanation der Dinge aus Gott nach bestimmten absteigenden Graben bes Dafeins, ohne bag babei eine Thatigkeit, eine vernünftige Absicht ober irgend eine lebendige Regung bes vernünftis gen Gottes zugegeben wurde; benn bies ift ein Sauptzug biefer neuen Anficht, bag alle Entwicklungen ober Ausfluffe bas schlechthin einsache Wesen bes fich Entwickelnben gar nicht berühren follen. hierher gebort ferner bie Lehre von bem Gegensate zwischen ber korperlichen Ratur und ber Seele, welche gwar beibe als Ausfluffe Gottes gebacht werben, aber in gang verschiedener Art, fo daß nemlich die Natur gar nicht an bem Befen Gottes Theil bat, sonbern nur als eine wefenlose Erscheinung betrachtet wirb, wahrend die Seele als ein Theil ober boch als ein wesenhafter Ausfluß Gottes fich barftellt, wels der mit jenen wefenlosen und verganglichen Entwicklungen bes Korperlichen amar in einer gewiffen Berbindung fteben, baburch aber boch in feiner Babrheit gar nicht berührt werben soll. Hierher gehört endlich die Lehre von der mystischen Anschauung Gottes, welche die Quelle aller Erzkenntnis der Wahrheit sein, in welcher wir uns ganz in sein Wesen versenken und zu der ewigen Auhe seiner Glücksseligkeit gelangen sollen. An diese mystische Lehre schließen sich denn auch noch manche andere Züge desselben Charafters an.

Indem wir solche Aehnlichkeiten zu bemerken finden, werben wir boch auch auf eine auffallende Beise an ben Grunbfat erinnert, welchen wir in unferer Geschichte nies mals aus bem Auge gelaffen haben, bag abnliche Lehren eben so gut aus ber ahnlichen Natur ber menschlichen Bernunft beraus bei Berfcbiebenen fich entwickeln, als burch Ueberlieferung von bem Einen zu bem Anbern tommen tommen. Das auffallenbe Beispiel, welches wir meinen, finden wir in ben Lehren ber Santhpa-Philosophie und ber neuern Stoifer, welche beibe, obgleich von febr verschiebener Grundlage aus, die Seele bes Menfchen zu einer ganglichen Gleichgultigkeit gegen alles Zeußere, gegen alle blos naturlichen Bewegungen ber Seele, gegen Schmerz und Luft führen wollen, hierin ben 3weck aller Philosophie suchen, die Philosophie nur als Mittel zu biesem 3weck betrachten und ihre Wirksamkeit auf abnliche Beife barein seten, bag fie uns zeige, was unser Werk sei und was nicht. Benn wir nun feben, bag bie neuern Stoifer in einer geschichtlich nachweisbaren allmabligen Ent= widlung zu biesem Ergebniß tamen und eben so wenig auch nur im geringften abnen tonnen, bag bie Santhpa: Philosophie von griechischen Lehren ihre Auregung empfangen habe, so mochten wir wohl billig auch nur mit grofer Borfict einen geschichtlichen Busammenbang zwischen anbern inbischen und anbern griechischen Systemen ans nehmen. Es kommt bagu bie weite Entfernung ber Lanber und ihr geringer Berkehr unter einander. Wenn wir nun bennech bie Bermuthung nicht zurudhalten, bag ein folder Busammenhang flattgefunden haben mochte, so be wegt uns bazu nicht allein bie Bergleichung ber Lehren unter einander, sondern es sind noch andere Betrachtun-Die Manner griechischer Bil= gen, welthe und leiten. bung, bei welchen wir zuerst bie von uns fo genannte erientalische Richtung finden, find an sich selbst von geringer Erfindungsgabe. Sie geben ihre ben Griechen fruber unerhorte Lehre auch nicht fur ihre Erfindung aus, fie betrachten fie vielmehr als eine alte Ueberlieferung, fo wie fie benn auch offenbar ben Charafter einer Meinung an fich tragt, welche von philosophischen Ueberlegungen ausgebend im Munbe bes Volks sich abgestumpft bat. bei, wenn sie auch die griechische Philosophie nicht verschmaben, so zeigen fie boch unverholen ihre Berehrung ber orientalischen Lehren, wie sehr sie ihnen auch nur als eine dunkle Runde zugekommen fein mogen. Wenn sie nun mit bem schlechtesten Grunde ihre Anfichten in Die griedifchen ober in die judischen Ueberlieferungen bineindeutes ten, fo glauben wir, hatten fie beffern Grund, ihren Urfprung aus ber Beisheit bes fernen Oftens abguleiten. Bie diese Lebren jeboch von Indien nach Aegopten, nach Sprien, Rleinafien, Griechenland und ben übrigen ganbern griechischer Bilbung gebrungen, barüber gibt es nur Bermuthungen, unter welchen wir Jebem bie feinige fich zu wahlen gern überlaffen wollen. Rur im Allgemeinen

wollen wir bemerken, daß in den Zeiten der Vordereitung und Verbreitung des Christenthums eine geistige Bewegung unter sast allen gebildeten Wölkern ist, von welchen wir Kunde haben, eine Bewegung, welche von den entferntesten Punkten der Bildung nach allgemeiner Vereinigung hinstredt. So wissen wir namentlich von den griechisch gebildeten Völkern, daß unter ihnen der Auf der orientalischen und besonders der indischen Weisheit groß war und daß Reisen unternommen wurden in der Absicht, dieser Weisheit sich zu demächtigen. Die Seschichte der orientalischen Völker ist zu dunkel, als daß wir etwas Entsprechendes dei ihnen nachweisen könnten; doch ist es uns nicht unwahrscheinlich, daß es vorhanden gewesen sein möchte.

## Sechstes Capitel.

Philon ber Jube.

Wir haben früher erwähnt, bag bie Neigung ber Orientalen, mit griechischer Philosophie sich zu bereichern, zwar schon früher vorhanden war, aber boch erst in ben Schriften bes Juden Philon auf eine solche Weise unsbervortritt, daß wir die Art ber Bilbung, welche sie herz vorbrachte, in sichern Zügen zu erkennen vermögen \*).



<sup>\*)</sup> Ueber ben Philon und verwandte Erfcheinungen unter ben Iuben hat neuerlich Gfrorer ausführlich gehandelt in feiner

Philon lebte zu Alexandria und stammte aus einer angesehenen, wahrscheinlich priesterlichen Familie des judischen Bolles'). In den Angelegenheiten desselben hatte er eine politische Wirksamkeit und er war schon im Greisenalter, als er als Gesandter die Sache seines Bolkes vor dem Kaiser E. Caligula zu vertheidigen hatte').

In den Schriften dieses Mannes ist die Berdindung griechischer Philosophie mit judischer Religionslehre und orientalischer Ansicht des Lebens und der Wissenschaft sast auf jeder Seite zu erkennen. Mit der Platonischen Phislosophie war er in allen ihren Aeußerungen vertraut und als einen Grundzug seiner Lehren können wir dieselbe überall wiedererkennen. Daran schließt sich auch der Gesbrauch Pythagorischer Zahlensymbole an, welcher vorausssetz, daß in dem Kreise seiner Bildung die Pythagorische Lehre schon wieder vielsältig zur Sprache gekommen war. Nicht weniger aber benutt er auch Ansüchten und Begriffe, welche der peripatetischen und der stoischen Schule anges

Schrift: Philo und die alexandrinische Aheosophie u. s. w. Stuttg. 1831. 2 Bbe. Ich habe diese Schrift zu Rathe gezogen, doch mit der Borsicht, welche von mehreren Seiten her empsohlen worden ist. S. Dahne einige Bemerkungen über die Schriften bes Juden Philo in den theol. Studien und Arktiten. Jahrg. 1833. S. 984 ff. Dahne geschichtliche Darstellung der jüdisch alexandrinischen Religionsphilosophie. Erste Abtheilung Palle 1834. Pandelt hauptsächich über Philon.

<sup>1)</sup> Philo de legat, ad Caj. 22 p. 567 Mang.; Joseph. ant. XVIII, 8; Euseb. hist. eccl. II, 4; Phot. cod. 105.

<sup>2)</sup> Auf frühere Geschäfte bieser Art scheint hinzuweisen de somn. II, 18 p. 675. Bon seiner Gesandtschaft nach Rom s. de leg. ad Caj. 28 p. 572; 44 p. 597 ff.; Joseph. ant. XVIII, 8 in. Diese Gesandtschaft fällt in das Jahr 40 n. Shr. G.

boren, wenn er gleich in einzelnen Punkten ber erftern fich entschieden entgegensett'), und es konnte wohl nache gewiesen werben, bag ber Rreis feiner wiffenschaftlichen Begriffe noch mehr, als aus bem Platon, aus ber flois schen Schule entnommen ift 2). Diese philosophischen Lebren mischte er nun ohne alle Unterscheibung untereinander; er folgte hierin nicht sowohl einem eklektischen Berfahren, als er vielmehr fie wechfelweife, wie es ihm beliebte, gebrauchen zu konnen glaubte, weil es ihm ganglich an einer fichern Einficht in die Berschiebenheit ber Standpunkte gebrach, von welchem biese Systeme ausgehen. Er bleibt aber hierbei nicht stehen, verschiebenartige Lehren ber Griesden untereinander gu mischen, auch bie andern Bolfer, besonders die Orientalen findet er im Befise ber Bahrbeit. Un bem vollkommenen Gute follte Hellas wie bas Land ber Barbaren Theil baben 3); Mager und Gumosophie ften werben zu ben Weisen gezählt ) und unter allen Beis

<sup>1)</sup> So bestreitet er besonders die Lehre von ber Ewigkeit ber Belt.

<sup>2)</sup> Aus ben unzähligen Beweisen, welche sast auf jeder Seite seiner Schriften dem Kenner entgegentreten, sühre ich nur Einiges an. Quod omnis prod. lid. 22 sin. wird das Zenonische: der Natur gemäß leden, ein Pythisches Drakel genannt; id. 8 p. 454 wird ein anderer ethischer Sas des Zenon als aus der jüdischen Gesetzedung geschopft angesehen; die Materie wird ganz gewöhnlich odola genannt; sie ist ihrer Natur nach undewegt de vit. contempl. 1 p. 472; der Begriff des doyog onequaricos, der Unterschied zwischen dem releiog und dem noodonion, zwischen wurd, und woos, das Berhaltnis des dyeuoviede zu den übrigen Theilen der Seele u. s. w. De mundi creat. 18 p. 9; 40 p. 28; 61 p. 41; quod deus immut. 9 p. 278; alleg. leg. III, 47 p. 114.

<sup>5)</sup> Quod omnis prob. lib. 11 p. 456; de vita cent. 5 p. 474.

<sup>4)</sup> Quod omnis prob. lib. 11 p. 456; 14 p. 459 f.

fen wird Niemand bober geachtet als bie Priefter au Berufalem, welche ber wurdigften Gottesverehrung vorfteben 1). Ueberhaupt erscheint ibm die Philosophie ber Griechen, ja ihre gesammte Bilbung als aus ber Mosaischen Gefetzgebung und Lehre stammend2), welche Ansicht schon vor ihm unter seinem Bolke verbreitet worden war. Dies ift ber Borzug, welchen er seiner Religion gab, bie Unbanglichkeit, welche er seinem Bolke bewahrte. Um so leichs ter konnte er biefelbe mit feiner Liebe gur griechischen Phis losophie verbinden, je leichter es ihm seine symbolische ober allegorische Auslegung ber beiligen Schriften machte, neben bem wortlichen Sim, ben er nicht gang verwarf, bie tiefern Gebanken ber Philosophie in ihnen zu finben3). Man fieht nun hieraus wohl, daß, wenn er auf folche Beise sein Bolk besonders bedenkt, dies nur als ein Ueberbleibfel seiner angeerbten Worurtheile betrachtet werben kann; benn offenbar geht boch feine Meinung babin, baß alle Bolter gleichen Antheil an ber Beishelt batten. Bu ber weltburgerlichen Gefinnung, welche bei gerftreuten und unterbrudten, ihrer vaterlandischen Werfassung beraubten Wolkern sich auszubilden pflegt, bekennt er sich ganz entfcbieben 6).

<sup>1)</sup> De vita cont. 10 p. 484.

<sup>2)</sup> Quod omnis prob. lib. 8 p. 454; de judice 2 p. 345; quis rer. div. her. 43 p. 508. Moses wird überhaupt als Kührer zur wahren Philosophie angesehen. De conf. ling. 20 p. 419. Die mosaische Gesehgebung ist zu allen Wolkern gebrungen. De vita Mos. II, 4 p. 187 sq.

De conf. ling. 87 p. 488 f.

<sup>4)</sup> De mundi creat. 1 p. 1. rou vouluou deseis eddis orros xoouonolltou. Ib. 49 p. 84. Achnliche Acuberungen kommen

Finden sich nun so verschiedenartige Elemente der Bildung bei ihm unter einander gemischt, so ist er doch nicht geneigt, ohne alle unterscheidende Vorliede eine jede Lehre, welche Bildung und Philosophie verspricht, seinen Ansichten einzuverleiben. Wielmehr erklärt er sich entschieden gegen jede Lehre, welche dem sinnlichen Genusse das Wort redet, er erklärt sich auch gegen den sinnlichen Pantheismus oder gegen die Verehrung der sinnlichen Welt oder der Weltsele als Gott, so wie gegen die mit ihr verdundene aftrologische Weissaung, welche er unter dem Namen der chaldischen Philosophie zusammensast\*).

Wenn wir nun die Mischung seiner Lehren untersuchen wollen, so haben wir hauptsächlich das zu unterscheisben, was ihm aus der griechischen Philosophie stammte, und das, was aus seiner orientalischen Gesinnung und Bildung sloß. Das Verhältniß beider zu einander im Allgemeinen ist dahin zu bestimmen, daß zwar die Mannigsaltigkeit seiner Vorstellungen und Begriffe vorherrschend der griechischen Wissenschaft entnommen ist, daß aber doch der Mittelpunkt seiner Lehren, welcher und das Verständeniß der einzelnen Bestimmungen eröffnet, wesentlich aus

auch in andern Schriften vor. Zu seiner kosmopolitischen Richtung zähle ich auch seine Borliebe für die bemokratische Herrsschaft, welche alle Unterschiebe aushebt, und daß er das Borzurtheil der alten Bolker verwirft, welches die Sklaverei für etwas von Ratur Angeordnetes ansah. Quod deus immut. 36 fin. p. 298; quod omnis prod. lib. 12 p. 457.

<sup>\*)</sup> De migr. Abr. 32 ff. p. 464. Buweilen jedoch hutet er felbst sich nicht genug Gott mit ber Weltsele zu verwechseln. Leg. alleg. I, 29 p. 62.

ber orientalischen Denkweise berausgebilbet bat. Wir baben icon fruber auf bas Borurtheil aufmerkfam gemacht, welches er für seine vaterlandische Religion begte. finden baber auch schon beim Philon bie Anficht, welche wir früher als eine febr allgemein verbreitete geschilbert haben, bag bie jegige Beisheit gegen bie altere nur gering fei. Sie erscheint ihm als von vielen sophistischen Runften verunreinigt 1). Er macht es fich ju feinem Geschäfte, bie alten beiligen Urkunden auszulegen; er kann fich aber babei nicht verbergen, bag ber, welcher erzähle, was er geschaut, bober geachtet werben muffe, als ber. welder nur bort und von einem Andern bas Geschaute ver-So wird er vorherrschend ber orientalischen Ansicht ber Dinge jugeführt, welcher er jedoch bie griedische wiffenschaftliche Bilbung beigeben zu konnen meinte, nicht allein als einen Schmud, sonbern auch als ein Dittel gur hobern ober tiefern Ginficht, über beffen großere ober geringere Rothwenbigkeit sich ftreiten ließe. naturlich, daß fich bamit auch eine gewiffe, wenngleich nicht grundlich burchgeführte Geringschatung ber griechi= fchen Philosophie verbindet. Diefe tritt am offensten in bem Lobe bervor, welches er ben Effdern, ben mahren Duftern alter jubischer Sittenreinheit, beilegt. Denn biefe halten sich seiner Schilberung nach fern von jeder unnuten Sorge, welche bie Bellenen um Worte fich bemuben



De poster. Caini 30 p. 244; quod omnis prob. lib. 11 p. 456.

<sup>2)</sup> De conf. ling. 28. p. 427; de migr. Abr. 9. p. 443. Gefch. b. Phil. IV.

laft'); fie überlaffen ben Bortframern bie Logit, welche nicht nothwendig ift jum Befite ber Tugend; auch um bie Physif bekummern sie fich nicht, als welche über bie mensch= liche Einficht binausgebe, außer nur soweit fie die Erkenntnif Gottes und die Bilbung ber Belt betrifft; nur bie Ethik üben fie nach Anleitung ihrer vaterlandischen Gefete und lehren fie in Symbolen2). Aus biefer Uns ficht stammen seine bie und da hervortretenden geringschas pigen Seitenblide auf bie enkyklischen Biffenschaften, auf Theile ber Philosophie, ja auf die Philosophie ober bie menichliche Biffenschaft felbft. Die menfchliche Beisheit betrachtet er als nach ber Erkenntnig ber gangen Belt ftrebend. Diese Erkenntnig aber geht theils über unsere Rrafte 3), theils vermag fie uns Gott nur in feinem Schatten bargustellen 1). Die ganze Belt, wenn fie in einem Worte ausgesprochen werben konnte, fie wurde boch wicht die Wahrheit Gottes ausbruden, sondern nur bie Berrlichkeit feiner bienenben Rrafte "). Er fest uns weits lauftig nach ber Art ber akabemischen ober skeptischen Schule

<sup>1)</sup> Quod omnis prob. lib. 13 p. 459. δίχα περιεργείας ελληνιχῶν ὀνομάτων.

<sup>2)</sup> Ib. 12 p. 458. Bergl. de carit. 2 fin. p. 886.

<sup>8)</sup> Quod omnis prob. lib. 12 p. 458.

<sup>4)</sup> Alleg. leg. III, 32 p. 107. εἶδ' οἱ δοχοῦντες ἄριστα φιλοσοφεῖν ἔφασαν, ὅτι ἀπὸ τοῦ χόσμου καὶ τῶν μερῶν αὐτοῦ
καὶ τῶν ἐνυπαρχουσῶν τούτοις δυνάμεων ἀντΩηψιν ἔποιησάμεδα τοῦ αἔτίου. — — οἱ δὴ οὕτως ἐπιλογιζόμενοι
διὰ σκιᾶς τὸν δεὸν καταλαμβάνουσι διὰ τῶν ἔργων τὸν
τεχνίτην κατανοοῦντες.

<sup>5)</sup> De legat, ad Caj. 1 p. 546.

auseinander, wie wenig wir unfern finnlichen Borftellungen und unfern verftanbigen Gebanten trauen burfen, wie bie Sinne uns tauschen, wie bie Setten über bie Grundfate fich nicht vereinigen konnen, wie kein Kennzeichen ber Bahrheit ficher, wie es baher bas Befte fei, fein Urtheil gurudguhalten und nur Boreiligkeit uns biefe ober jene Meinung zu ergreifen anrathen tonne 1). Es ift ihm im Allgemeinen Grundsat, daß bie Erkenntniß bes Aeugern theils über unsere Rrafte gebe, theils von wenigem Werthe sei, weswegen er auch die Physik, wie schon bemerkt, so weit fie nicht in ber nachsten Berbindung mit ber Erkenntniß Gottes fteht, nur gering achtet. ben Menschen bagu anleiten, fich felbft zu erkennen, in fich felbst einzugehen und ba mit bem wurdigften Gegens ftanbe auf ber Belt, mit seiner eigenen Seele, fich gu beschäftigen 2). Aber wie wenig find wir hierzu fabig! benn unfere Bernunft fann zwar bas Anbere erkennen, aber nicht fich felbft; wie bas Auge ift fie, welches zwar Underes fieht, fich aber nicht. Niemand weiß zu fagen, was die Seele ift, ob Blut ober Luft ober Feuer, ober auch nur, ob Rorper ober untorperlich. Wie follte Jemand au fagen wiffen, mas bie Seele bes All ift 3)? Daber

mail by Google

<sup>1)</sup> De ebriet. 41 — 49 p. 382 ff.; de conf. ling. 25 p. 423 f.

<sup>2)</sup> De migr. Abr. 33 p. 465; 35 p. 466.

<sup>5)</sup> Log. all. I. 29 p. 62. ὁ νοῦς ὁ ἐν ἐκάστῳ ἡμῶν τὰ μὲν ἄλλα δύναται καταλαβεῖν, ἑαυτὸν δὲ γνωρίσαι ἀδυνάτως ἔχει. ὥσπερ γὰρ ὁ ὀφθαλμὸς τὰ μὲν ἄλλα ὁρᾳ, ἑαυτὸν δὲ οὐχ ὁρᾳ, οῦτω καὶ ὁ νοῦς τὰ μὲν ἄλλα νοεῖ, ἑαυτὸν δὲ οὐ καταλαμβάνει: εἰπάτω γάρ, τίς τέ ἐστι καὶ ποταπός, πνεῦμα ἢ αἰμα ἢ πῦρ ἢ ἀὴρ ἢ τί ἔτερον σῶμα: ἢ τοσοῦτόν γε, ἢ

eignet er sich ben Sokratischen Gebanken an, daß es das Biel aller Wissenschaft sei, sich davon zu überzeugen, daß man nichts wisse, benn nur einer sei weise, welcher auch allein Gott sei'), oder er schließt sich an die neuern Akademiker an, wenn er meint, den wahrhaftigen Grund könne allein Gott wissen, der wahrscheinliche Grund aber, welcher durch scheinbare Vermuthung gefunden werde, lasse sich wohl entdecken<sup>2</sup>).

Je weniger er nun der menschlichen Wissenschaft einraumte oder vertraute, um so mehr mußte er, da er doch keineswegs beim Zweisel sich zu beruhigen gedachte, einer hohern Quelle der Erkenntniß sich zuwenden. Gott allein gewährt die Erkenntniß der Wahrheit, sie ist seine Gabe<sup>3</sup>). Die Art, wie wir mit dieser hohern Quelle der Wahrheit verbunden sind, beschreibt er im Allgemeinen als eine religidse Erregung unserer Seele, und die Lehren, welche ihr entstließen, wie z. B. seine Auslegungen der heiligen Schrift, wenn sie einen hohern Schwung nehmen, betrach-

δτι σῶμά ἐστιν ἢ πάλιν ἀσώματον, εἶτα οὐχ εὐήθεις οἱ περὶ θεοῦ σχεπτόμενοι οὐσίας; οῦ γὰρ τῆς ἰδίας ψυχῆς τὴν οὐσίαν οὐχ ἴσασι, πῶς ἂν περὶ τῆς τῶν δλων ψυχῆς ἀχριβώσαιεν; De creat. mund. 23 p. 16.

De migr. Abr. 24. p. 457. τὸ γὰρ μηθὲν οἴεσθαι εἰθέναι πέρας ἐπιστήμης ἐνὸς ὅντος μύνου σοφοῦ τοῦ καὶ μόνου θεοῦ.

<sup>2)</sup> De creat. mund. 24 p. 16 fin.

<sup>3)</sup> De conf. ling. 25 p. 424. καὶ μὴν σφαλλομένων γε τῶν καθ ἡμᾶς αὐτοὺς περί τε νοῦν καὶ αἴσθησιν κριτηρίων ἀνάγκη τὸ ἀκόλουθον ὁμολογεῖν, ὅτι ὁ θεὸς τῷ μὲν τὰς ἐννοίας, τῆ δὲ τὰς ἀντιλήψεις ἐπομβρεῖ, καὶ ἔστιν οὐ τῶν καθ ἡμᾶς μέρων χάρις τὰ γινόμενα, ἀλλὰ τοῦ δι ὅν καὶ ἡμεῖς γεγόναμεν, δωρεαὶ πᾶσαι.

tet er beswegen auch als Myfterien, welche nur Ginge= weihten mitgetheilt werden konnten !). Ueber folche reli= gibse Erregungen finden sich insofern verschiebene Meuges rungen bei ibm, als er zuweilen nur eine ganz allge= meine Gesinnung und Richtung bes Gemuthe als nothwendig jum Empfangen ber gottlichen Gabe schilbert, juweilen bagegen eine mehr befondere und ungewohnliche Anspannung unserer Stimmung babei voraussett. Erfte findet ftatt, wenn er Frommigkeit und Glauben als Die Mittel bezeichnet, burch welche wir zur Erkenntniß bes Gottlichen gelangen2); bas Andere aber, wenn er nach Art ber Griechen einen fornbantischen Enthusiasmus als bas beschreibt, mas uns bie Welt ber Ibeen, ber gottlis den Borbilber, schauen läßt3). Nur muß man nicht glauben, bag bies wirklich in ber Beise ber alten griedischen Philosophen gedacht ift, die eine folche Manie zwar als eine gottliche Erregung fich bachten, aber barum

<sup>1)</sup> De Cherub. 14 in. p. 147; leg. alleg. III, 33 p. 107; de decal. 10 p. 187. Dagegen verwirft Philon die heidnischen Mysterien als der Mosaischen Gesetzgebung fremd und meint alles Gute könne Allen offen mitgetheilt werden. De vict. offer. 12. p. 260. Man sieht, daß er nur solche Mysterien will, welche von selbst den Unvorbereiteten verborgen bleiben mussen. Quod omnis prod. lid. 2 p. 447. Aber warum rath er alsbann doch (de Cherub. l. l.) seinen Mysten nichts auszuplaubern? Es ist darin wohl nur eine rhetorische Formel zu erkennen, wie solche dem Philon nicht ungewöhnlich sind.

<sup>2)</sup> De migr. Abr. 24 p. 456. τις οὖν ή κόλλα (sc. πρὸς τὸν 3εόν); τις; εὐσεβεια δήπου καὶ πιστις ἀρμόζουσι γὰρ καὶ ενοῖσιν αὶ ἀρεταὶ ἀφθάρτω φύσει διάνοιαν. Sonft wird die Frommigkeit auch nur als Mittel zum Enthusiasmus betrachtet. De monarch. I, 9 p. 221 f.

<sup>3)</sup> De creat. mund. 23 p. 16; de vita cont. 2 p. 473.

boch nicht über die befonnene Wiffenschaft und über die Erkenntnig bes miffenschaftlichen Nachbenkens erheben woll-Auch will Philon biefen Enthusiasmus nicht als eine fturmische Bewegung ber Seele gebacht wiffen, fonbern als Rube und Befriedigung ber Seele in bem Se nuffe ber bochften Guter, ber von Gott gefandten Gaben. Denn er schilbert ben Buftand einer von Gott erfüllten Begeisterung als bie Rube von Sorge, von Arbeit und Done Runft, burch Borforge ber Ratur Tugenbubung. fchießt Alles reichlich auf, bas Gute tommt von felbft. Buerft foll bie Seele in ihrer gottgefanbten Bergudung von ber außern Wahrnehmung befreit werben und in fich felbst fich gurudgiehen. Go beschreibt er bie Begeifterung im Schlaf als ein Burudgeben ber Seele in fich felbft, fo auch bie Begeisterung im Bachen, wenn bie Seele von philosophischen Lehrsagen ergriffen Alles vergißt, mas ihre Wohnung im Rorper betrifft \*). Alsbann aber foll bie Bernunft fogar von ihren freien Entschluffen, von ben Thatigkeiten eigener Ueberlegung befreit werben. Seele aus fich felbft gebiert, bas ift meiftens mangelhaft; was fie bagegen von Gott befruchtet hervorbringt, bas ift vollständig und vollkommen. Bas ihm felbft tausendmal begegnet ift, bas zu erzählen will er von unzeitiger Scham fich nicht abhalten laffen. Wenn er voll von philosophischen Gebanken mit einem reifen Bewußtsein feines Borhabens an feine Arbeit tam, fant er feinen Berftand leer und mußte, ohne etwas vollbracht zu haben, von seinem Berte ablassen. Zuweilen aber auch, wenn er

<sup>\*)</sup> De migrat. Abr. 34 p. 466.

leer zu seiner Arbeit kam, wurde er plotlich ersullt, indem von oben ihm die Gedanken kamen, und so von Begeissterung entzückt, daß er alles Aeußere vergaß, Ort und Gegenwärtige, sich selbst, daß Gesagte und daß Geschriesbene'). Wir mussen hierbei besonders ausmerksam maschen, daß er ausdrücklich diese Begeisterung als einen leisdenden Zustand der Seele bezeichnete, als eine Aushebung der Freiheit, daß er sich in demselben nur als ein Werkzeug Gottes betrachtete und daß er sie besonders pries als ein Freigewordensein der Vernunft von dem Bewußtsein ihrer außern Beziehungen nicht nur, sondern auch ihrer eigenen Regungen'). Es läßt sich begreisen, daß ein sols



<sup>2)</sup> De Cherub. 9 in. p. 143; de migr. Abr. 7 p. 441. τύτε μελέται μέν καλ πόνοι καλ άσκήσεις ήσυχάζουσιν, άναδίδοται δε άνευ τέχνης, φύσεως προμηθεία πάντα άθρόα, πασιν οδφέλιμα. καλείται δε ή φορά των αυτοματιζομένων άγαθών ἄφεσις, ἐπειδήπερ ὁ νοῦς ἀφίεται τῶν κατὰ τὰς έδίας επιβολάς ενεργειών και ώσπερ των έκουσίων ήλευθέρωται διὰ την πληθύν τῶν ὑομένων καὶ ἀδιαστάτως ἐπομβρούντων. — — τὸ ἐμαυτοῦ πάθος, ὅ μυριάκς παθών οίδα, διηγοίμενος ούκ αλσχύνομαι. βουληθείς έστιν δτε παρά την συνήθη των κατά φιλοσοφίαν δογμάτων γραφήν έλθειν παι α χρή συνθείναι απριβώς ίδων αγονον καλ στείραν εύρων την διάνοιαν απρακτος απηλλάγην. --- έστι δε δτε πενός ελθών πλήρης εξαίφνης εγενόμην, έπινιφομένων και σπειρομένων ανωθεν άφανῶς τῶν ἐνθυμημάτων, ώς ὑπὸ κατοχής ἐνθέου κορυβαντιάν καὶ πάντως άγνοεῖν τὸν τόπον, τοὺς παρόντας, ἐμαυτόν, τὰ λεγόμενα, τὰ γραφόμενα.

<sup>2)</sup> Quis rer. div. her. 53 p. 511. ξως μέν οὖν ἔτι περιλάμπει καλ περιπολεῖ ἡμῶν ὁ νοῦς, μεσημβρινόν οἶα φέγγος
εἰς πᾶσαν τὴν ψυχὴν ἀναχέων, ἐν ἐαυτοῖς ὄντες οὐ κατεχόμεθα' ἐπειδὰν δὲ πρὸς δυσμὰς γένηται κατὰ τὸ εἰκος
ἔκστασις ἡ ἔνθεος ἐπιπίπτει κατοχωτικὴ καλ μανία.

cher begeisterter Zustand nicht einem Jeden zu Theil werden kann. Wenn auch Gottes Gnade allmächtig ist, so war es doch natürlich, eine Ordnung des gottlichen Haushalts anzunehmen, durch welchen allein man zu den hochsten Gaben seiner Gnade gelangen konne\*). Daher spricht denn Philon auch, wie wir früher sahen, von der tiefern Weisheit, welche die von Gott Begeisterten empfangen haben, als von einem Geheimniß, welches nicht Allen offenbart werden könne.

Dieses mystische Element in ber Busammensetzung feiner Meinungen gieht nun ben Philon entschieden auf Die Seite berer, in welchen die orientalische Denkart vor-Wenn auch bie Lehre von ber gottlichen berrichend ift. Begeifterung, in welcher bas Gottliche fich uns schauen lagt, an einige Ausbrude und mystische Darftellungsweisen bes Platon fich anschließen konnte, so ift boch bie gange Borftellungsweise bes Philon über biesen Punkt von ber Plas tonischen verschieben, selbst wenn wir das Bilbliche in ber lettern nicht hoch in Unschlag bringen wollen. Platon steht bas Schauen ber Ibeen burchaus mit ber wissenschaftlichen Entwicklung in Berbindung, wahrend Philon biefe gang gurudtreten läßt ober nur als ein an fich unwirksames Mittel gur Reinigung ber Seele ansieht und entschieden gegen bie Annahme sich erklart, bag wir bas Gottliche burch wiffenschaftliche Entwicklung unserer



<sup>\*)</sup> Ib. 52 p. 510. φαύλω δε οὐ θέμις ερμηνεῖ γενέσθαι θεοῦ, ὥστε πυρίως μοχθηρός οἰδεὶς ἐνθουσιῷ, μόνω δε σοφῷ ταῦτ' ἐφαρμόττει πτλ. De monarch. I, 9 p. 221.

Gebanken faffen konnten '). Es ift bies nicht ber einzige Punkt, in welchem Philon ber orientalischen Ansicht ber Dinge fich anschließt, es ift aber ber Punkt, von welchem alle übrigen Punkte biefer Art abhangen, indem badurch bie Grundlage zu einer Berachtung ber wiffenschaftlichen und aller weltlichen Uebung und Bilbung gelegt wurbe, bie alsbann einem mußigen Spiele ber Phantafie Raum Genau befeben ift bie griechische Philosophie nur eine fehr reichlich fliegende Quelle fur die Elemente, aus welchen Philon Schopft, wenn er feiner Phantafie Rahrung und Mittel ber Darftellung sucht, und es ift entschieben als ein Borurtheil zu betrachten, bag in feiner Lehre bie Platonische Philosophie bas vorherrschende Bestandtheil aewefen fei: Nicht einmal ben großeften Theil ber Elemente, mit welcher feine Phantafie spielt, bietet fie bar; bie Ariftotelische und die stoische Philosophie konnen hierin mit ihr wetteifern2). Es ist leicht erklarlich, bag ein foldes Gemisch verschiedenartiger Elemente, welches nur burch bie Phantafie vereinigt wurde, teine rechte Stetigkeit ber Lehre zuließ, obwohl zugegeben werben muß, daß allen feinen

De post. Caini 48 p. 258. τοῦ ὅντως ὅντως ἐναργεία μᾶλλον ἀντικαταλαμβανομένου ἢ λόγων ἀποδείξει συνισταμένου.

<sup>2)</sup> Ich muß mich in bieser Rucksicht gegen bie Ansicht Reanber's, meines verehrten Lehrers, erklaren, welche er in seiner genetischen Entwicklung ber vornehmsten gnostischen Systeme S. 2 aussgesprochen hat. Richtiger urtheilt Creuzer über sein Berhalte niß zum Platon, obwohl wahrscheinlich von einer andern Anssicht von ber Platonischen Philosophie ausgehend, als ich zu ber meinigen machen kann. S. Kritik ber Schriften bes Juben Philos in b. theol. Stubien u. Kritiken. Jahrg. 1832. I. Pft.

nicht selten schwankenben Aefferungen eine allgemeine Unficht zum Grunde lag, die aber wefentlich ber orientalis schen Richtung angehort und mehr religios als philoso= phisch ift. Als Philosophen konnen wir ihm keine große Bebeutung beilegen; merkwurdig fur die Geschichte ber Philosophie ift er uns nur, weil er eine Reihe von Gebanken in Umlauf sette, welche nicht ohne philosophische Bebeutung find und auf die Entwicklung ber spatern Philosophie großen Ginfluß batten; ober vielmehr er feste fie nicht in Umlauf, sonbern er fand fie vor; vielleicht bei ber nur einseitigen Berbreitung feiner Schriften barf man ibm nicht einmal bas Berbienst auschreiben, bag fie burch ihn in einem großen Rreise bekannt geworben finb; nur fur uns bleiben feine Schriften von großem Berthe, weil wir aus keiner anbern Quelle bas altefte Borbanbenfein biefer Gebanken unter ben griechisch gebilbeten Boltern fo ficher nachweisen tonnen, als aus ihnen. Das er sie vorgefunden, nicht selbst erfunden babe, bavon überzeugt uns vollkommen bie Art, wie er fie außert und als schon ausgebildet voraussett, bavon überzeugt uns auch die geringe Erfindungsgabe, welche er überall verråth.

Was nun aber auch vorherrschend sein mochte in ber Mischung seiner Vorstellungen, das Ungleichartige in dersselben mußte ihn nothwendig zu vielerlei Schwankungen in seinen Behauptungen sühren. Das Bedürsniß, welsches er fühlte, mit der griechischen Bildung und Philosophie sich zu dereichern, verhinderte, ihn seine mystische Theosophie rein durchzusühren. Mit der höhern Weisheit diesser ließ es sich ja wohl vereinigen, wenn er der Bildung

burch bie entoklischen und philosophischen Biffenschaften eine verneinende Kraft beilegte und ihr bas Berdienst zuschrieb, bag fie bie Seele von Irrthumern reinige und fie baburch fabig mache, die bobere Babrheit zu faffen und festauhalten, auch eine Sehnfucht nach biefer in ihr errege. In biefem Sinne fuchte er ju zeigen, bag bie entoftischen Biffenschaften, Grammatit, Geometrie, Rhetorit und bergleichen uns nothwendig waren fur ben Berkehr bes Lebens nicht nur, fonbern auch befonbers bagu, uns gu vertheibigen gegen sophistische Runfte, gegen allerlei Taufoungen, welche bas finnliche Leben uns bereite. Dhne fie konnen wir bie bobere Beisheit nicht mit Gicherheit ge niegen'). Dan fieht wohl, bag er folden Borubungen für die Philosophie auch die logischen Untersuchungen zugablte, mit beren Bulfe boch allein bie entoflische Bilbung ben sophistischen Tauschungsmitteln für gewachsen gehalten werben konnte. Go findet er ben Grund, weswegen Abel bem Rain unterlegen, barin, bag jener in jenen Runften nicht geubt gewesen; so wurde auch Aaron bem Dofes beigegeben, um bie Rothwendigkeit ju zeigen, bag mit ber Fulle ber innern Gebanten bie Ausbildung ber aus gern Rebe verbunden werden muffe 2). Wenn baber Phis Ion auch anrath, ben Rorper, die finnliche Bahrnehmung, bie Rebe hinter sich zu laffen, so will er biefen Rath boch nicht so verftanden haben, als follten wir eine vollige Trennung von biefen Dingen begehren, benn bies wurde

<sup>1)</sup> De ebriet. 12 p. 364.

<sup>2)</sup> Quod deter. pot. insid. 10 ff. p. 197 ff.; de migr. Abr. 13; 14 p. 447. f.

ben Tob anrathen beißen, nur unfere Reigung foll von ben finnlichen Dingen und vor ber Ausbildung schmeichle= rischer Rebekunfte fich gurudziehen und wir follen baburch über biefe Dinge uns erheben und uns nicht als Knechte, fondern als herren berfelben erkennen lernen 1). bierbei blieb nun Philon nicht fteben. Benn bie Sinne und bie Rebe uns jur Bulfe bienen follten, fo lag es febr nabe, ihnen auch eine positive Bebeutung zu geben, und follte bie weltliche Erkenntnig nicht gang verworfen werben, so war es auch nicht moglich, die Bedeutung zu verkennen, welche bie Sinne fur bie Erkenntniß ber weltlis den Dinge haben. Er bebenkt fich baher auch nicht, von ihnen zu fagen, baß fie unferer Bernunft ihre Nahrung gewähren, und weitlauftig zu zeigen, wie wir ohne fie nicht über schwarz und weiß, nicht über hart und weich und bergleichen mehr urtheilen konnten 2). Er geht in biefer Richtung fogar fo weit, auch ben leibenben Stim= mungen (nasy) unferer Seele einen Antheil an ber Erkenntniß ber Dinge juzugesteben; benn bie Luft biene gur Erhaltung unseres Geschlechts; Unluft und Furcht bewegten bie Seele, nichts gering zu achten 3). Wenn er auch nicht zugibt, daß wir bie Bahrheit bes Seienben aus feinen Birkungen, aus ben korperlichen Dingen, ju erkennen vermochten, so will er boch nicht bagegen ftreiten, bag bie Sinne und bie forperlichen Dinge Berkzeuge maren,

<sup>1)</sup> De migr. Abr. 1; 2; 35.

Alleg. leg. III, 18 p. 98; de plant. Noc 32 p. 349. το τρέφον τὸν νοῦν ἡμῶν ἐστὶν αἴσθησις.

<sup>3)</sup> Alleg. leg. II, 3 p. 68.

burch welche Sott die Erkenntnig des unfichtbaren. uns torperlichen Befens, ja feiner felbst uns zuführe 1). finnliche Bahrnehmung ftellt er fich überhaupt vor als zwi= ichen ber Bernunft und ben finnlichen Dingen flebenb; biefe aber wurden von Gott befruchtet, bag fie ben Reis in unserer Seele hervorbrachten und baburch bie Babr= nehmung möglich machten, welche jedoch nicht flattfinden wurde, wenn nicht bie Bernunft von der andern Seite nach bem Meugern fich ausstrecte und bie Sinne bewegte2). Mit biefer Unficht nun, welche auf bie ftoische Lehre von bem herrschenden, aus bem Mittelpunkte nach bem Ums fange bes lebendigen Wesens sich ausbreitenben Theile ber Seele gurudgeht und welche ihrer wesentlichen Bebeutung nach bezweckt, aus ber finnlichen Bahrnehmung bie Ausbildung des Gebankens abzuleiten ober boch aus ber Bech= felwirkung awischen Innerem und Meugerem fie entstehen zu laffen, fteht bie vorherrschende Reigung bes Philon in einem grellen Abstich, ber Sinnlichkeit gar keinen Antheil



<sup>1)</sup> De somn. I, 32 p. 649. οὐδὲ γὰρ ἄλλο τῶν ὅντων οὐδὲν ἀσώματον ἐννοῆσαι δυνατόν, δτι μὴ τὴν ἀρχὴν λαβόντας ἀπὸ σωμάτων. De ebriet. 28 p. 374 rebet er bie Geſфδρſε, αυθ bem Folgenben sieht man, baß er barunter bie törperligen Dinge versteht, so an: παρ' ὑμῶν μὲν οὐδέν, παρὰ δὲ Θεοῦ λήμομαι, οὖ πάντα πτήματα, δὶ ὑμῶν δὲ ἴσως. ὅργανα γὰρ ὑπηρετήσοντα ταῖς ἀθανάτοις αὐτοῦ χάρισιν γεγένησθε.

<sup>2)</sup> Leg. alleg. I, 11 p. 49. Man barf in biesen Dingen keine Uebereinstimmung beim Philon suchen, ba bieser Theil seiner Behre besonders vernachlässigt ift. So stimmt auch mit ber angeführten Lehre nicht überein, daß er hehauptet, die Bernunft musse wahrnehmen, wenn sie auch nicht wolle. Ib. III, 18 p. 98 f.

an ber wahren Erkenntnif zuzugestehen, ja fogar fie zu beschuldigen, baß fie bie Seele von ber richtigen Babn abführe. Die Bahrnehmung zwar, meint er, wurde an fich nichts Bofes fein, ja fie konnte als etwas Gutes betrachtet werben, weil fie uns bie außern Dinge ihrer. Bahrheit nach erkennen laffe; aber fie ift mit ber verführerischen Luft und mit ben übrigen leibenben Stimmungen ber Seele fo genau verbunden, daß fie mur als etwas Mittleres zwischen bem Guten und bem Bofen geachtet werben tann. Die Luft verführt und betrugt uns, inbem fie etwas, was teinen Werth bat, fur etwas Ruglis des und Sutes anzusehen uns lehrt; fie ift an fich bofe und kein Suter hat baber an ihr Theil '). Inbem fie nun ibrem Befen nach ftrebt, bie Bahrnehmung fur fich ju gewinnen, theilt sie auch biefer bas Bose mit, welches ibr eigen ift, und bie Bahrnehmung betrügt fobann bie Bernunft, indem fie ihr die Borftellung bes Aeußern und die Liebe jum Meufern mittheilt2). Diesen Betrug burch bie Sinnlichkeit halt Philon fur etwas Unumgangliches, fobalb wir ber Bahrnehmung uns hingeben, weil er eine fo innige Berbindung zwischen ber Luft und ber Bahrnehmung annimmt, bag er biefe mit ber Bernunft nur

<sup>1)</sup> Leg. alleg. III, 20 p. 100. ή δὲ αἴσθησις ἀχραιφνῶς δίδωσι τὰ σώματα οὕτως, ὡς ἔχει ψύσεως ἐχεῖνα, πλάσματος καὶ τέχνης ἐκτός. Ib. 21. λεκτέον οὖν, ὅτι ἡ αἴσθησις οὕτε τῶν ψαύλων, οὕτε τῶν σπουδαίων ἐστίν, ἀλλὰ μέσον τι αὕτη καὶ κοινὸν σοφοῦ τε καὶ ἄφρονος. — ὁ δὲ ὅφες, ἡ ἡδονή, ἐξ ἐαυτῆς ἔστὶ μοχθηρά. διὰ τοῦτο ἐν μὲν σπουδαίφ οὺχ εὐψίσκεται τὸ παράπαν, μόνος δὲ αὐτῆς ὁ φαῦλος ἀπολαύει.

<sup>2)</sup> De creat, mund. 69 p. 89 f.

burch jene eine Berbindung eingehen läßt. Die Lust bildet ihm das Band, durch welches die beiden verschiedenartigen Kräfte der Seele, die Bernunft und die Sinne, zusamsmengehalten werden. Er durste daher wohl sagen, daß in dem sterblichen Seschlechte 'nichts ohne Lust geschehe, und wenn er auch hinzusetze, daß Sute und Schlechte die Lust in verschiedener Art in sich aufnähmen, diese als etz was Sutes, jene nur als etwas Nothwendiges.), so setzte doch auch dies voraus, daß einem jeden der Betrug der Lust etwas Nothwendiges sei, wenn nicht etwa hier Phison seine allgemeine Ansicht von der Lust vergessen haben sollte.

Finden wir nun in der That diese Ansichten des Phiston über die ersten Gründe des menschlichen Erkennens wenig zusammenhängend, ja an innern Widersprüchen leizdend, so werden wir noch weniger erwarten dürfen, daß er eine zusammenhängende Lehre von der wissenschaftlischen Entwickelung der Gedanken sich gebildet haben werde. Wir haben schon srüher erwähnt, daß er den Beweiß gering achtete. Ebenso wenig legte er genauen Unterscheisdungen einen Werth an sich bei ). Alles dies deutet dars

Delicity Congle

Leg. alleg. II, 18 p. 79. δυοίν προγεγονότων, νοῦ καὶ αἰσθήσεως, καὶ τούτων γυμνῶν κατὰ τὸν δεδηλωμένον τρό-πον ὑπαρχόντων ἀνάγκη τρέτην ἡδονὴν συναγωγὸν ἀμφοῖν ὑπάρξαι πρὸς τὴν τῶν νοητῶν καὶ αἰσθητῶν ἀντίληψιν κτὶ.

<sup>2)</sup> Leg. alleg. Π, 6 p. 70. ἀλλ' ὁ μὲν φαῦλος ὡς ἀγαθοῖ τελείφ χρήσεται, ὁ δὲ σπουδαῖος ὡς μόνον ἀναγχαίω χωρὶς γὰρ ἡδονῆς οὐδὲν γίνεται τῶν ἐν τῷ θνητῷ γένει.

<sup>3)</sup> De agric. 32 p. 321 f.

auf bin, bag er jebe Bermittelung ber Erkenntnig verschmabte und nur ber unmittelbaren Unschauung ber Babrbeit vertraute. Damit mochte er es fich in Berbindung benken, daß nach seiner Ansicht-alle burch die Wahrnehmung vermittelte Erkenntnig allein auf bas Korperliche fich beschränkt '), bie mabre Erkenntnig bagegen in ber Erkenntniß ber Seele gegrundet sein soll, welche fie an und für sich ohne ihre Berbindung mit dem Korper unmittels bar in fich anschaut. Doch finden fich Spuren, bag er nicht abgeneigt war, eine folche Vermittelung ber Erkennts niß durch die Wahrnehmung zuzugeben, welche allmählig von bem Niebern zu bem Sobern aufsteigt. Die Babrnehmung nemlich bezieht sich auf bas Einzelne, worunter er bas einzelne Ding versteht 2). Im Gegensatz gegen biefe finnliche Gekenntnig bes einzelnen Befens bachte er fich nun die bobere Erkenntnig als die Erkenntnig ber Arten, welche nicht wie bie einzelnen Dinge verganglich, sonbern unvergänglich und ewig find 3), die Abbilder ber Urbilder im gottlichen Berftanbe 1). Diese Ansicht jedoch halt Philon nicht fest; es ift ibm nicht genug, von ben Ginzel= wesen zu ben Arten aufzusteigen und bei diesen alsbann

<sup>1)</sup> Dafür sprechen fast alle zuvor angeführte Stellen über bie Gründe der Erkenntniß, z. B. Leg. alleg. II, 18. οδτε γάρ ο νοῦς δίχα αλοθήσεως ηδύνατο απαλαβεῖν ζῷον η φυτὸν η λίθον η ξύλον η συνόλως σῶμα.

<sup>2)</sup> De creat. mund. 46 p. 32. τοῦ δὲ αἰσθητοῦ καὶ ἐπὶ μέρους ἀνθρώπου.

Ib. 18 p. 9. hier fteht zwar τὰ γένη, es ift aber aus bem Zusammenhange klar, bağ bie εἴδη gemeint sinb.

<sup>4)</sup> De conf. ling. 14 p. 414.

fleben an bleiben, sonbern indem er bie Unterordnung ber Arten unter bie Gattungen betrachtet, wird er barauf geführt, biefe als bas Sobere aufzufaffen, die Arten aber, als welche nur Geringeres umfaffen, fogar als etwas Bergange liches anzusehen '). Es war ihm in bieser Borftellungsweise ber Beg gewiesen, immer weiter vom Besonbern jum Allgemeinen aufzusteigen und jenes im Berbaltniß au diesem, wenn nicht als Bergangliches, boch als ein Unbedeutendes anzusehen, zulett aber bie Bahrheit aller Dinge auf bas Allgemeinste gurudzuführen. Diesen Weg hat er, soviel wir feben, beharrlich verfolgt, und die nas turliche Folge bavon ift, daß er bas Allgemeinste als bas Bochfte, als bie reine Bahrheit ansieht. Das ursprunge liche Borbild aller Dinge, bie überfinnliche Belt, ift ibm bie Ibee ber Ibeen, bie bochfte Gattung, aber auch fie nur in einem untergeordneten Sinne, benn bie bochfte Gattung im ersten und wahrsten Sinn ift Gott').

Siernach hatte Philon bie wissenschaftliche Entwidelung als ein Aufsteigen von ben niebern Begriffen zu ben hohern und zu ben hochsten sich benten muffen; bag er jeboch biefen Gang nicht methobisch verfolgte, ift aus sei-

<sup>1)</sup> De mutat. nom. 11 p. 590. το μέν γάρ είδος και βραχθ και φθαρτόν, το δε γένος πολύ τε αὖ και ἄφθαρτον. De Cherub. 2 p. 189. In beiben Stellen ist von Augenden die Rede, der Sah aber wird allgemein gesaßt. In der zweiten wird das γένος dem εν μέρει und dem είδος entgegengeseht und allgemein gesagt γένος δε παν ἄφθαρτον.

De creat. mund. 6 fin. p. 5. τὸ ἀρχέτυπον παράδειγμα, ἐδέα τῶν ἐδεῶν, ὁ Θεοῦ λύγος. Leg. alleg. II, 21 fin. p. 82. το δὲ γενικώτατόν ἔστιν ὁ Θεὸς καὶ δεύτερος ὁ Θεοῦ λόγος.

Gesch. b. Phil. IV.

ner Denkweise leicht erklarlich, weil ihm eben Alles nur barauf antam, ber Erkenntnig Gottes auf irgend eine Beise fich zu bemächtigen mit Berschmabung ber niebern Erkenntnisse, welche ihm wohl als etwas Nothwendiges erscheinen konnten, aber nicht als etwas Gutes. Besondere mußte ihm hiernach im Allgemeinen ganglich untergeben, und bies bruckt fich in feinen Meußerungen über ben Begriff Gottes fehr bestimmt aus. Er nennt Gott gewöhnlich bas Seienbe, welches ihm bas Allgemeinste ift. Hierbei ließe sich nun wohl noch die Ansicht festhalten, bag in feinem Begriff bie Mannigfaltigkeit Als les mahren Seins vereinigt fei, und Philon brudt fic wirklich nicht felten fo aus, als wenn er biefer Anficht fich zuneigte. Er nennt Gott zuweilen bas Eins und bas All, welches Alles umfasse und erfülle '); zuweilen spricht er bavon, bag bie Bernunft, welche zu Gott gelangt fei, bie korperlofen Ibeen schaue?). Aber bag er nicht Gott, fonbern nur bas von ihm ausgehende Wort bie Ibee ber Ibeen nennt, beweist ohne Zweifel, bag er in Gott keine Mannigfaltigkeit irgend einer Art anerkennen will. Daber fest er auch auseinander, bag Gott allein fei fur fich, ohne ein Underes, ohne eine Bielheit, keine Mischung3). Er nennt ihn baber wohl zuweilen bas Eins, einfach ober gut ober legt ihm fonft eine anbere Bezeichnung feines

<sup>1)</sup> Leg. alleg. I, 14 p. 52.

De ebriet. 25 p. 372. ὁ νοῦς, ὅταν θεοφορηθεὶς πρὸς αὐτῷ τῷ ὄντι γένηται, καταθεώμενος τὰς ἀσωμάτους ἐὐέας.

Leg. alleg. II, 1 p. 66; de mut. nom. 84 p. 606.

Besens bei, im Allgemeinen aber im wahren Sinne ber Borte behauptet er, bag Gott ohne Eigenschaft fei '), welches zwar zunächst auf die finnlichen Eigenschaften, nach bem Sprachgebrauche ber Stoiler, fich begleben mag, boch aber auch in einer allgemeinern Bebeutung genoms men wird, benn Philon fagt ausbrucklich, daß Gotte im eigentlichen Sinne kein Name beigelegt werden konne. Das Seiende kann nicht ausgesprochen werben, sonbern es ist nur2). Daher werben auch bie Eigenschaften, welche man Gott fonst beizulegen pflegt, nur als uneigentliche Bezeichnungen feines Wefens angeseben; er ift beffer als bas Gute, reiner als bas Eins und ursprunglicher als bie Einheit 3). Selbst ba, wo Philon Gott nur als bie weltbilbende Bernunft betrachtet, erflart er ibn fur bober als die Augend und die Wiffenschaft, ja fur hoher als bas Sute und Schone felbft'). Diese Lebre von ber Unnennbarteit Gottes, welche im vollen Sinne bes Bortes genommen, auch die Namen Gottes und bes Seienben als uneigentliche Ramen bezeichnet b, scheint mit ber volkse

<sup>. 1)</sup> Leg. alleg. I, 15 p. 53.

<sup>2)</sup> De somn. I, 39 fin. p. 655. σκεψάμενος, εὶ ἔστι τι τοῦ ὅντος ὅνομα, σαφῶς ἔγνω, ὅτι κύριον μὲν οὐδέν, ὅ δ ἄν εἴπη τις, καταχρώμενος ἐρεῖ. λέγεσθαι γὰρ οὐ πέφυκεν, ἀλλά μόνον εἶναι τὸ ὄν.

<sup>3)</sup> De vita cont. 1 p. 472.

<sup>4)</sup> De creat. mund. 2 p. 2. καὶ ὅτι το μὲν δραστήριον ὁ τῶν ὅλων νοῦς ἐστὶν εἰλικρινέστατος καὶ ἀκραιφνέστατος, κρείττων τε ἢ ἀρετή, καὶ κρείττων ἢ ἐπιστήμη, καὶ κρείττων ἢ αὐτὸ τὸ ἀγαθὸν καὶ αὐτὸ τὸ καλόν.

<sup>5)</sup> Daß ber Rame Deds ein uneigentlicher Rame fei, wird de conf. ling. 27 p. 425 gesagt.

thunlichen Ansicht der Juden zusammenzuhängen, daß der heilige und wahre Name Gottes nicht ausgesprochen wers den durfe, außer nur von und vor heiligen und Weisen.). Mit der Unnennbarkeit Gottes ist es natürlich verbunden, daß Gott seinem Wesen nach als unerkennbar betrachtet wird. Bu seiner Seligkeit gehört auch dies, daß er keis nen Charakter hat; nur das Sein Gottes kann erkannt werden, nicht aber sein Wesen.).

Es ift naturlich, daß eine Lehre, wie die des Philon, welche boch ihrem wesentlichen Streben nach hauptsächlich darauf ausgeht, uns das Gottliche darzustellen und auf irgend eine Weise und ein Berhältniß zu Gott zu ermitteln, indem sie von der andern Seite auf das Ergebniß geführt wird, daß wir Sott weder benten noch nennen können, mit sich selbst in Widerspruch geräth und daß sie deswegen immer wieder in ihrer Darstellung ihren eigenen Satz auszuheben genöthigt ist. Die Belege hierzu in den Schriften des Philon sind unzählig. Nur auf einige wollen wir ausmerksam machen, andere werden in dem weitern Berslauf unserer Untersuchung vorkommen. Einigermaßen ersträglich möchte man es sinden, wenn Philon den Begriff

<sup>1)</sup> De leg. ad Caj. 44 p. 597 fin.; de vita Mos. III, 11 p. 152.

<sup>2)</sup> Quod deus immut. 11 p. 281. οἱ μὲν οὖν ψυχῆς ἐταῖροι νοηταῖς καὶ ἀσωμάτοις φύσεσιν ἐνομιλεῖν δυνάμενοι, οὐδεμιᾶ τῶν γεγονότων ἰδέα παραβάλλουσι τὸ ὄν ἀλλ' ἐκβιβάσαντες αὐτὸ πάσης ποιότητος — ἔν γὰς τῶν εἰς τὴν μακαριότητα αὐτοῦ καὶ τὴν ἄκραν εὐδαιμονίαν ἦν τὸ ψιλὴν ἄνευ χαρακτῆρος τὴν ὑπαρξιν καταλαμβάνεσθαι — τὴν κατὰ τὸ εἶναι μύνον φαντασίαν ἐνεδέξαντο, μὴ μορφώσαντες αὐτό. Ib. 18 p. 282. ὁ ὅ ἄρα οὐδὲ τῷ νῷ καταληπτός, ὅτι μη κατὰ τὸ εἶναι μύνον.

Gottes nur in verneinenden Formeln fich barftellte, g. B. wenn er ihn bas Eigenschaftlose und bas von keinem Anbern Umfaßte nannte, ober wenn er gegen bie Anficht bei rer ftritt, welche ihn in irgend einer vermenschlichenben Borftellungsart fich benten wollten '). Zuch fonnte man es bingeben laffen, wenn er in bem Begriffe Gottes ents gegengesette Bestimmungen vereinigte, wenn er 3. B. von ihm fagte, er sei überall und nirgenbe?). Aber hierbei bleibt er nicht stehen, sondern eben bieselben Bestimmun gen, welche er auf ber einen Seite von bem Begriffe Got= tes ju entfernen suchte, legte er ihm auf ber anbern Seite wieder bei. So ist es ja freilich wohl noch ein verneinens ber Ausbruck, wenn er Gott auf auszeichnenbe Beife ein unveranderliches Wefen nennt'). Aber Die Art, wie er diese Bezeichnung gebraucht, spricht boch entschieden bafür, daß er barin nicht bloß etwas Verneinenbes erblicke. Denn mit ber Unwandelbarkeit Gottes ift ihm ber Friede und bie Rube verbunden, welche er als bas mabre Gut, als bie bochfte Gludfeligkeit beschreibt . Daburch gefellen fich ihm auch zu die Freude und ber Frohfinn, welche als Folgen ber Bolltommenheit, ber Seligkeit und bes boch ften Gutes in Gott bezeichnet werben "). Noch mehr er-

Quod deus immut. 11 f. p. 280 ff.; de sacr. Abel. 29 f. p. 181 f.

<sup>2)</sup> De conf. ling. 27 p. 425.

<sup>8)</sup> Quod deus immut. 5 sq.

<sup>4)</sup> De somn. II, 34 p. 388 f.

De Cherub. 25 p. 154; de Abrah. 36 p. 29; de sacrif. Abel. 30 fin. p. 183.

gibt fich bies barous, bas Philon, obgleich er bie Platonische Lehre, bas Gott bas Gute fei, verworfen batte, boch die Unverenderlichkeit Gottes auf Platonische Weise barens ableitete, das Gott das Gute ober Beste sei und baber weber beffer noch schlechter werben konne 1). So neunt er ja auch, ohne Schen fich felbft zu widerfprechen, unzähligemal Gott gut und griendet darauf die Lehre von ber Schopfung ber Welt, indem er ben Grund, wes wegen Gott bas Richt : Seiende habe werben laffe, in feis ner Gate fucht und barin, bag er am Geben Freude finbe 2). Ebenfa finben wir Gott auch bas Licht genannt, worunter jeboch nicht ein finnliches, fonbern ein überfinnliches Licht verstanden werben foll; Gott sieht auch vor bem Werben bet Welt, indem er fich felbft erleuchtet ): Dan fiebt, wie biefe Unficht babin beutet, bag Gott als Bernunft gebacht werben burfe, nicht als bie einzelne, fonbern als bie allgemeine Bernunft bes Gangen '). Gegen biefe befahende Bestimmung über ben Begriff Gottes bat Philon burchaust nichts einzuwenden.

De incore, mend. 18. p. 500. Νος γὰς αὐτὸς ἐκυτῷ καὶ ὅμοιος ὁ θεός, μήτε ἄνεσιν πρὸς τὸ χεῖρον, μήτ ἐπίσασιν πρὸς τὸ βέλτιον δεχόμενος κτλ.

<sup>2)</sup> De nom. mut, 5 fin. p. 585. dià il your knolei rà un orra; die dyados aal quilodugos fir. Quod deus immut. 23. fin. p. 288; 289; leg. alleg. I, 14 fin. p. 52. Er unterscheibet wohl auch so, baß Gott selbst bas Gute gebe, die Abwehr bes Uebels aber nur durch seine Engel, damit er nemlich burch die Berührung mit dem Uebel nicht verunreinigt werden möchte. Leg. alleg. III, 62 p. 122.

<sup>3)</sup> Quod deus immut. 12 p. 281, saiça, 85 d 3465 unt ned new newseus wort grainenes saveg. De Cher. 28 p. 156.

<sup>4)</sup> Leg. alleg. III, 9. p. 93.

Es tonnte vielleicht die Bermuthung auffleigen, bag in folden bejahenden Bestimmungen Philon nicht von bem bochften Gott babe fprechen wollen, fonbern von ber bienenben Araft Gottes, welche er gottlicher Ehre wurbigt. Denn er unterscheibet zwischen bem Gott, welcher im eigentlichen Sinne so genannt wird, und awischen bem Gott, welcher nur in uneigentlichen Sinne biefen Namen führt, weil er bas altefte Bert Gottes ift; jener nur foll mit bem Artifel ber Gott beigen, biefer ohne Artifel 1). Aber biefe Unterscheidung wird vom Philon weber bem Sprachgebrauche, noch ben Sachen nach festgehalten; fie verwidelt auch, ber Natur ber Sache nach, nur in neue Schwierigkeiten. Die Offenbarung Gottes ift im Gangen und Großen die Welt; diese soll burch bas Wort Gottes gebilbet werben?) und es konnte baber im Sinne bes Philon das Wort Gottes auch der weltbildende Gott genannt werben. Es lage baber nabe, zu muthmaßen, baß auch in ben Stellen, in welchen von bem weltbilbenben Sott, von feiner Gute, von feiner Boblthatigfeit und anbern feiner Eigenschaften bie Rebe ift, nur von bem Borte Gottes gesprochen wurde. Dies ift aber boch nicht bie Ansicht, welche Philon verfolgt, sondern Gott selbft wird als Weltbilbner von ihm betrachtet und als bie erfte Ur= fache; bas Wort Gottes bagegen erscheint ihm nur als bas Werkzeug, burch welches Gott Alles geftaltet3). Das

<sup>1)</sup> De somn. I, 39 p. 655.

De monarch. II, 5 p. 225. λόγος δέ ἐστιν εἰκών θεοῦ, δὶ οὖ σύμπας ὁ κόσμος ἐθημιουργεῖτο.

<sup>3)</sup> De Cherub. 35 p. 161 f. ὁ θεὸς αἴτιον, οὖπ ὅργανον, τὸ δὲ γινόμενον δι δργάνου μέν, ὑπὸ δὲ αἰτίου πάντως γί-

her kann man die Satze des Philon von der Undenkdarteit, Unaussprechlichkeit und Eigenschaftlosigkeit Gottes nur als ein Bestreben ansehen, sein Besten an und für sich, ohne alle Beziehungen zur Welt zu denken, ein Bestreben, welches er ernsthaft genug meinen mochte, welches er aber doch sest palten nicht im Stande war. Nag er auch sagen, Gott gehöre nicht zu dem Verhältnismäßigen, mag er deswegen die wirkende Araft Gottes, durch welche er die Welt gemacht habe, von Gott selbst unterscheiden und behaupten, daß durch die Wirkungen dieser Araft, durch die Schöpfung, Gott nicht verändert werde\*); so ist dies doch nur eine ganz abstracte Vorstellungsweise, welche in seiner Lehre gar keine Wurzel sassen genöthigt ist. So

νεια. — τι οὖν ἐστὶ δημιουργὸς πλὴν τὸ αἴτιον ὑφ' οὖ; — εὐρήσεις γὰρ αἴτιον μὲν αὐτοῦ (sc. τοῦ χόσμου) τὸν θεόν, ὑψ' οὖ γέγονεν' ῦλη δὲ τὰ τέσσαρα στοιχεῖα, ἐξ ἆν συνεχράθη, ὄργανον δὲ λόγον θεοῦ, δι' οὖ κατεσχευάσθη. Dies ift ber gewöhnliche Sprachgebrauch bes Philon; boch ift auch bieser nicht sett; benn zuweilen wird gessagt, baß einiges, nemlich bas Gute, nicht allein von Gott, sonbern auch burch Gott gebilbet werbe. Log. alleg. I, 18 p. 51.

<sup>\*)</sup> De mut. nom. 4 in. p. 582. το γάρ ον, ἢ ον ἐστιν, οὐχὶ τῶν πρός τι αὐτο γάρ ἐαυτοῦ πλῆρες καὶ αὐτο ἑαυτοῦ ἐκανοῦν παὶ πρὸ τῆς τοῦ κόσμου γενέσεως καὶ μετὰ τὴν γένεσειν τοῦ παντὸς ἐν ὁμοίω. ἄτρεπτον γάρ καὶ ἀμετάβλητον. — τῶν δὲ δυνάμεων, ἃς ἔτεινεν εἰς γένεσει ἐπ' εὐεργεσία τοῦ συσταθέγτος, ἐνίας συμβέβηκε λέγεσθαι ώσανεὶ πρός τι, τὴν βασιλικήν, τὴν εὐεργετικήν. — ταύτων συγγενής ἐστι καὶ ἡ ποιητικὴ δύναμις, ἡ καλουμένη θεός διὰ γάρ ταὐτης τῆς δυνάμεως ἔθηκε τὰ πάντα ὁ γεννήσας κωὶ τεχνιτεύσας πατήρ κτλ.

erflart er es fur einen Ausspruch ber hobern Begeifterung, beren er fich ruhmt, bag zwei bochfte Rrafte um Gott waren, die Gute und die Macht, bag burch die erfte er die Welt erzeugt hatte, burch die zweite über die Belt berrichte, bag aber biefe Rrafte burch bas Wort, welches bie Mitte amischen ihnen hielte, verbunden wurden, so baß burch biefes Bort Gott herrscher und gut ware '). Eine folde Darftellungsweise feste boch voraus, bag Gott entweber ursprünglich als gut und als herrscher ober bag er als beibes burch feine Berbinbung mit bem Borte geworben gebacht werben follte. Ließ fich boch überhaupt bie Berbinbung, in welcher Gott mit seinen Reaften vorgestellt wirb, nicht anbers benten, als nur in einem Berhaltnigbegriffe, welcher nothwendig mit bem Wefen Gottes unveranderlich verknüpft werben mußte. Diese Nothwendigkeit erkannte in ber That auch Philon an, wenn er in einem fpater beruhmt geworbenen Bilbe lehrte, Gott konnte niemals aufboren wirksam zu sein, weil es ihm eigenthumlich zutomme, ju wirten, fo wie bem Feuer ju brennen und bem Schnee zu falten 2).

Diese Richtung der Gedanken des Philon ift in der That merkwardig. Er bemuht sich, den Begriff Gottes von allen Vermischungen mit den Begriffen weltlicher Dinge rein zu erhalten. Deswegen ift er dem Pantheisemus feind, beswegen stellt er den Gegensatz zwischen Gott



De Cherab. 9 p. 148 f. λόγφ γὰς καὶ ἄςχοντα καὶ ἀγαθὸν εἶναι τὸν θεόν.

Leg. alleg. I, S p. 44 παύεται γὰρ οὐθέποτε ποιῶν ὁ Θεός, ἀλλ' ὥσπερ ἔδιον τὸ καίειν πυρὸς καὶ χίονος τὸ ψύχειν, οὕτω καὶ Θεοῦ τὸ ποιεῖν.

i

umb ber Welt auf eine fo fcarfe Beise bar', bag man barin bie Aurcht nicht verkennen tam, irgend eine Berubrung awischen Gott und feinem Geschopfe augulaffen, beswegen schiebt er awischen Gott umb ber Belt bie Rrafte ober bas Bort Gottes ein, welchen er bie Bebeutung felbstfländiger Wefen gibt. Gott ift getreunt seinem Wefen nach von bem gefammten Werben; nicht gering ift ber Mangel, welcher eine jebe andere Natur von Gott unterscheibet; Alles ift feiner gonzen Art nach von ihm verschieden'). Aus der Materie zwar bat er Alles gemacht. aber ofene fie enzutaften, benn es mar bem Biffenben und Seligen nicht gebubrent, die unbestimmte und aufammengemifchte Materie ju berühren?). Er umfaßt bie gange Belt, ift aber außer ihr 3). Aber in biefer Richtung weiß Philon fich nicht zu erhalten. Es gelingt ibm nur 3wischen= glieber zwischen bie Belt und Gott einzuschieben und indem er biefe als bie Rrafte ober als bas Wort Gottes barftellt, Gott felbst aber burch biefelben wirkend und Alles von sich abhangig machend fich benten muß, geben auch alle bie Bestimmungen, welche biese Rrafte Gottes treffen, auf Gott felbst zwick. Er wird als Schöpfer und Regierer der Belt, als die erfte Urfache, als gut und wohlthatig gefcbilbert, er wird auch wieder, obgleich fein Befen sonst unertennbar genannt wurde, als ber Gegenstand ber

De sacrif. Abel. 28 p. 181. ἄμεινον δὲ οὐδὲν ἔπινοῆσαι Θέμις τοῦ αἰτίου, ὁπότε οὐδὶ ἴσον, ἀἰλ' οὐδὶ ὑλίγῳ καταδεέστερον, ἀἰλ' ὅλῳ γένει καταβεβηκὸς ἄπαν τὸ μετὰ θεὸν εὑρίσκεται.

<sup>2)</sup> De vict. offer. 13 p. 261 fin.

<sup>3)</sup> De posterit. Caini 5 p. 228 f.

schönsten Wiffenschaft bezeichnet '). Jenes Bestreben ift vergeblich und es verrath uns mur eine Neigung bes Phiston, welche in einer andern feiner Richtungen ihre hems mung findet.

Mit biefen beiben Richtungen, zwischen welchen Philon's Lebre schwebt, lauft eine andere schwankende Bemegung in feinen Behauptungen parallel. Je größer ibm die Aluft zwifchen Gott und ben weltlichen Dingen ericheint, um fo meniger tann er bem Menfchen eine Ertenntniß Gottes augesteben; fieht er baber auf bie Befchrantte beit ber weltlichen Dinge, so findet er ein mabres und vollkommenes Schauen Gottes ummöglich; aber auf ber anbern Seite fühlt er boch auch bas Streben ber Bers nunft nach bem Sochsten, nach wahrer Bollenbung und will bem Menschen die hoffnung eines vollkommenen Schauens nicht nehmen. Der erften Unnahme gehort es an, wenn er bem Menfchen nur ein Schauen Gottes wie burch einen Spiegel auschreibt?). In biefer Richtung gebt er so weit, nicht einmal bem Doses ein mabres Schauen Gottes augugefteben. Beiter bringe bes Menfchen Ginficht nicht, als nur Gottes Sein zu erkennen. Durch bie ibm untergeordneten Rraffe, aus feinen Birtungen ertennen wir ihn; biefe aber offenbaren uns nur fein Borhanbenfein, nicht fein Befen. Wenn man fage, Gott tonne gefchaut werben, fo fei bies nur uneigentlich zu verfteben.

<sup>1)</sup> De vict. off. 19 fin. p. 262. τι γάρ μάθημα κάλλιον έπιστήμης τοῦ δντως δντος 98οῦ;

De decal, 21 fin. p. 198. ώς γὰς διὰ κατόπτρου φαντασιοῦται ὁ νοῦς θεὸν δρῶντα καὶ κοσμοποιοῦντα καὶ τῶν δλων ἐπιτροπεύοντα. De vita cont. 10 p. 485 fia.

bebanbelt Philon bas Streben, mehr von Gott gu wiffen, als baf er ift, als eine übermäßige Thorheit 1). Er batte ja wohl in seiner Ansicht bafür anführen können, baß Gott feiner Bahrheit nach eben nichts Anberes fei, als bas Seiende, von welchem baber überhaupt auch nichts Anderes erkannt werben konnte, als bas Gein. Aber man fieht in biefer Unterscheidung zwischen bem Befen und bem Sein Gottes beutlich bas Beburfnig fich regen, noch etwas Anderes als bas Seiende unter Gott fich zu benfen. Bie er nun aber von bem Streben ber Bernunft nach bem Bollfommenen ber anbern Anficht zugeführt wird, offenbart fich baran, bag er bas Beftreben Gott zu fchauen als ben Beg gur vollkommenen Gludfeligkeit betrachtet 2). Aber freilich bes Denfchen Rrafte reichen nicht gu, biefes bochfte Ziel zu erlangen. Mus fich tann teiner Gott schauen; Gott muß fich ihm zeigen. Selbft wenn von einer nur unvolltommenen Erfenntnig Gottes bie Rebe ift, wird ausbrudlich bagegen Ginspruch gethan, daß ber Mensch burch seine eigenen Rrafte Sott schaue; nicht ber Mensch fieht Gott, sondern Gott offenbart fich bem Menschen 3).

<sup>1)</sup> De poster. Caini 48 p. 258. τὸ δὲ ὁρατὸν εἶναι τὸ ὅν οῦ κυριολογεῖται, κατάχρησις δε ἐστιν, ἐφ᾽ ἐκάστην αὐτοῦ τῶν δυνάμεων ἀναφερομένου. — ἀνθρώπου γὰρ ἐξαρκεῖ λογισμῷ μέχρι τοῦ καταμαθεῖν, ὅτι ἔστι τι καὶ ὑπάρχει τὸ τῶν ὅλων αἴτιον, προελθεῖν. περαιτέρω δὲ καὶ σπουδάζειν τρέπεσθαι, ὡς περὶ οὐσίας ἢ ποιότητος ζητεῖν, ἀγύγιός τις ἢλιθιότης. — — αὖται (sc. αἰ δυνάμεις) γὰρ οὐ τὴν οὐσίαν, τὴν δὲ ὕπαρξιν ἐκ τῶν ἀποτελουμένων αὐτοῖς παριστάσι.

<sup>2)</sup> De vita cont. 2 p. 473.

<sup>8)</sup> De poster. Caini 5 fin. p. 229; de Abrah. 17 fin. p. 13.

Dies weist nun offenbar auf einen moftischen Prozes im Schauen Gottes bin, und in biefem Gebiete ließ fich benn auch die Borftellung bilben von einer unbegreiflichen Steis gerung ber menfcblichen Fabigfeit über jebe burch feine beschränkte Lage gegebene Grenze hinaus. Durch 'eine folche follen wir nun ein wahres Schauen Gottes, nicht burch ben Spiegel, nicht burch biefe Belt, burch seinen Schatten, burch fein Bort, sonbern in ihm felbft gewinnen konnen, und es ift berfelbe Dofes, welchem, wie wir fo eben bemerkten, nur bie Erkenntnig, bag Sott ift, gus geftanben wurbe, welchem jest Philon ein Schauen Gottes in ibm felbst auschreibt. Auch wird bingugusegen nicht vergeffen, bag biefe bochfte Erkenntnig Gottes auch gus gleich die Erkenntnig bes Riebern, ber Rrafte Gottes und ber Belt, in fich einschließen muffe\*). In biefer hochsten Wissenschaft wird der Mensch nicht mehr geleitet von ben Rraften Gottes, von feinen Engeln, fonbern von Gott felbft, und gleichen Schrittes ichreitet er mit jenen

ος Ενεχεν φιλανθρωπίας ἀφιχνουμένην τὴν ψυχὴν ὡς αὐτον οὐχ ἀπεστράφη, προϋπαντήσας δὲ τὴν ἔαυτοῦ φύσιν ἔδειξε, καθ ὅσον οἰόν τ' ἦν ἰδεῖν τὸν βλέποντα, διὸ λέγεται, οἰχ ὅτι ὁ σοφὸς εἶδε θεόν, ἀλλ' ὅτι ὁ θεὸς ὧφθη τῷ σοφῷ. καὶ γὰρ ἦν ἀδύνατον καταλαβεῖν τινὰ δι αὐτοῦ τὸ πρὸς ἀλήθειαν ὄν μὴ παραφήναντος ἔχείνου ἔαυτὸ καὶ παραδείξαντος.

<sup>\*).</sup> Leg. alleg. III, 83 p. 107. ἔστι δέ τις τελεώτερος καλ μᾶλλον κεκαθαρμένος νοῦς, τὰ μεγάλα μυστήρια μυηθείς, ὅστις οὐκ ἀπὸ τῶν γεγονότων τὸ αἴτιον γνωρίζει, ὡς ἄν ἀπὸ σκιᾶς τὸ μένον, ἀλλ' ὑπερκύψας τὸ γεννητὸν ἔμφασιν ἔναργῆ τοῦ ἀγεννήτου λαμβάνει, ὡς ἀπ' αὐτοῦ αὐτὸν καταλαμβάνειν καλ τὴν σκιὰν αὐτοῦ, ὅπερ ἦν τόν τε λόγον καλ τόνδε τὸν κόσμον. — — μηδὲ κατοπτρισαίμην ἐν ἄλλφ τινλ τὴν σὴν ἰδέαν, ἢ ἔν σολ τῷ Θεῷ.

Rtaften Gottes vorwarts, so baß er ihnen in ber That gleich gestellt zu werben verbient').

Auf einer fo in aller Rudficht schwankenben Grunds lage ließ fich eine feste Unficht von ber Welt und ihren Berbaltniffen nicht erbauen. Bollen wir bie Anfichten bes Philon über biefe Gegenstande erforschen, fo haben wir gunachft auf feine Lebre von ben Rraften Gottes gu achten. Diefe unterscheibet er bestimmt von Gott felbft; er betrachtet fie als feine Werkzeuge, als feine Diener in ber Bilbung ber Welt2). Sie find theils von wohlthas tiger, theils von ftrafenber Dacht, welche lettere jeboch auch immer nur Gutes bezweckt, indem bie Strafe zur Unterbrudung bes Bofen bienen foll 3). Daf et in feis nen Borftellungen biefen Rraften eigenes Dafein, Für-fichbefteben ober Perfonlichkeit beilegte, geht aus vielen feis ner Meußerungen berbor. Er betrachtet zwar die Gefammtheit biefer Rrafte als bie überfinnliche Belt, als die Welt der Ideen, worin er sich gang ber Plas tonischen Lehre anschließen zu wollen scheint 1); auch fagt er, wenn Jemand Worte ohne Bilb gebrauchen wolle, fo muffe er bekennen, daß die überfinnliche Welt nichts Anderes fei, als bas Bort Gottes, welcher fo eben die Belt bilbe '). Allein bas Bort Gottes felbst fieht er

<sup>1)</sup> De migr. Abrah. 31 p. 463.

<sup>2)</sup> De poster. Caini 6 p. 229; de vict. offer. 13 p. 261 fin.

<sup>8)</sup> De conf. ling, 34 p. 431.

<sup>4)</sup> De vict. offer. 13 p. 261 fin. ταῖς ἀσωμάτοις δυνάμεσιν, ών ἔτυμον ὄνομα αί ἰδέαι.

<sup>5)</sup> De creat. mundi 6 p. 5. ελ δέ τις έθελήσειε γυμνοτέροις

als ein perfonliches Wefen an, wenn er es ben erfigeborenen Sohn Gottes nennt, ober wenn er als ben erftgeborenen Engel, ben vielnamigen Erzengel bezeiche net, ober wenn er es als ben Gott ber unvollsommenen Dinge und ben zweiten Gott preift '). Wenn es noch anderer Beweise bedürfte, fo wurden wir uns auf Die Lehre bes Philon von ben Engeln berufen, die er mit ben Beroen und Damonen ber Griechen vergleicht, von wele den er nach einer von ben Pothagoreern entnommenen Borftellungsweise die Luft erfüllt fein, welche er auch als Seelen in bie Rorper fterblicher Menfchen eingehen laßt, um in bestimmten Beitraumen aus ihnen fich wieber gu erheben 2). Diese Engel werben nun auch Borte Gottes genannt3) und es wird gesagt, bag von ihnen als uns forperlichen Befen und unfterblichen Seelen ber gottliche Ort und ber heilige Raum, b. h. bie überfinnliche Belt erfullt fei 1). Man fieht alfo, wie Philon theils bie Worte Sottes als Personen betrachtet, theils auch barauf ausgeht, die Lehre von den Engeln mit der Lehre von den

χρήσθαι τοῖς ὀνόμασιν, οὐδὲν ἄν ἔτερον είποι τὸν νοητὸν είναι κόσμον ἢ θεοῦ λόγον ἤδη κοσμοποιοῦντος.

De agricult. 12 p. 308; de conf. ling. 28 p. 427; leg. alleg. III, 73 p. 128; fragm. ap. Euseb. praep. ev. VII, 18 p. 625 ed. Mang.

<sup>2)</sup> De somn. I, 22 p. 641 f.

<sup>8)</sup> Leg. alleg. III, 62 p. 122; de conf. ling. 8 fin. p. 409 etc.

<sup>4)</sup> De soufin. I, 21 p. 640. εἰδέναι δὰ νῦν προςήχει, δτι ὁ Θεῖος τόπος καὶ ἡ ἰερὰ χώρα πλέρης ἀσωμάτων ἐστὶ λόγων ψυχαὶ δέ εἰσιν ἀθάνατοι οι λόγοι οὖτοι. Nach einigen andern Stellen ib. 19 p. 638; 23 p. 643 wird biese temas anders gewendet, wovon spåter die Rede sein wird.

Ibeen in Werbindung du bringen, und bemnach die eins zelnen Ibeen ebenso du einzelnen Wesen macht, wie die Ibeenwelt selbst.

Im Einzelnen stellt bie Lehre bes Philon von ber Bermittelung ber Belt mit Gott burch bie Ibeen nur febr verworren fich bar. Es scheint, bag hierauf bie Nothe wendigkeit, in der allegorischen Auslegung an bestimmte Stellen ber Schrift fich anguschließen, großen Ginfluß ausubte. Im Gangen außerte er, bag bie Rrafte Gottes uns bestimmbar waren, so wie Gott felbst'); auch die Engel find ungablig, wie die Sterne. Dabei fublte er nun aber boch wohl bas Bedürfniß, biese ungahlige Bahl unter gewiffe allgemeinere Abtheilungen ju bringen, um fie einis germaßen begreiflich ober auch nur barftellbar zu machen. Seine Aeußerungen hieruber find jedoch nicht in Uebereinfimmung unter einander. Buweilen gablt er feche oberfte Rrafte, welche von bem oberften Gott ausgeben2), zuweis len beschränkt er biefe für eine begriffsmäßige Anordnung au große Bahl, schwankt aber wieber amischen ben Bablen brei und zwei, wenn er nicht gar alle Rrafte unter eine Gesammttraft, bas Wort Gottes, bringt. 216 bie zwei oberften Rrafte Gottes nennt er zuweilen bie schaffenbe Gute und die herrschende Rraft, zuweilen auch die moble thatige und die strafende3). Die Berbindung diefer beis



De sacrif. Abel. 15 p. 173. ἀπερίγραφος γὰρ ὁ θεός, ἀπερίγραφοι και αι δυνάμεις αὐτοῦ. De creat. mundi 6 p. 5. ἀπερίγραφοι γὰρ αὐταὶ και ἀτελεύτητοι.

<sup>2)</sup> De profug. 18 p. 560.

De sacrif. Abel. 15 p. 173; de Abrah. 24 p. 19; de vita Mos. III, 8 p. 150; de conf. ling. 84 p. 431; quis rer. div. her. 84 fin. p. 504.

ben sucht er aber bald in Gott selbst, bald findet er fie in einer britten Kraft Gottes, in bem Wort Gottes 1). Dan fiebt, wie biefe Unficherheit mit feinem Schwanken ausammenbangt, welches balb fich babin neigt. Gott selbst als Schöpfer zu verehren, balb bie schöpferische Rraft als von ihm verschieben zu betrachten. Birb nun bas Wort Sottes als bas Mittlere zwischen ben beiben bochften Rraften beschrieben, so fteht biefem auch bie Unnahme nicht fern, daß vom Worte alle Rrafte gusammengefaßt werben, bag es bie bochfte Ibee bezeichne, welche alle ans bere Ibeen in fich enthalte. Diese Ansicht mussen wir wohl als die betrachten, welcher Philon vorherrschend fich guneigte; benn außerbem, bag ber Begriff bes gottlichen Bortes eine febr ausgezeichnete, fast burch feine gange Lehre hindurchgebende Rolle spielt und ibm überhaupt bas. Berhaltnig bes verborgenen Gottes zu feiner Offenbarung bezeichnet2), steht er auch mit ber Reigung bes Philon gur Platonischen Ibeenlehre in ber nachften Berbindung.

<sup>1)</sup> De sacr. Abel. 15. p. 173. ὁ θεὸς δαρυφορούμενος ὑπὸ δυεῖν τῶν ἀνωτάτω δυνάμεων, ἀρχής τε αι καὶ ἀγαθότητος, εἰς ῶν ὁ μέσος. De Abrah. 2½ p. 18 f.; de profug. 19 p. 561; de Cherub. 9 p. 143 f. κατὰ τὸν ἔνα ὅντως ὅντα θεὸν δύο τὰς ἀνωτάτω εἰναι καὶ πρώτας δυνάμεις, ἀγαθότητα καὶ ἐξουσέαν. καὶ ἀγαθότητι μὲν τὸ πῶν γεγεννηκώναι, ἐξουσίφ δὲ τοῦ γεγνηθώντος ἄρχειν. τρίταν δὲ συναγωγὸν ἀμφοῖν μέσον εἰναι λόγον λόγω γὰρ καὶ ἄρχοντα καὶ ἀγαθὸν εἰναι τὸν θεόν.

<sup>2)</sup> Darauf beruht ber Gegensas zwischen bem loyos und bem leywr adros. De sacrif. Abel. 18 p. 175. 6 yaz Jeds Leywe
kun knales. Dahin ift auch die Stelle de ebriet. 8 p. 361 f.
zu ziehen, wo Gott als ber Bater, seine Wiffenschaft ober Weishelt aber, welche vom loyos nicht verschieben ift, als die Mutter ber Welt beschrieben wird.

indem das gottliche Wort ihm den allgemeinen Ort der Ideen, die übersinnliche Welt oder die Idee der Ideen bebeutet').

Indem nun das Wort Gottes nach dieser Anficht als bas Wesen gebacht wird, welches zum Werkzeuge ber Beltschöpfung bient, gibt Philon ihm ein boppeltes Berbaltnig eines Theils zu Gott, anderes Theils zu ber Belt. Er pergleicht bies Berhaltnig mit bem, welches amifchen bem innerlichen und bem ausgesprochenen Gebanken (16γρς ενδιάθετος, προφορικός) bes Menschen flattfinbet. Die Belt ber Ibeen, welche in Gott ift, offenbart fich in ber finnlichen Welt und biefe verhalt fich zu jener, wie bas ausstromende Gewordene zu feiner ewigen Quelle?). Es ift hieraus begreiflich, warum Philon nach ber fruber scon erwähnten Ansicht es für unmöglich hielt, bag bie weltlichen Dinge bas Wort Gottes und bie Ibeen rein für sich zu erkennen vermöchten; nur in wiefern biefe Ibeen in die Welt eingetreten find, nur in fo fern tonnen fie auch ber Welt juganglich fein; bie reine Bernunft wurde fie zu erfaffen vermogen, aber bie in ber finnlichen Belt mit ber Sinnlichkeit vermischte Bermunft ift bazu nicht fabig; fie kann nur die Abbilber ber Ibeen erblikfen ). Deswegen erklart er auch, bag bie Krafte Gottes über jeben (prachlichen Ausbruck hinausgeben 4). Es ver-

<sup>1)</sup> De creat, mundi 5 p. 4; 6 p. 5.

<sup>2)</sup> De vita Mos. III, 13 p. 154.

<sup>8)</sup> Do monarch. I, 6 p. 218 f. Gott spridt: μήτ οὖν ἐμέ, μήτε τινὰ τῶν ἐμῶν δυνάμεων κατὰ τὴν οὐσίαν ἐλπίσης ποτὰ δυνήσεσθαι καταλαβεῖν. τῶν δὲ ἐφικτῶν, ὡς εἶπον, ἐτοίμως καὶ προθύμως μεταδίδωμι.

<sup>4)</sup> De migr. Abrah. 8 p. 442. ระหญิงาณ วุลอุ บักอิ ของ ขอบั

steht sich, das hierbei die Hossnung frei gehalten wird, das wir uns von der Sinnlichkeit werden befreien können, um einst oder auch jest schon auf mystischem Wege zur Erkenntnis der reinen Ideen uns erheben zu können. Daher spricht Philon nicht selten von dem Worte Gottes und von den Ideen als von Gegenständen unserer Erkenntsnis, durch welche uns auch eine Erkenntnis des Göttlichen vermittelt werden soll, wenn auch nur in so weit einzussehen, daß sein Wesen weit entsernt ist von menschlichen Gedanken.). In diesem Sinne wird das Wort Gottes der Dolmetscher genannt?).

Diese Lehre von den Kräften Sottes, welche genau von Gott unterschieden werden und das Wesen Sottes nicht berühren sollen, aber doch zugleich als wesentlich mit Gott verknüpft gedacht werden, schließt sich offenbar an die Ansicht an, welche die Welt aus einer Emanation Sottes herzuleiten trachtet. Philon bekennt sich entschieden zu dieser Ansicht, obgleich er sie nicht solgerecht durchzusühren gewußt hat, wie später bemerkt werden wird. Die Hauptzüge der Emanationslehre liegen klas vor, wenn Philon Sott als ein Licht beschreibt, welches nicht nur sich selbst erleuchte, sondern auch tausend Strahlen aussschieße, die zusammen die übersinnliche Welt seiner Kräfte bilden sollen ), oder wenn er in einem schon srüher ans

όντος δυνάμεων οι περι αὐτὺν (αὐτῶν?) ἄπανιες ἄπαξ

De somn. I, 11 p. 680; leg. alleg. III, 73 p. 128; quod deus immut. 1 p. 273; de conf. ling. 20 p. 419.

<sup>2)</sup> Leg. alleg. l. l.

<sup>3)</sup> De Cherub. 28 p. 156. αὐτὸς δὲ ὧν ἀρχέτυπος αὐγὴ μυ-

gefihrten Bilbe bie Birtfamkeit Gottes, burch welche er bie Urfache ber Welt ift, mit ber Art vergleicht, wie bas Reuer die Warme und ber Schnee die Kalte aussende. Denn bie Bilber, in welchen biefer Borgang geschilbert wirb, laffen ihn als einen Naturprozeß ansehen, in welchem Gott feine Krafte aus fich entläßt ober ihr Ausgehen aus fich geschehen läßt, ohne bag babei irgend eine Beranberung in ihm vorginge; es berricht babei auch die Ansicht, baß bie Rrafte, so wie fie aus Gott entlassen werben, geringer find als Gott felbst, bag also eine herabsteigende Stufens leiter bes Daseins von ba an beginnt. Dies brudt fich febr entschieden in ben Namen aus, mit welchen Philon ben Begriff bes gottlichen Wortes zu bezeichnen pflegt, wenn er balb bas Bilb Gottes, balb noch flarker ben Schatten Gottes in ihm zu erkennen glaubt 1). biesem Anfange bes Herabsteigens läßt er es auch nicht bewenden, vielmehr fo wie Gott bas Borbild bes Bortes ift, so ift auch wieber bas Wort Borbild anderer Dinge,2), von welchen ausbrudlich ber Mensch genannt wird. Ober wie Gott ein ausstrahlenbes Licht zu fein fich gefallen laffen muß, so wird auch baffelbe Bild weiter fortgeführt und ben Rraften, welche um Gott find, ein eben folches

elas antivas expállei, de oddeula eorde alodneń, rontal de al anasai. Etwas anders ist dies Biid gewendet de somn. I, 19 p. 638.

De monarch. II, 5 p. 225; leg. alleg. III, 31 p. 106. σκιά θεοῦ δὲ ὁ λόγος αὐτοῦ ἐστίν.

Leg. alleg. l. l. ωσπερ γὰρ ὁ θεος παράδειγμα τῆς εἰκονος, ῆν σκιὰν νυνὶ κέκληκεν, οὕτως ἡ εἰκων ἄλλων γίνεται πωρράδειγμα.

glanzendes Licht beigelegt, welches sie ausblitzen'). Um nicht zu sehr in seine Bilber uns zu verlieren, bemerken wir nur, daß es in der Darstellungsweise des Philon lag, indem er das Wort Sottes als die höchste Idee und die höchste Kraft Gottes betrachtete, niedere und unterges ordnete Ideen oder Krafte anzunehmen, welche sich zu dem Worte verhielten, wie das Wort Gottes selbst zu Sott, wie die niedern Begriffe zu den höhern. In diesser Richtung liegt es denn auch, daß er die Engel als Iwisschwesen zwischen den Strahlen des göttlichen Lichtes und der menschlichen Seele betrachtet. Diese nemlich soll nur in ihrem höchsten Streben von jenen Strahlen erzleuchtet werden, wenn sie aber tieser herabsinkt, noch das Licht der Engel zu sehen vermögen<sup>2</sup>).

In einer solden Ansicht von den herabsteigenden Graden gottlicher Ausstüsse scheint sich der Gedanke bes merkbar zu machen, daß ein Uebergang gesucht werden musse aus dem Gebiete des Bollkommenen, welchem Gott angehört, welchem auch wohl gewissermaßen noch die obersten Kräfte als unmittelbare Ausstüsse des göttlichen

Quod deus immut. 17 p. 284. δυνάμεις —, αξ περὶ αὐτὸν οὖσαι λαμπρότατον φῶς ἀναστρίπτουσιν.

<sup>2)</sup> De somn. I, 19 p. 638. ἡ ἀσαπτικὴ διάνοια — δταν μεν εὐφορῆ και πρὸς τὸ ὕψος αξοηται, ταῖς ἀρχετύποις και ἀσωμάτοις ἀκτίσι τῆς λογικῆς πηγῆς τοῦ τελεσφόρου Θεοῦ περιλάμπεται, ὅταν δὲ καταβαίνη και ἀφορῆ, ταῖς ἐκείνων εἰκόσιν, ἀθανάτοις λόγοις, οὖς καλεῖν ἔθος ἀγγέλους. Im Folgenben ift es bemertenswerth, baß bie göttlichen Strahlen πράγματα genannt werben, bie wahren Dinge, im Gegensaß gegen ihre Abbilber, bie λόγοι, ganz gegen ben Platonischen Sprachgebrauch, ber auch von anbern Platonischen späterer Zeit nicht festgehalten wird. Ib. 23 p. 643.

Besens, als wahre Abbilder besselben zugezählt werben konnten, in bas Gebiet bes Unvollkommenen, welches in biefer Welt gefunden wird. Wie wir schon im Allgemeinen bemerkt haben, bag in ber orientalischen Richtung ber Phis losophie bas Gefühl ber Unvollkommenheit biefer Belt, bas Gefühl bes Uebels fehr fart hervortritt, fo finden wir bies auch beim Philon herrschend, ber bamit auch nicht weniger bie Reigung verbindet, die erhabene Ibee Sottes außer aller Beruhrung mit biesem Uebel fich zu 3mar baben wir unter ben Rraften, welche aus Gott ausfließen follen, auch die ftrafende Rraft bemerken muffen; fie wird aber nur mit bem Busate eingeführt, baß fie nichts Uebles zufüge, sonbern nur zum Guten biene; sie fest schon ein Boses voraus, welches burch bie Strafe gebuft und getilgt werben foll. In jener Reis gung werben nun Geschäfte erwähnt, welche fur Gott fich nicht schiden, welche er seinen untergeordneten Dies nern überlaffen muß'). Es ift ein allgemein burch bie Lehre bes Philon verbreiteter Gebante, bag nur bas Gute von Gott fammen konne, bag alles Uebel alfo, wie es in ber Belt gefunden wird, aus einer anbern Quelle flie Ben muffe2). Aus welcher Quelle es abgeleitet werben follte, barüber schien bie Anficht von ben absteigenben Ausfluffen Gottes ichon bie Beifung gegeben zu haben. Phi-

<sup>1)</sup> De conf. ling. 34 p. 431.

<sup>2)</sup> De creat. mundi 24 p. 17. Edei yaq drattior elvai xaxov tor narequ rois exyorois. Es ift merkwurdig, daß in dieser Stelle, wo Philon an die Ueberlieserungen von der Schöpfungsgeschichte sich anschließt, zugegeben wird, daß Gott auch die adiagoga hilden konne. De conf. ling. 35 p. 432.

lon ift im Allgemeinen ber Meinung, baß ein jebes, mas von einem Anbern abstammt, nicht vollkommen fein kann; feiner Natur nach ift es leibenb; Gott allein kommt bas Thun gu 1), weswegen wir es benn auch im Gange feiner Gedanken folgerichtig finden muffen, wenn er bas Bort Gottes nur als ein Werk ober als ein Werkzeug Gottes betrachtet. Sette nun Philon Die Stufenleiter abhängiger Wefen immer weiter fort, so mußte er natur lich auf immer unvollkommenere Dinge ftoffen; bachte er sich biese Stufenleiter als eine Reihe untergeordneter Begriffe, welche unter einanber im Gegensat fteben, fo mußte er bie Anficht von ber Belt faffen, als fei fie nothwendig jusammengefest aus entgegengefesten Beschaffenbeiten, die unter einander fich wechselseitig beschränken und befehben\*), und in allen biesem konnte er hinlangliche Grunde für die Unvollkommenheit der Welt finden. Er geht in dieser Richtung so weit, daß er sogar bie gotts liche Machtvollfommenbeit fich beschrankt benkt burch bas phofische Unvermogen ber weitlichen Dinge, Die gottlichen Gnadengeschenke aufamehmen 3), bag er beswegen auch

<sup>1)</sup> De Chernb. 24 p. 153 έδιον μέν δη δεοῦ τὸ ποιεῖν, δ οὐ θέμις ἐπιγράψασθαι γεννητῷ, ίδιον δὲ γεννητοῦ τὸ πάσχειν. Die Krafte Gottes werden freilich auch dyérvyrou genannt, Gottes Wort heißt aber auch der erstgeborne Cohn Gottes.

<sup>2)</sup> De incorrupt. mundi 20 p. 507.

<sup>3)</sup> Quod dous immut. 17 p. 284 f. εἰδοἰς τοίνυν ὁ δημιουςγὸς τὰς περὶ αὐτὸν ἐν ἄπασι τοῖς ἀρίστοις ὑπερβολὰς καὶ τῆν τῶν γεγονότων, εἰ καὶ σφόδρα μεγαλαυχοῖεν, φυσικὴν ἀσθένειαν, οἴτε εὐεργειεῖν, οὔτε κολάζειν, ὡς δύναται, βούλεται, ἀλλὶ ὡς ἔχοντας ὁρῷ δυνάμεως τοὺς ἐκατέρου μεθέξοντας.

sagt, Gott gebrauche reine Krafte gegen sich selbst, ges mischte gegen bas Werben, weil bieses bie reinen Krafte nicht zu fassen vermöge 1).

hiermit hatte bas philosophische Beburfnig bes Phis lon sich wohl befriedigen konnen. Aber es bewegt ihn noch ein Interesse praktischer Art, an welches sich jedoch auch wohl eine theoretische Bebenklichkeit anschließen mochte. Wenn Philon burch feine Emanationslehre auf die Ans nahme einer Stufenleiter ber Befen und mithin auch unvollkommener Wesen geführt worben war, so lagen ihm boch alle biese Grabe bes Daseins in bem Gebiete ber überfinnlichen Belt, und bamit bes Ewigen ohne Beranderung und Werben. Nur Ibeen, welche augleich als Beifter gebacht werben, erzeugen fich auf folche Beife. Wenn es nun aber auch eine finnliche, veranderliche Welt und korperliche Dinge in berfelben gibt, fo mußte bas Dasein aller bieser Dinge aus einem anbern Grunde abgeleitet werben. Bu biefem 3mede bot fich ihm nun ber Begriff ber griechischen Philosophen von ber Materie bar 1). Er nahm benfelben auf, überwiegenb in bem Sinne, in welchem ihn die Stoiter ausgebilbet hatten, wiewohl et zuweilen eine Reigung zeigt, ihn ungefahr in ber Beife bes Platon ober bes Aristoteles zu gebrauchen. wenn er fie als eine blinde, seelenlose Rraft beschreibt, so fällt ihm wohl die Bedenklichkeit ein, ob nicht burch bie Wirksamkeit einer folden Rraft in ber finnlichen Welt bie Macht Gottes beschränkt werben follte, und er mochte

<sup>1)</sup> L. l.

<sup>2)</sup> De Cherub. 35 p. 162.

nun wohl die Materie als ein Nicht-Seiendes bezeichnen ') ober als ein bloges Bermogen, womit ihm die ftoische Lebre, daß fie etwas schlechthin Leibenbes fei, in Uebereinstimmung erscheinen konnte. Aber entschieden betrache tet er fie boch als eine form- und eigenschaftlose korperliche Maffe, welche an fich trage und unbewegt, ber Bewegung im Raume Wiberstand leistet, burch Bewegung jeboch zu Allem gebilbet werben fann?). Go tritt ibm benn bie Unvollfommenbeit ber Dinge noch auf eine ganz andere Beife hervor, als fie nach vorher ermahnten Begriffen erscheinen konnte. Es ift nicht allein ein gradweise machsenber Mangel ber Dinge in ber Belt, welcher in ihr zum Borfceine kommt, fonbern in einer positiven Kraft ift fie gegrundet, welche von Natur blind und ber Bernunft unfolgsam, niemals ganz bem Gebote bes Guten sich beques men, niemals in Bahrheit bas Gute in fich aufneh: men tann, fonbern indem fie mit ber Bernunft in Berbindung kommt, das lautere Wefen berfelben nur trubt und verunreinigt 3). Nun erst läßt fich begreifen, wie Phis Ion fich gebrungen feben konnte, einen wefentlichen Unterfcbied awischen ben reinen Ibeen ober Engeln zu machen und zwischen ben Geschöpfen biefer Belt, welche burch

Quod deus immut. 25 p. 290. γένεσις δὲ ἡ μὲν ἀγωγὴ καὶ ὁδός τίς ἔστιν ἐκ τοῦ μὴ ὅντος εἰς τὸ εἶναι. De nom. mut. 5 fin. p. 585; de creat. mundi 26 fin. p. 19; de somn. I, 13 fin. p. 632.

De creat, mundi 2 p. 2. τὸ δὲ παθητικὸν ἄψυχον καὶ ἀκίνητον ἐξ ἐαυτοῦ. Ib. 5 p. 5. οὐσία — δυναμένη γενέσθαι πάντα, ἡν μὲν γὰρ ἐξ ἐαυτῆς ἄτακτος.

De ebriet. 9 p. 362; quod deus immut. 17 p. 284 f.; de nom. mut. 6 p. 585.

ihre Berbindung mit ber Materie jenen sich entfremden mußten.

Aber es steht biermit auch bas praktische Interesse des Philon in Berbindung, ober vielmehr die Lehre von der menschlichen Freiheit, welche als Grundlage feiner Ermahnungen an die Menschen angesehen werben muß. Bwar scheint er keiner weitern Bulfe zu bedurfen, um biese Lebre zu befestigen, wenn er fich zu ihrer Behauptung auf ben allgemeinen Grundsat beruft, daß bie Glieber ber Gegensage in ber Welt nicht von einander getrennt werben konnten. Da nun bas Nothwendige in ber Belt war, so mußte auch bas Freie in ihr sein '). Allein bies fer Sat bat gang bas Ansehen, als follte er nun bie Berlegenheit verbergen, in welcher fich Philon befindet, indem er eine Lehre vertheidigt, die mit feinen fonftigen Grundfagen in vielerlei zweifelhafte Berührungen gerath und von welcher er wohl wiffen mußte, wie fie einen Hauptpunkt bes Streites zwischen ben Stoifern und Afabemikern abgegeben hatte. Er berührt auch wirklich bie fen Streit, wenn er erwähnt, bag ber Menfc allein von einer folden gemischten Ratur sei, daß er Gutes und Bofes in fich aufnehmen tonne?). Die Bebenflichkeiten, welche hieruber herrschen konnten, mußten bem Philon in



De confes. ling. 85. p. 482. ἔδει γὰς καὶ τὸ ἀντίπαλον τῷ ἀκουσίφ, τὸ ἐκούσιον, εἰς τὴν τοῦ παντὸς συμπλήρωσιν κατασκευασθὲν ἀναξειχθῆναι.

<sup>2)</sup> De creat. mundi 24 p. 17. τά δε της μικτης εστε φύσεως, ώςπες ανθρωπος, δς επιδέχεται τά εναντία, φρόνησιν και άφροσύνην κτλ. Rach de conf. ling. 85 p. 432. ift ber Mensch allein in biesem Falle, boch gilt es wohl auch von ben weniger vollkommenen Engeln.

ber That febr groß vorkommen, ba er sowohl nach ber Seite ber gottlichen Ratur, als auch ber Materie überall bie Abbangigkeit ber weltlichen Dinge anzuerkennen hatte. Benn er Gott allein bas Thun, ben Geschöpfen nur bas Leiben auschreibt, wenn er lebrt, Gott lenke bie Seele, wobin er wolle, wenn ibm die Werke bes Menschen wie nichts erscheinen 1), wo bleibt ba die Freiheit unseres Billens? Wenn aber mit ben gottlichen Wirkungen bie Freibeit nicht bestehen will, so noch weniger mit bem Biberftanbe ober bem Ginfluffe ber Materie, benn nur bas Gottliche ift das Freie, die Materie aber das Rothwendige2). So scheint benn bie menschliche Seele in ber Mitte awis feben awei Rothwendigkeiten, bie außer ihrer Gewalt find, au schweben. In biefer Lage erblickt fie Philon wirklich und besonders bebt er die Nothwendigkeit hervor, welche ber Seele aus ber gottlichen Urfache fließt. In ber Seele, welche von Gott befruchtet wirb, wachft bas Gute auf allein burch Borforge ber Natur, ohne Kunft; bie Bernunft laßt, indem die gottliche Gnade in ihr Alles hervorbringt, ihre eigenen Entschluffe und Thatigkeiten fahren und wird gleichsam vom Freiwilligen befreit "). Jebe gute Re-

Black By Coogle

<sup>1)</sup> Leg. alleg. II, 21 p. 82.

De somn. II, 38 p. 692. καὶ γὰρ ὁ μὲν θεὸς ἐκούσιον, ἀνάγκη δὲ ἡ οὐσία. Quis rer. div. her. 55 p. 512. ταῖς σώματος ἀνάγκαις.

<sup>3)</sup> De migr. Abrah. 7 p. 441. τότε μελέται μὲν καὶ πόνοι καὶ ἀσκήσεις ἡσυχάζουσιν, ἀναδίδοται δὲ ἄνευ τέχνης φύσεως προμηθεία πάντα ἀθρόα, πᾶσιν ὡφελιμα. καλεῖται δὲ ἡ φορὰ τῶν αἰποματιζομένων ἀγαθῶν ἄφεσις, ἐπειδήπερ ὁ νοῦς ἀφίεται τῶν κατὰ τὰς ἰδίας ἐπιβολὰς ἐγεργειῶν καὶ ὡςπερ τῶν ἐπουσίων ἡλευθέρωται διὰ τὰν πληθὺν τῶν ἐομένων καὶ ἀδιαστάτως ἐπομβρούντων.

gung in ber Seele geschieht nur burch Gottes Leitung, aber ebenso wenig ift auch bas Schlechte in ber Seele anders als aus Gottes Billen und burch bie Gewalt ber finn: lichen Begehrungen, welche bie Materie in uns anfacht. Einigen Menschen ift es unmöglich, bas Gute zu gebrauchen, welches Gott in fie gelegt hat. Philon scheut fich nicht gu fagen, bag bie Schlechten burch ben Born Gots tes geworben find, so wie bie Guten burch feine Gnabe, obgleich er hinzusegen muß, daß man nur in uneigentlichem Sinne von Gottes Born fprechen konne'). Er betrachtet es als einen Zwang ber Natur, wenn Jemand ohne Bernunft burch ben Strom ber außern Bahrnehmungen babingeführt wirb2). Er nimmt an, es entferne ber Lauf ber natürlichen Dinge mehr und mehr ben Menschen von ber ursprunglichen Reinheit und Bolltommenheit, in welder er von Gott geschaffen worben, und so erscheint ibm ber Simbenfall bes erften Menschen als ein naturliches Ereigniß, von ben fpater gebornen Menschen aber balt er es noch weniger fur moglich, bag fie ber Gunbe entgeben konnen, wovon naturlich bie erfte Urfache bas Berben in der Materie ift'). Go ift bem Menschen nichts eigen, nicht bas Gute, nicht bas Bofe, in ber Bernunft wirkt nur Gott, die Materie aber in den unver-

Ib. 81 p. 462 f.; leg. alleg. I, 13 p. 50; quod deus immut. 15 p. 283. of μὲν φαῦλοι θυμῷ γεγόνασι θεοῦ, οί δ ἀγαθοί χάριτι.

<sup>2)</sup> De sacrif. Abel. 32 fin. ἀλόγως ὑπὸ τῆς τῶν ἐπτὸς αἰστήσεων φορᾶς ἀγόμενος.

De creat. mundi 47 ff. p. 32 ff.; quis rer. div. her. 59 p. 515;
 de nom. mut. 6 p. 585; de vita Mos. III, 17 p. 157.

nunftigen Bewegungen ber Sinnlichkeit 1). Man muß gestehen, bag Philon in feinen theoretischen Unfichten viele Beranlaffung finden mußte, an ber Freiheit bes Denschen zu zweifeln. Dag er ihr bennoch in festem Glauben ans bing, bas flog unftreitig nur aus seiner praktischen Rich= tung. Das praktische Interesse, welches er batte, bie Mens schen zur Tugend zu ermuntern, treibt ihn an ihnen vorauhalten, daß fie bofe find nur burch ihre Sould, bag fie beswegen beftraft und belobt zu werben verbienen, wenn fie bem gafter ober ber Tugenb fich zuwenden. Wenn wir nicht frei maren, fo murben wir nicht mit Berechtige keit bestraft werben konnen, so wurden wir ber Sunde gar nicht schuldig sein2). Diese Annahme konnte ibm mun aber eine Stute zu erhalten scheinen in feiner Amficht von ber Natur bes Menschen und von beffen mittlerer Stellung zwischen Gott und ber Materie, woburch es ibm möglich ift, balb bem einen, bald ber anbern fich zuzuwens ben und zwischen beiben zu mahlen, zwischen ber zwingens ben Gewalt ber Materie und zwischen ber Rnechtschaft Gottes, welche die mabre Freiheit bes Beiftes, bas rechte Licht ber Wernunft gewährt 3).

Wer unfern bisherigen Untersuchungen über ben Phi-



De Cherub. 22 p. 152; 82 p. 159. Εγωγ΄ οὖν ἐκ ψυχῆς καὶ σώματος συνεστώς, νοῦν, λόγον, αἴσθησιν ἔχειν δοκῶν οὐδὲν αὐτῶν ἔδιον εὐρίσκω. Ib. 33 in. pag. 160.

<sup>2)</sup> Leg. alleg. I, 13 p. 50. βούλεται τὰ θεῖα δίκαια εἰςαγαγεῖνο ὁ μὲν οὖν μὴ ἐμπνευσθεὶς τὴν ἀληθινὴν ζωήν, ἀλλ ἄπειρος ῶν ἀρετῆς, πολαζόμενος, ἐφ' οἶς ἥμαρτεν, εἶπεν ἄν, ὡς ἀδίκως πολάζεται πτλ. Quod deus immut. 10 p. 279.

Leg. alleg. III, 69 p. 125; de creat. mund. 24 p. 17; quod deus immut. 10 p. 279.

lon aufmerklam gefolgt ift, ber wird fich nicht verbeblen konnen, baf ihm faft in allen Theilen feiner Lehre ein genauer Busammenhang und Uebereinstimmung in ber Ents widelung feiner Sate abgeht. Es find Sate, welche ben verschiedenartigsten Borftellungsweisen entlehnt find, Deis nungen, welche nur halb begriffen, halb geabnet, nirgends bis auf ein burchgreifenbes Princip gurudgeführt werben. Er erscheint uns als in ber Mitte ftebend amischen ber orientalischen und ber griechischen Denkweise, eine Ahnung hat er von der Bahrheit, welche in beiden liegt, er weiß aber biese Ahnung nicht zu beuten, nicht ben Werth beis ber gegeneinander zu meffen, ihre Berschiebenheit zu beftimmen, von einem bobern Standpunkte aus ihre Anfprace ouf seine Billigung abzuschäten. Go schwandenb ift feine Stellung; aber eins, werben wir gefteben muffen, Reht bei ihm fest. Dies ift feine Gehnsucht nach einem Sobern, als was von unferem gegenwartigen Leben ums geboten wird. Das Gefühl bes Uebels, in welchem wir find, hat seine Seele bestig ergriffen. Er außert es, inbem er uns aufforbert, nach einem Sohern und Beffern gu ftreben, wie weit es uns erreichbar fein mochte. Darin zeigt fich bie mahre Triebkraft seiner Lehre; fie ift ganz auf bas praktifche Beftreben ber Menfchen gerichtet, ftrafend, ermahnenb umb ermunternb. Seine wiffenschaftlichen Sage haben nur biefe Bebeutung; fie follen bie Grundlage bes Lebens bilben. Indem er ihnen biese Richtung gab, bat er vielleicht gemeint, sie bedürften eben beswegen nicht einer gar ju forgfältigen Ausbildung; Alles laffe fich benuten, was nur gur Erregung unferes fittlichen Strebens brauchbar fei. Aber wer bebenkt, wie genau Lehre und

Leben zusammenhangen, ber wird beforgt sein mussen, baß auch auf seine Ermahnungen fur bas lettere bas Schwanstende ber erstern einen nachtheiligen Einfluß haben werbe. Diese Befürchtung rechtsertigt sich nur zu sehr, wenn wir seine Ansichten vom Leben und Bestreben der Menschen untersuchen.

Aus ben früheren Untersuchungen baben wir geseben. baß Philon bas Streben bes Menschen überhaupt barauf hinlenten wollte zu bem Bobern fich zu erheben, von weldem fein befferer Theil flamme. Go wie ihm bie Bilbung ber Belt als ein herabsteigen ber gottlichen Rrafte er scheint, so wollte er ben Weg nach oben, von bem Beltnichen jum Sottlichen zeigen. Dabei mußte es num aber fcon eine Unficherheit in feine Unweisungen bringen, bag er nicht genau zu fagen weiß, wie weit bas menschliche Streben uns fubren tonne. Denn wenn es auch im Alle gemeinen feiner Anficht zum Grunde liegen mag, baß fterblichen und veranderlichen Befen bas Seiende unzugangs lich ift, daß wir nur in feinen Rraften es verehren und erkennen mogen, so seben wir boch, daß er nicht selten von biefer Ansicht wieber abgeht. Er mochte bas bochfte Streben nach bem Schauen Gottes ben Menschen nicht gang abschneiben; wenn sie bies Biel nicht sollten erreichen konnen, so mogen sie boch soviel wie moglich bemselben fich zu nabern suchen \*). Darauf bezieht fich ber Unter-



Φ) De conf. ling. 20 fin. p. 419. εμπρεπές γὰρ τοῖς ἐταιρίαν πρὸς ἐπιστήμην θεμένοις ἐφίεσθαι μὲν τοῦτον ἐδεῖν εἰ δὲ μὴ δύναιντο, τὴν γοῦν εἰπόνα αὐτοῦ, τὸν ἰερωτατον λόγον, μεθ' δν καὶ τὸ ἐν αἰσθητοῖς τελειότατον ἔγγον, τόνδε τὸν

schied awischen ben Sohnen Gottes und ben Sohnen bes Wortes, von welchen jene Gott felbft, biefe nur fein Bilb fcauen follen, ein Unterschieb, welchen er boch aufftellt, obwohl er bezweifelt, bag es folche Sohne Gottes unter ben fterblichen Menschen geben mochte 1). Die Unerreichbarfeit bes bochften Guts brudt fich auch barin aus, bag zwar bie Weisheit als etwas Borhandenes gesetzt wird, so wie ber Beise, ber Liebhaber ber Beisheit, bag aber uns fterblichen Befen biefe Beisheit verborgen bleiben foll'), Selbst ber Bolltommene scheint ihm nur zwischen Gott und ber verganglichen Ratur ju fcweben3). Auch wenn Philon von ben Seelen fpricht, welche nicht mehr von ben Banben bes Korpers gebunden find, hat er awar eine Annaberung an Gott, ein Aufsteigen berfelben gu ben bobern Gegenben bes himmels vor Augen, er verfpricht ibnen aber nicht, bag fie bas Bochfte erreichen konnten, vielmehr raumt er ihnen nicht einmal ben Rang ein, wels den bie Engel behaupten, die niemals von irbischen Begierben sich bewegen ließen, sonbern immerbar bei Gott blieben, als Vermittler zwischen ihm und ben niebern Kreis fen ber Welt 1).

πόσμον. τὸ γὰρ φιλοσοφεῖν οὐθὲν ἦν ἄλλο ἢ ταῦτα σπουδάζειν ἀπριβώς ἰδεῖν.

Ib. 28 p. 426 f. οἱ δὲ ἐπιστήμη κεχρημένοι τοῦ ἐνὸς υἰοὶ θεοῦ προςαγορεύονται δεόντως. — — καὶ γὰρ εἰ μήπω ἐκανοὶ θεοῦ παῖδες νομίζεσθαι γεγόναμεν, ἀλλά τοι τῆς ἀὐδίου εἰκόνος αὐτοῦ, λόγου τοῦ ἰερωτάτου.

<sup>2)</sup> De nom. mut. 4 p. 584.

<sup>3)</sup> De somn. II, 35 in. p. 689. τὸν μὲν οὖν τέλειον οὖτε θεὸν οὖτε ἄνθρωπον ἀναγράφει Μωϋσῆς, ἀλλ', ὡς ἔφην, μεθόριον τῆς ἀγεννήτου καὶ φθαρτῆς φύσεως.

<sup>4)</sup> De somn. I, 22 p. 641 f.

In ber Art bes Philon, bie Menschen gur Tugenb und zur Erreichung bes Sochsten, was ihnen erreichbar anzutreiben spricht fich auf eine feltsame Beise bie Bermifdung verschiebenartiger Borftellungen aus. welche wir überhaupt in seinen Lehren gefunden haben. Auch hierbei lagt es fich bemerken, wie bas Uebergewicht auf ber Seite ber orientalischen Anficht liegt, obwohl biefe fast überall eine griechische Form und Ausbrucksweise ans genommen bat. Im Allgemeinsten tritt bies barin bervor. baß er Rube und Arieben ber Geele und bie Kreube in Sott als bas Sochste beschreibt, bie ruhige Beisheit bes theoretischen Lebens bem politischen Leben felbft fur ben Menschen vornieht') und bie Therapeuten baber, welche bas theoretische Leben gewählt haben, zurückgezogen von aller Welt und von aller Einwirkung auf bie weltliche Thatigkeit, gewiß in einer Beise preift, welche ben gries dischen Sitten und Ansichten gang fremb ift 2). felbft Platon, ber unter ben altern griechischen Philosophen in biefer Richtung am weiteften gegangen, will boch bem Weisen eine solche gangliche Buruckgezogenheit vom politischen Leben nicht gestatten. Diese Berschiedenheit feis ner Denfart von ben griechischen Unfichten tritt fast in allen Bugen bervor, in welchen er das beilige Leben ber Therapeuten boch erhebt, am meiften barin, bag er nicht ein verständiges Forschen in der Belt, sondern eine religiose Beschauung und Uebung, welche an bie allegorische Auslegung ber beiligen Schrift fich anschließt, als bie Art ih-

<sup>1)</sup> De migr. Abrah, 9 p. 443.

<sup>2)</sup> De vita contemplativa.

Gesch. b. Phu. IV.

res theoretischen Lebens preift'). Das tugenbhafte poli= tifche Leben erscheint ihm baber nur als ein Mittel, au ber bobern Beisbeit in religiofer Betrachtung gu gelangen; es ift eine niebere Stufe in ber Entwidelung ber Geele, eine Borbereitung zum Schauen bes Gottlichen, soweit es uns vergonnt ift. So beschreibt Philon auch die Beschäftis aung mit ben entoflischen Biffenschaften und mit nuslis den Klinften als ein folches Mittel, über welches bas Leben ber Priester und Propheten binausgeht. Diese per= schmaben an weltlicher Staatsverwaltung Theil zu nehmen. hierauf grundet fich feine Gintbeilung ber Menichen in irbifche, welche bem Genuffe hingegeben find, in himmlische, die mit ben weltlichen Biffenschaften fich beschäftigen, und in gottliche, welche eben jene Priefter und Propheten find, die wahren Burger ber Ideenwelt2). Die Empfehlung eines von ber Belt gurudgezogenen Lebens und ber Einsamkeit in Betrachtung bes Gottlichen ift ein Sauvtzug feiner Denkart. Der Menfch foll von ben augern Dingen fich aurudaieben in fich felbft, bann aber wieber seine Bernunft in die allgemeine Bernunft, in Gott, verfenten 1).

Philon's Ermahnungen zur Tugend haben zu fehr ben Charakter erbaulicher Betrachtungen, als bag fie eine

<sup>1)</sup> Ib. 2; 3; 8; 10; 11.

<sup>2)</sup> De gigant. 18 p. 271. Θεοῦ δὲ ἄνθρωποι ἰερεῖς καὶ προφηται, οἱ τινες οὐκ ἡξίωσαν πολιτείας τῆς παρὰ τῷ κόσμφ τυχεῖν καὶ κοσμοπολίται γενέσθαι, τὸ δὲ κἰσθητὸν κᾶν ὑπερκύψαντες εἰς τὸν νοητὸν κόσμον μετανέστησαν καὶ ἔκεῖθι ῷκησαν, ἐγγραφέντες ἀφθάρτων ἀσωμάτων ἰδεῷν πολιτεία.

<sup>8)</sup> Leg. alleg. III, 9 p. 93; 13; 14 p. 95 f.

genaue Unterscheibung ber Begriffe gulaffen tonnten. Doch liegen gewiffe allgemeine Glieberungen feiner Borftellung aum Grunde, welche wir verfolgen muffen; es treten auch einige Begriffe heraus, welche, weil fie aus orientalischer Ansicht stammen, nicht weniger unsere Ausmerksamkeit auf Im Allgemeinen gebt Philon von ber flos schen Lebre aus, bag es kein anberes Gut gebe, als bie Tugend. Die, welche außerliche und korperliche Gater zulaffen, betrachtet er als Menschen weibischer Gefinnung 1). Bir baben schon früher bemerkt, bas nach seiner Ansicht bie Tugend ohne Gott unfruchtbar ift und nur als Gottes Gabe betrachtet werben kann"). Doch schließen sich die Begriffe, welche er von ber Tugend gibt, nicht felten an Platonische Lebren an. Der Mensch ftrebt nach feinem Muster, nach ber Ibee Gottes von ihm, nach bem wahren Menschen3). Indem er nun diese Bollfommenbeit nur burch bie Unterwerfung bes Ginnlichen unter bie Bernunft für erreichbar balt, nimmt er auch bie Platonische Eintheilung ber Tugenben an, bie vier Tugenben aus ber Eintheilung ber Seele in bie finnliche Begierbe, in ben Muth und in die Vernunft ableitend '), wiewohl er ben Begriff ber vier Tugenben sonst nicht rein nach Pla= tonischer Unficht bestimmt, sondern ber ftoischen Auffassungeweise sich zuwendet '). Diese griechischen Begriffe

<sup>1)</sup> De post. Caini 34 sq. p. 247 f.; de somn. II, 2 p. 660.

<sup>2)</sup> Quod deter. pot. insid. 17 p. 203.

Leg. allog. I, 12 p. 49; II, 2 p. 67; de creat. mandi 46
 p. 32.

<sup>4)</sup> Leg. alleg. I, 22 sq. p. 57 sq.

<sup>5)</sup> Ib. 19 p. 56.

bezeichnen ihm aber nur eine niebere Art ber Tugenben, bie menschliche und vergangliche; bagegen kennt er eine bobere unvergängliche Tugend, bie allgemeinere Tugend, welche als Gattung jene Arten in sich umfaßt. fie bie Gute, welche gebilbet ift nach ber Beisbeit Gottes. b. h. nach feinem Worte, welche voll ift ber Freude in Gott, in ihm ihren Schmuck und ihren Stolz findet '). Die nach ber gottlichen Beisheit gebilbete Gute ift naturlich von ber menschlichen Beisbeit nicht verschieben, biese aber wird abgesondert von der vernünftigen Einsicht (oponiois), welche zu ben vier Tugenben gehort; fie ift bie Tugenb, welche uns jum Dienfte Gottes führt, wahrend bie vernunftige Ginficht nur mit ber Besorgung bes menschli= chen Lebens au thun bat2). In einer etwas feltfamern Gestalt stellt fich biefer Gegensat zwischen ben verganglis den und unvergänglichen Tugenben auch in bem Gegenfate zwischen körperlichen und unkörperlichen Tugenben bar, und wie wenig Philon auf eine genaue Unterscheibung ausgeht, fieht man babei, wenn er sowohl eine korperliche als auch eine unkörperliche Mäßigkeit annimmt und von ber

<sup>1)</sup> Ib. I, 19 p. 56. Gs ift von ben Strömen in Goen bie Rebe. ο μεν δη μεγιστος ποταμός, οὖ αἰ τεσσαρες ἀπόρροιαι γεγόνασιν, ἡ γενική ἐστιν ἀρετή, ῆν ὼνομάσαμεν ἀγαθότητα, αἰ δὲ τέσσαρες ἀπόρροιαι ἐσάριθμοι ἀρεται λαμβάνει μὲν οὖν τὰς ἀρχὰς ἡ γενικὴ ἀρετὴ ἀπὸ τῆς Ἐδέμ, τῆς τοῦ θεοῦ σοφίας, ἢ χαίρει καὶ γάνυται καὶ τρυφῷ ἔπὶ μόνφ τῷ πατρὶ αὐτῆς ἀγαλλομένη καὶ σεμνυνομένη θεῷ. — — ἡ (ες. τοῦ θεοῦ σοφία) δε ἔστιν ὁ θεοῦ λόγος κατὰ γὰρ τοῦτον πεποίηται ἡ γενικὴ ἀρετή. De Cherub. 2 p. 189.

De praem. et poen. 14 p. 421. σοφία μέν γάρ πρὸς θεραπείαν θεοῦ, φρύνησις δὲ πρὸς ἀνθρωπίνου βίου διοίκησιν.

lettern bie Verschnung und Abbüsung ber Sunde hersleitet, welche aus bem Streben nach sinnlicher Lust in die Welt gekommen ).

Nicht weniger schließt sich Philon zwar in ben Ausbruden griechischen Begriffen an, folgt aber boch wesents lich bem Buge orientalischer Denkweise in einer anbern Eintheilung ber Augenben. In seiner allegorischen Auslegung betrachtet er bie brei Patriarchen bes jubischen Bolks als brei Richtungen ber Seele (τρόποι ψυχης) ober Symbole ber Tugend, ben einen als Bild' ber Tugend, welche burch Unterricht ober burch Wiffenschaft uns beiwohnt, ben andern als die Tugend, welche von Natur gegeben, ben britten als bie Tugend bezeichnenb, welche burch lebung, burch Afcefe, gewonnen worben2). Wenn er nun diese Arten der Tugend so ordnet, daß zuerst die Natur, bann die Uebung und julet bie Biffenschaft ju fteben kommt, so beutet bies entschieben auf bie Lehre bes Ariftoteles bin. Allein es macht auch schon bie Ausbrudeweise auf einen Unterschied aufmerkfam. Denn bie burch Uebung ausgebilbete Sitte bes Ariftoteles ift etwas fehr Berschiebenes von ber Tugenb, welche Philon burch Ascese gewinnen will. Die Ascese geht biesem nicht auf eine Mäßigung ber von Natur in uns angelegten lei-

<sup>1)</sup> Leg. alleg. II, 20 p. 80 f.

<sup>2)</sup> De Abrah. 11 p. 9. τρόπους γὰρ ψυχῆς ἔοικεν ὁ ἱερὸς διερευνασθαι λόγος, ἀστείους ἄπαντας, τὸν μὲν ἔκ διδασκαλίας, τὸν ὅ ἔκ φύσεως, τὸν ὅ ἔξ ἀσκήσεως ἔφιξμενον τοῦ καλοῦ. De somn. I, 27 p. 646. τὴν ἀρετὴν ἢ φύσει πὰ ἀκήσει ἢ μαθήσει περιγίνεσθαί φασι.

benben Stimmungen, fonbern auf vollige Androttung berfelben, auf Mathie 1). Wie konnte es anbers fein, als bag Philon hierin entschieben von bem Aristoteles abtweis den mußte? Wenn biefer bie korperliche Natur als etwas betrachtete, was felbst nach bem Guten strebt, fo fab jener fie in einem manslofchlichen Strette gegen bas Sute und bas Göttfiche. Sie ftammt ja aus ber Materie, bie in einem urfprunglichen Gegenfage gegen Gott flet, bie anch bas von Gott Gebilbete immer wieber in die Beranderung zieht und zu verberben broht. Daber forbert Philon in ben ftartften Ausbrucken auf, bas Fleifch, ben Leib gu tob= ten, mit ihm bie Sime und bie ausgesprochene Rebe, welche boch bem Worte Gottes, ber Bernunft, am nachften zu fteben icheint"). Es ift baber nur eine Rachgiebigfeit gegen bie menschliche Schwache, wenn er fonft nur Unterbruckung ber fleifcblichen Begierben fo viel als moglich verlangt, ober verstattet, daß bie fleischliche Begierbe bleibe, jeboch ber Bermunft unterworfen werbe, ober wie er fich auch wohl ausbruckt, es als Borfchrift bes heiligen Beiftes betrachtet, bag ber unvernünftige Theil in uns in Seele verwandelt und auf gewiffe Beife vernunftig werbe 3).

<sup>1)</sup> Leg. alleg. II, 25 fin. p. 85. ἐὰν γὰρ ἀπάθεια κατάσχη τὴν ψυχήν, τελέως εἰδαιμονήσει. lb. III, 45 p. 113. Μωϋσῆς δὲ ὅλον τὸν θυμὸν ἐκτέμνειν καλ ἀποκόπτειν οἴεται δεῖν τῆς ψυχῆς, οὐ μετριοπάθειαν, ἀλλὰ συνόλως ἀπάθειαν ἀγαπῶν. lb. 47; 48 p. 114 sq.

<sup>2)</sup> De prof. 17 p. 559.

Quis res. div. bes. 38 p. 499. τὸ ἄλογον ἡμῶν μέρος ψυχωθηναι καὶ τρόπον τικὰ λογικὸν γενέσθαι.

Schon aus bem Gefagten geht hervor, bag auch ber Begriff ber Natur, als Grund ber Tugend betrachtet, vom Philon auf eine gang andere Beife gefaßt werben mußte als vom Aristoteles. Denn biefen bestand sie je nur in ber vernunftmäßigen Unlage unserer Triebe, welche ben leibenden Buftanben ber Seele fich auwenden. Aus einer folden Ratur bonnte bem Philon nichts Gutes fammen; bie Tugend muß vielmehr burch Muspettung eines jeben folther Ariebe gewormen werben. Diese Berschiebenheit ber Anfichten bei abmlicher Ausbrucksweise tritt auch befonbers barin febr fart bervor, bag bem Arifboteles bie Augend von Natur nur ber geringste Aufang ber Augend ift, eine Tugend kamm bes Namens werth, wahrend Phi-Ion fie als die hochste Tugend preist'), and baseger die Augend burch Nebung feht zurückset, ja nur als ein Streben nach ber Augend betrachtet?). Daber fpricht er mach viel von ber Unficherheit ber afcetischen Tugend, welche er auf ihr Befreben gurfidführt, Ach aus eigener Kraft gu erheben und burch eigene That und Anstrengung bas Gute zu erlangen, wichrend die mabre Zestigkeit in der Augend allein als ein Gefchent Gottes erlangt werbe. Er ftellt fich ben Afceten als einen Menschen vor, ber mit Aufbietung aller seiner Rrafte kampfe, ber aber eben besmegen auch zuweilen nachlaffen und fich erholen muffe. Er ift-geubt im Ertragen ber Arbeit, wer aber von Natur bie Tugend empfangt, ber ift gludlicher. Jener fallt ju-

<sup>1)</sup> De somn. I, 27 p. 646.

De sacrif. Abel. 36 p. 186 fin. πόνου μεν γάς και πεοκοπῆς ῶν Ιακώβ σύμβολον.

weilen wieber in bie Rebler ber fterblichen Ratur gurud, biefer bagegen tragt ungeftorte Rube und Frieben ber Seele als ein Geschenk Gottes bavon'). Belche Natur er bemnach als Gründerin ber vielgerühmten Tugend be-Es ift nicht bie Ratrachtet, läßt fich nicht verkennen. tur bes Menfchen, welche er bei feiner Geburt empfangen hat, sondern die Ratur, welche Gott ihm einhaucht, indem er die Begeifterung feines Wortes und feiner Rrafte über ibn kommen läßt, nachdem er lange vorber im Kampf mit seinen Begierben fich abgemubt und in bem Unterrichte ber entollischen Wiffenschaften fich gebilbet bat 2). Daber steht bem Philon auch die natürliche Tugend in einem Gegensatz gegen die beiben übrigen Arten ber Tugend, indem auch die Tugend, welche durch Wiffenschaft gewonnen wird, nur als ein Werk menfchlichen Fleifes ibm enscheint. Sie ist nicht bie feste Biffenschaft, welche Platon und Sofrates als bas mabre Befen ber Tugend geschildert hatten, sondern nur ein Erzeugniß des Rachbentens über bie weltlichen Erscheinungen und ber Bilbung, welche bie entyflischen Biffenschaften gewähren. Sie ift baber auch ber Vervollsommung fabig, mabrend



<sup>1)</sup> De nom. mut. 18 p. 591. εἶθ' ὁ μὲν διδαχθεὶς ἀθανάτφ χρώμενος ὑποβολεῖ τὴν ὡφέλειαν ἄναυλον καὶ ἀθάνατον ἴσχει μὴ τρεπόμενος ὁ δὲ ἀσπητής καὶ τὸ ὁκούσιον ἔχων αὐτὸ μύνον καὶ τοῦιο γυμνάζων καὶ συγκροτῶν, Γνα τὸ οἰκεῖον πάθος τῷ γεννητῷ μεταβάλη, καὶ ἄν τελειώθη, και μῶν πρὸς τὸ ἀρχαῖον ἐπάνεισι γένος τλητικώτερος μὲν γὰρ οὖτος, εὐτυχέστερος δὲ ἔκεῖνος. De somn. I, 28 p. 643.

De somn. l. l.; de praem. et poen. 4 p. 412; de ebriet.
 p. 364.

bie natürliche Augend mit einem Schlage vollkommen vorshanden ist, wegen der unendlichen Schnelle der göttlichen Wirksamkeit'). Won dieser Augend aus Wissenschaft muß jedoch nach seinen Aeußerungen eine andere höhere Augend unterschieden werden, welche durch Philosophie oder Weisheit gewonnen wird; denn auch diese ist als eine Gabe Gottes zu betrachten und in diesem Sinne genommen erscheint ihm denn auch die Augend durch Wissenschaft der natürlichen Augend gleich'). Daher beschreibt er auch die natürliche Augend als die Murzel der übrigen Augenden, micht als wenn diese als ein Vollkommneres erst aus jener hervorwachsen sollten, sondern so wie auch die höchste Gattung der Augend als die Luelle der vier niedern Augenden angesehen wurde, weil ihm nemlich das Allgemeine höher ist als die besondern Arten.

Doch es gibt noch eine andere Seite, von welcher biefer Ausbruck sich ihm empfahl. Es läßt sich denken, daß die Bermischung, in welcher hier die orientalische Denkart des Philon mit den Aristotelischen Begriffen auftritt, auch nicht ohne Schwanzen zwischen dem einen und

<sup>1)</sup> De ebriet. 31 in. p. 375 f.

<sup>2)</sup> De mut. nom. 14 p. 591. δει ἡ μὲν διδακτή ἀφετή και ἀσκητική δέχονται τὰ πρὸς βελείωσιν ἔφίεται γὰρ δὴ ὁ μὲν διδακόμενος ἐπιστήμης, ὧν ἀγνοεῖ, ὁ δὲ ἀσκήσει χρώμενος στεφάνων και τῶν προκειμένων ἄθλων φιλοπόνω και φιλοθεάμονι ψυχῆ. τὸ δὲ αὐτοδίδακτον και αὐτομαθές γένος, ὅτε φύσει μᾶλλον ἢ ἐπιτηδεύσει συνιστάμενον, ἔξ ἀρχῆς ἴσον και τέλειον και ἄρειον ἡνέχθη, μηδενὸς ἐνδέντος τῶν εἰς κλήρωσιν ἀριθμοῦ. Ἱη biefem Sinne ift quợ bie Biffen daft mit bem Schauen Sottes eins. De migr. Abrah. 8 p. 442.

<sup>3)</sup> De somn. I, 27 p. 646; leg. alleg. I, 19 p. 56.

bem anbern Theile berfelben abgeben konnte. Dazu Commt noch, daß auch die Austrauma, welche Versonen als Begriffe behandelt, boch immer noch eine Neigung gurudlaffen mochte, bis Begriffe wieber in einer perfonlichen Beife zu faffen. Beibes bemerten wir, wenn Die Ion erinnert, baf ein jeber ber brei Patriarden an ben brei Augenden Antheil baben wollte, seinen Ramen aber erhielt von ber Augend, welche vorzugsweise in ihm vorberrichte. Denn, fügt er bingu, weber ber Unterricht tann obne Ratut und Uebung zur Bollommenbeit gelangen, noch bie Ratur ihr Biel erreichen ohne Lernen und Ueben. tioch auch die Uebung, "thenn fle nicht vorher auf bem Grunde der Ratur und bee Unterrichts erbaut worben ift \*). Monn hier die Natur mit der Wiffanschaft als Grundlage ber Uebung auftritt, biefe aber als Wollenberin bes Unterriches und ber Natur gebacht wirb, fo kann bies nur in Uebereinstimmung mit ber Ariftotelischen Lehre gebeutet werben; es ftimmt aber fehr wenig mit ber Anficht bes Philon zusammen, bag erft nachbem Biffenschaft und Uebung in ber Entwidelung ber menschlichen Rrafte fich verfucht haben, Gott burch Erneuung unserer Natur bie Bollendung gebe. Rur einigen Grund konnte Philon in fei= ner Unficht finden dieser Aristotelischen Lehre sich ju nas bern, wenn gleich bie oben geschilberte Beife als ungehorig erscheinen muß. Er konnte nemlich nicht unbemerkt laffen, bag bie Natur, als gottliche Gnabe gebacht, boch auch schon in allen niebern Entwickelungen ber Tugenb wirksam sein muffe und so gewiffermagen ben Grund bie-

<sup>\*)</sup> De Abrah. 11 p. 9.

fer bilbe, er mußte auch wohl anertennen, best bie abttlichen Naturwirkungen auf ben Manfchen von ber Borbildung bieses ihres Gegenstandes nicht unabhängig sein konnten, wenn er ben Guntbfat feiner fittlichen Auficht aufrecht erhalten wollte, bag bie bochke Gabe ber Areube und bes Geelenfriedens awar von Gott komme, aber boch bie menschlichen Bestrebungen von Seiten ber wiffenschafts lichen Bildung und bes afeetlichen Kampfes als Borbes reitungen vorausfete. In biefer Beziehung faßt Philon besonders das Berhältnis des Unterrichts in den entollischen Wiffenschaften jur Uebung und jur Ratur auf. Er extlart, bag bie Uebung bas Erzeugniß bes Unterrichts and bes Lernens fei '); benn querft muffe man in ber Mildnahrung ber Wiffenfchaften erzogen werben, ebe man die festere und fartere Nahrung ber Uthleten ertragen tonne, gehorfam ben Befehlen ber wiffenfchaftlichen Bildung, welche und von finnlicher Lust abzieht und bem Geiftigen jamenbet'). Dann aber betrachtet er auch bie Augend, welche burch Ratur erworben with und welche, wie wir gefehen haben, in der festen Biffenschaft bes Guten ober Gottes ihre Bollenbung bat, als eine Folge ber Uebung in ben enfollischen Wissenschaften, er erklart, daß man nur burch biefe hindurchgehend fene mit Sicherheit befigen konne and bag Biele, welche von Jugend an zur Philosophie fich wendeten, ohne vorber in ben entoklischen Wiffenschaften fich geabt zu haben,

De somn. I, 27 p. 646. ເວ ງພຂ ຜິດສήσει ἔκγονον ເອັນ μα-ອήσει.

<sup>2)</sup> Congr. erud. grat. 18 ff. p. 528 ff.

spåter, wenn sie auch an biefen Theil haben wollten, nicht wieber gum Sobern fich erheben konnten '). Man fiebt. auf eine grundliche Wissenschaft bat er es angelegt, wenn fie gleich Gottes Gabe sein soll. In biesen Beziehungen unterscheidet er nun beutlich die Tugend aus Unterricht von ber Wiffenschaft ober Beisheit, welche er als bie ficherfte Tugend und als die Quelle aller Tugend betrach= tet2). Diese ift ihm hiernach nichts Anderes, als bie Tugend auf Ratur. Aber wenn er nun bie Weisheit aus logischen, physischen und ethischen Lehrsagen bie Tugenben schöpfen lagt 3), so bemerkt man auch wieder, wie er in die griechische Borftellungsweise umbiegt und wie schwer es ihm werben muß, die Tugend burch Unterricht von ber Sott gegebenen Beisheit zu unterscheiben. Wir konnen ibn nicht davon frei sprechen, daß er nicht oftmals eine Berwechselung beiber fich au Schulben kommen laffe. Am entschiedensten tritt dieselbe barin hervor, daß er die durch Unterricht erworbene Tugend, wenn sie einmal burch bie Natur ein unvergesliches Gebächtniß erlangt hat, für vollkommener halt, als bie burch lebung erlangte Tugenb, wenn auch diese durch Gottes Gabe schon zum Schauen gelangt fein sollte. Denn ber Ascet werbe immer wieber aum Schlechtern herabgezogen burch die Ermattung, melcher er im Kampfe unterworfen ist, während ber burch Beisheit Erhobene eines sichern Bleibens in bem bobern Gebiete bes Biffens fich erfreue'). Es ift nicht zu ver-

<sup>1)</sup> De ebriet. 12; 18 p. 364.

<sup>2)</sup> De nobil. 5 p. 442; de fort. 3 p. 377.

<sup>5)</sup> De fort, l. l.

<sup>4)</sup> De mut. nom. 18 p. 591. λεκτέον οὖν, ὅτι καὶ ταῦτα χα-

kennen, bag bies mit bem Borzuge zusammenhangt, welchen Philon bem wiffenschaftlichen Leben vor bem politifchen einraumte; es stimmt aber auch besonders damit zusams men, bag Philon bas menfcliche Leben als einen Rampf betrachtete, in welchem bas Sinnliche nie gang überwunden werbe. Deswegen konne ber Mensch auch zu keinem vollig rubigen und fichern Schauen Gottes gelangen. Seift Gottes tehrt wohl zuweilen bei bem Menfchen ein, aber in ihm weilen und bleiben kann er nicht '). hindernig aber ift bes Menschen Sinnlichkeit; benn wenn er auch im Enthufiasmus aus fich entzuckt wirb, fo lauert boch im Borbofe bas Denschliche auf ihn, um, wenn bas machtige Berlangen nach bem Gottlichen nachläßt, ibn zu ergreifen, so wie er nur bervorblickt. - Aber wie follen wir bies bamit vereinen, bag boch ber wiffenschaftlichen Tugend eine großere Sicherheit versprochen wirb?

ραπτήρες είσιν, οίς ή διδαπτή τής άσπητικής άρετής διαφερει. ό μεν γάρ διόασκαλία βελτιωθείς, εύμοιρου λαχών φύσεως, ή περιποιεί το άληστον αὐτῷ διὰ συνεργοί μνήμης, μόνη χρῆται, ὧν ἔμαθεν ἀπρὶξ ἐπειλημμένος καὶ βεβαως περιεχόμενος. ὁ δὲ ἀσκητής, ἐπειδὰν γυμνάσηται συντόνως, διαπνεί πάλιν κτλ. Ιδ. 14 p. 591.

<sup>1)</sup> Quod deus immut. 1 p. 272 fin.; de gigant. 5 p. 265. μένει μέν γὰς ἔστιν ὅτε, καταμένει δὲ οὐδ εἰςάπαν παςὰ
τοῖς πολλοῖς ἡμῖν. Es ift merkwürbig, baß hier bas Sein
bes göttlichen Geistes in uns als etwas ganz Gewöhnliches bargestellt wird, welches mit und wider Willen bes Menschen geschiebe.

<sup>2)</sup> De som. II, 34 fin. p. 689. ἐπειδὰν δὲ στῆ ἐνθουσιῶδες καὶ ὁ πολὺς ἴμερος χαλάση, παλινδρομήσας ἀπὸ τῶν θείων ἄνθρωπος γίνεται, τοῖς ἀνθρωπίνοις ἐνθυχών, ἄπερ ἐν τοῖς προπυλαίοις ἐφήδρευεν, ἵν' αὐτὸ μόνον ἐκκύψαντα ἔνδοθεν ἔξαρπάση.

Gewiß paßt es nicht zu der Bescheribung der wissenschaftlichen Tugend, wie sie vorher gegeben wurde, wonach die Uebung in den enkyllischen Wissenschaften nur als die Milchnahrung der Jugend betrachtet wurde, während die Ascese als der weitere Fortschritt von der Erkenutniß zur That erschien.

Bei allen diefen Unebenbeiten in ber Darftellung Philon's fieht man boch eine allgemeine, fich gleichbleis benbe Ansicht burch fie bindurchschimmern. Es ift bies bie Ueberzeugung von ber Schwäche bes Menschen umb von der Kraft Gottes im Menschen, mit welcher aber boch von der einen Seite die Unsicht fich verbindet, daß allen weltlichen Dingen und besonders dem irdischen Beben bes Menschen eine Unvollkommenbeit nothwendig ift, bie Unvollkommenheit bes Gewordenen, des Materiellen, ebenso ber Berganglichkeit unterworfen au fein, wie bem Entfteben, wahrend von ber andern Seite bie Lehre geltend gemacht wirb, gegrinbet in ben Bestrebungen bes Philon, auf die fittliche Bilbung ber Menschen einzuwirken, bag ber Mensch bas Seine zu thun habe, um ben gottlichen Gnabenwirtungen entgegenzufommen. Jene Ueberzengung von ber Kraft Gottes im Menschen spricht fich in bem Begriffe ber naturlichen Augend aus, woran fich benn auch bie Empfehlung bes naturmäßigen Lebens anschließt. Phi= lon mochte ben Gebanken faffen, bag Alles gut aus Gottes hand gekommen. Aber bagegen ftraubt fich die Gewalt bes Aleisches, ber in ber Welt wirksamen, wenn auch nur leibenben Materie; und bie Schwache bes Denfchen lagt fich nicht verkennen; fie bulbet es nicht, bag ber Geist Gottes in bem Menschen weile. So bat benn ber

Mensch immerdar mit der Materie zu kampsen und das ascetische Leben ist ihm nothwendig. Hierin liegt der Grund, das die ascetische Augend neben die natürliche gestellt wird, und man möchte sie als die eigentlich menschliche Augend nach der Ansicht Philon's betrachten, wenn er nicht auch die Neigung zeigte, der wissenschaftlichen Bildung, wie sie Griechen liebten, einem großen Werth beizulegen, weil er ihre Bedeutung für die Entwickelung der höhern Wissesschaft, der Philosophie, welche nach dem Schauen Gottes strebt, sich nicht verleugnen konnte.

Dieraus ift nun erfichtlich, bag Philon, wenn er big Menschen ermahnen will, von bem gaster zu laffen und nach bem Guten zu ftreben, die Forberungen an fie nicht au boch ftellen barf. Wer mochte in biefem fterblichen Leben, gemischt aus Bernunft und Nothwendigkeit, einen vollkommenen Beifen fuchen? Man muß aufrieden fein, wenn man einen Menschen rein von Laftern findet; ber vollige Besit ber Tugend ift ben Menschen unserer Zeit versagt\*). Deswegen fügt er benn ben bobern Tugenben, welche bie Bollenbung bes Menschen bezeichnen ober wenigstens bas Streben barnach, andere niebere bei, zu beren llebung er bie Menschen aufruft, und so wie bie vier vergänglichen Platonischen Augenden an die unvergangliche Tugend in ber Gattung fich anschloffen, so schlie Ben fich auch freilich im umgekehrten Berhaltniffe an bie brei hobern Aristotelischen Tugenben brei niebere Tugen-



<sup>\*)</sup> De mut. nom. 6 p. 585 fin. ἀγαπητόν γὰρ αλ τῶν κακιῶν ἀποτροπαί, τῶν δὰ ἀρετῶν ὁ παντελής κτῆσις ἀδύνατος ἀνθρώπω τῷ καθ' ἡμᾶς.

ben an, welche wesentlich ber orientalischen Benfart ent= sprungen zu fein scheinen. Diese find bie Soffnung, bie Sinnesanberung (ueravoia) und bie Gerechtigkeit. Hoffnung beruht bas ganze menschliche Leben; wir follen aber bie rechte hoffnung begen, bie hoffnung auf Gott, ben Grund unseres Berbens und unserer Boblfahrt 1); fie ift ber Unfang alles Guten in und; burch fie werben wir erft Menschen; fie ift gleichsam ber Thursteber, ber ben Eingang zu ben innerhalb wohnenben toniglichen Augenden uns eröffnet; wer fich ihr nicht ergibt, ber kann zu biesen nicht gelangen2). Sie wird als eine Tugend beschrieben, welche awar besonders durch die Gesetze ben Menschen eingepflanzt wird, aber auch burch bas ungefchriebene Gefet ber Ratur uns ju Theil werben fann 3). Der hoffnung schließt fich als bie zweite Tugend bie Gins nesanberung an, welche uns nothig ift, weil wir in fo vielem Bosen aufwachsen. Bon biesem wendet fle uns ab und erzeugt in uns ben Gifer nach bem mahren Gute, nach ber Tugend zu ftreben; bas Schlechte follen wir verlaffen und das Gute wählen. Sie führt uns in die Ginsamkeit, weil bas Schlechte unter ben Menschen allgemein ift. weil unsere Berbinbung mit Berwandten, Freunden und Baterland bie Gefahr mit fich bringt, bag wir von bem Bofen, was ihnen anklebt, verunreinigt werben mochten.

man my Google

De praem. et poen. 2 p. 410. μόνος δ' ἀποδοχῆς ἄξιος ὁ ἀναθείς τὴν ἐλπίδα θεῷ καὶ ὡς αἰτίφ τῆς γενίσεως αὐτῆς καὶ ὡς ἀσινῆ καὶ ἀδιάφθορον ἐκανῷ μόνο διαφυλάξαι.

<sup>2)</sup> De Abrah. 2 f. p. 2 f.

<sup>3)</sup> Ib. 3 p. 3.

Da, in ber Ginfamteit, leben wir mit ben Gestorbenen. beren Tugenben ihre Schriften bei Leben erhalten habens Nicht ben bochften Preis tragt freilich bie Sinnesanderung bavon; benn gur Bolltommenheit verhalt fie fich nur wie bie wiedergewonnene Gesundheif jum Korper, ber niemals Niemals zu fehlen ift Gotte eigen; vielleicht erfrankte '). kommt es auch bem gottlichen Manne gu; wenn man aber gefehlt hat, fich zu bekehren, bas kommt bem einfichtsvollen Manne ju?). Philon hofft fur ben, welcher noch nicht gang vom Lafter befeffen ift, fonbern fich beffern fann, eine vollkommene Wieberherftellung, inbem er babei auf bie unerschöpfliche Gnabe Gottes rechnet, ber nicht fogleich straft, sonbern ben Gunbern Beit gibt gur Ginnesanderung, mahrend freilich benen, welche an unbeilbarer Rrankheit ber Seele leiben, ewiges Berberben und ewige Strafe gebroht werben muß3). Bas noch bie britte Tugend, die Gerechtigkeit, betrifft, fo muffen wir uns freis lich wundern, sie hier in einer gang andern Gesellschaft wiebergufinden, als in welcher fie fruber fich uns zeigte. ba fie unter ben vier Platonischen Tugenden fand. Noch auffallender wird bies baburch, bag bie Gerechtigfeft auch, so wie sonst die Gute, als die Tugend, welche die Herrschaft über alle übrigen Tugenben führt, geschilbert wirb '). Damit hangt es zusammen, bag ber Gerechte

De Abrah. 8 f. p. 8 f.; de praem. et poen. 8 p. 410 f.; de poenit. 1 p. 405.

<sup>2)</sup> De poenit, l. l.

<sup>5)</sup> Leg. alleg. III, 34 fin. p. 108; de Cherub. 1 p. 139.

De Abrah. 5 p. 5. ἄμεινον γὰρ οὐδὲν δικαιοσύνης, τῆς ἐν ἀρεταῖο ἡγεμονίδος, ἣ καθάπερ ἐν χόρφ καλλιστεύουσα πρεσβεύει. Ib. 6 p. 6.

Gesch. b. Phil. IV.

als Schutz und Stute ber Ungerechten, unter welchen er wohnt, ja bes gangen menfclichen Gefchlechts, burch feine Belehrung und burch fein Gebet, angesehen wird'), ein Lob, welches fonft nur ber Beise zu erhalten pflegt2). Er nennt es ausbrucklich ben Preis, welchen bie Gerechtigkeit bavon tragt, baf fie nicht nur ben Gerechten rettet, fonbern auch bas ganze Geschlecht ber Menschen und aller lebendigen Besen auf ber Erbe"). Philon ver= tieft sich nun in bieses Unpreisen ber Gerechtigkeit fo febr, daß er sowohl barüber vergißt, daß sie nur eine untergeordnete Tugend fein follte, als auch überhaupt bestimmte Rennzeichen biefer Tugend anzugeben, ja bag er fie in folcher Beise erhebt, daß man gar keinen Unterschied zwischen ibr und ber bochsten, ber naturlichen Tugend, gewahr wer-Der Gerechte erscheint ihm als burchaus vollkommen von Anfange an 1).

Wenn num Philon diese drei niedern mit den vorher beschriebenen hohern Tugenden in Verbindung sett, so gibt er ganz im Allgemeinen nur an, daß jene zu diesen sich verhalten, wie die Uebungen des jugendlichen Alters zu den Werken kampfgeübter Manner. Doch läßt die Beschreibung, welche er von den einzelnen Tugenden gibt, es hindurchschimmern, daß er eine jede einzelne als eine nies

main try Google

<sup>1)</sup> De migr. Abrah. 21 p. 454 f.

<sup>2)</sup> De sacrif. Abel. 37 in. p. 1876 de poenit. 2 fin. p. 407.

<sup>3)</sup> De Abrah. 8 fin. p. 8; de praem. et poen. 4 in. p. 411. Dies bezieht sich barauf, bas Roah bas Symbol ber Gerechtigkeit ift.

<sup>4)</sup> De Abrah. 9 p. 8. ὁ μέν γάρ τέλειος ὁλόπληρας έξ ἀρχῆς.

<sup>5)</sup> Ib. 10 p. 8.

bere Stufe einer anbern von ben bobern Tugenben betrachtet, die hoffnung als die niedere Stufe ber Tugend burch Wiffenschaft, die Sinnesanberung, welche im Rampfe gegen bas Bofe fich befinbet, als bie niebere Stufe ber ascetischen Zugend und bie Gerechtigkeit, welche am Guten festhalt von Anfang an, als bie niebere Stufe ber naturlichen Tugenb. Um meiften hebt er bies Berhaltnif hervor zwischen ber hoffnung und ber Tugend aus Unterricht, indem er biese beiben burch ben Glauben mit einander verbindet. So wie nemlich die mabre Soffnung bie Hoffnung auf Gott ift, so ift auch ber mabre Glaube ber, welcher auf nichts Unberes fein Bertrauen fest, als auf Gott, bem allein Gewiffen. Dag biefe Begriffe gus sammenhangen ift an fich klar. Die hoffnung kann nur als niederer Grad des zuversichtlichen Glaubens angesehen werben und beswegen nennt Philon auch ben Glauben bie Erfüllung guter hoffmungen '). Es besteht ihm aber bas Befen bes Glaubens in bem guverfichtlichen Bertrauen, bag wirklich vorhanden fei, was uns nicht gegenwartig ift, bas vollkommene Gut, welches uns versprochen worben?). Diesen Glauben schreibt er nun bem Abraham gu, bem Symbol ber Tugend aus Unterricht. Diefer empfangt ben Rampfpreis für seine Hoffnung, in welcher er bie Boll-

Date by Google

De Abrah. 46 in. p. 89 in.; de migr. Abrah. 9 p. 442; quis rer. div. her. 18 p. 485 f.

<sup>2)</sup> De migr. Abr. l. l. εἰς μαρτυρίαν πίστεως, ἢν ἐπίστευσεν ἡ ψυχὴ ϑεῷ, οὐκ ἐκ τῶν ἀποτελεσμάτων ἐπιδεικνυμένη τὸ εὐχάριστον, ἀλλ' ἐκ προςδοκίας τῶν μελλόντων. ἀρτηθεἴσα γὰρ καὶ ἐκκρεμασθεῖσα ἐλπίδος χρηστῆς καὶ ἀνενδοίαστα.

νομίσασα ήδη παρείναι τὰ μὴ παρόντα διὰ τὴν τοῦ ὑποσχομένου βεβαιοτάτην πίστιν, ἀγαθὸν τέλειον, ἄθλον εὕρηται.

endung anstrebt, den Glauben an Gott '). Es ist klar, wie dieser Begriff des Glaubens den religiösen Ermahnungen des Philon sich zuwendet, wie er mit den Hossenungen sich verbindet, welche er mit seinem Bolke theilte,
auf eine weitere Ersüllung der göttlichen Berheißungen,
auf eine schönere Zukunst, in welcher die zerstreuten Frommen sich wieder versammeln werden, geführt von einer
göttlichen, übermenschlichen Erscheinung, sichtbar nur den
Frommen, umsichtbar den Uedrigen, um alsdann des schönstien Looses auf Erden sich zu erfreuen '). Daher nennt
er auch den Glauben die Königin der Tugenden oder die
vollkommenste Tugend '). Es ist auch hierin nicht zu verkennen, wie schwer es ihm hält, einen sesten Begriff von
dem zu sassen, was er als das Höchste in der menschlichen
Entwicklung preisen soll.

Da wir hier die vaterlandischen Erwartungen bes Philon erwähnt haben, so dursen wir auch nicht vorüberzgehen lassen, daß er bei aller seiner Anhänglichkeit an seisnem Bolke doch durch die griechische Bildung, welche er genossen hatte, demselben einigermaßen entfremdet worden war. Daher nährte er die kosmopolitische Sesinnung; welche wir schon an ihm bemerkt haben, und die Empsehlungen einer allgemeinen Menschenliebe sind dei ihm nicht selten. Die allegorische Ausfassungsweise mußte den wortzlichen Sinn der heiligen Uederlieferungen, die ganze geschichtliche Grundlage, auf welcher das Leben seines Bols

Balan By GOORIE

<sup>1)</sup> De praem. et poen. 4 p. 412.

<sup>2)</sup> De execrat. 9 p. 435 f.

<sup>3)</sup> De Abrah, 46 p. 89; quis rer. div. her. 18 p. 485.

fes rubte, bei ihm tief herunterseten. Dit ben vermenfchlichenden Borftellungen von Gott, welche in ben Mofais schen Urkunden fo baufig bervortreten, konnten bie Ansichten, welche er von Gottes Wefen burchzufuhren ftrebt,fich fo wenig befreunden, daß er bie Aeußerungen, welche in jenem Sinne vorkommen, für einen frommen Betrug zu erklaren nicht anfteht '). Jene allegorische Erklarungs= weise erftreckt fich aber nicht allein auf bas Geschichtliche, fonbern auch auf bie gange beilige Gesetgebung, auf bie Theofratie ber Juden und auf alle Gebrauche bes Gottes= bienstes, welche bamit zusammenbangen, so bag er auch biefe als symbolische Sandlungen betrachtet wiffen will, welche nur fur bie Schwachen eingerichtet worben, welche nur unfer fleischliches Leben betreffen follen, mabrent bas geiftige Leben nur bie Berehrung Gottes in einem rein gei= fligen Sinne und von allen außerlichen Gebrauchen frei verlange. Er tabelt zwar die, welche solche Gebrauche verschmaben, aber nur beswegen, weil fie fich baburch um ben Schein ber Tugend bringen und von ber Gemeinschaft ber übrigen Menschen gurudziehen 2), welches uns in ber Uns ficht bes Philon gar fein bedeutender Tabel zu fein scheint, ba er ja bas einsame Leben eher zu loben, als zu tabeln pflegte.

Wenn wir nun bem Philon bie Stelle zwischen ber orientalischen und ber griechisch orientalischen Philosophie eingerdumt haben, so glauben wir, daß dies aus unserer Darftellung seiner Lehren vollkommen gerechtsertigt erscheis

man my Google

<sup>1)</sup> Quod deus immut. 14 p. 282 f.

<sup>2)</sup> De migr. Abr. 16 p, 450.

Es ift beibes in ihm, bie griechische Bilbung, beruhend auf Philosophie, und die orientalische Denkweise; aber biese ift in ihm vorherrschenb. Bene tritt in seiner Achtung für bie entoklischen Wiffenschaften bervor und in seiner Beise sie ber Philosophie anzuschließen und unter-Fast feine ganze Ansicht von ber Glieberung ber Wiffenschaften, von ber Busammenordnung ber Belt und von ber Bebeutung ihrer Theile schopft er aus einer eklektischen Benugung ber griechischen Forschungen, wenn bies eklektisch zu nennen ift, bag er auf Veranlassung ber zunächst vorliegenden Untersuchung Platonische, Aristotelifche, ftoische und andere griechische Lehrweisen unter einanber mischt. Doch wegen bieses Gebrauches ber griechifchen Philosophie wurden wir ihn kaum einer Erwähnung werth gefunden haben. Nur feine orientalischen Lehren empfehlen feine Schriften unserer Beachtung. Entschieben treten biese hervor, wenn er bas Berhaltnig ber weltlichen Dinge zu Gott in bas Muge faßt. 3war scheint es ber ftoischen Anficht fich anzuschließen, wenn er Gott als alleinige wirkenbe Urfache in ber Welt betrachtet und alles Andere nur in ein leibenbes Berhaltniß zu Gott ftellt. Aber wie weit entfernt ift boch biese Lehre von bem mab= ren Sinn ber ftoischen, wenn er babei bie geiftige Freis heit der menschlichen Seele, welche bie Stoiker als einen ausgeflossenen Theil ber gottlichen Wirksamkeit gu betrachten pflegten, nur barauf beschrankte, bag fie ber gottlichen Wirksamkeit in fich eine Statte bereite. Bei ihm ift ber Gegensatz weniger zwischen Gott und ber Materie, als amischen Gott und bem Geschopfe. Dies ift ber leibenbe Stoff fur bie gottliche Wirksamkeit und Alles, mas in ihm

Sutes fich erzeugt, bas ift nur ein Erzeugniß gottlicher Gnabe. Bon biesem Umfange ber Gnabe hatte meber ber Schüler ber Stoa, noch ber Grieche überhaupt einen Begriff. Man muß gestehen, bag burch biese Umwandlung ber Begriffe bas Weltliche und bas Gottliche fich um Bieles mehr entfrembet wurden. Eben baburch, bag bie Dinge biefer Welt gang ber Gewalt Gottes. nicht sowohl unterworfen werben, als weichen muffen, baburch bag fie in die Ratur bes Leibenben fich verwandeln, verlieren fie auch einen jeben Unspruch barauf, bem Gottlichen fich anauschließen. Deswegen zieht fich auch in bemfelben Maage bas Gottliche vor bem Menschlichen zuruck, in welchem es baffelbe bezwingt. Selbst bas Gute, welches in ber Belt gefunden wird, erscheint nun nicht mehr genügend auszudrücken, mas Gott ift. Die Ibee Gottes wird so weit von uns entfernt, bag fie unfern Bliden ganglich entfcwindet. Das Seiende mochte er genannt werben, aber was bas Seiende fei, konnen Menschen nicht erkennen und nicht fagen. Daber gieht auch ber Gott, welcher burch fein Birten Alles vernichtet, feine Birtfamteit wieder von ber Belt jurud; wirtenbe Urfache ju fein, ift ihm ju gering; er ift nun vollig in fich; feinen Dienern überlagt er bas Schaffen, bie Bilbung ber Materie, welche als ein anderes Trugbild jenem verschwundenen Gotte sich gegenüber stellt, benn je weiter bie Belt vom Seienben entfernt ift, um fo mehr mußte fie am Nichtigen Theil haben. Diese beiben außersten Gegenfage mit einander zu verbinben, mußte nun aber freilich als unmöglich erscheinen. Die Emanationslehre konnte nur bazu bienen, biefe Unmoglichkeit zu verhullen, indem fie bie bienenben Rrafte

zwischen Gott und bie Materie ftellt,' und auf ber einen Seite beabsichtigt, Gott felbst außer aller Beruhrung mit ber Belt zu laffen, bamit feine weine Ibee nicht verunreinigt werde, auf ber andern Seite burch ein allmähliges Berabsteigen ber gottlichen Ausfluffe einen Uebergang aus bem Bolltommenen in bas Unvolltommene zu gewinnen fucht. Bu bem erften 3wede wird bas Ausfließen ber Rrafte aus Gott als etwas gang Gleichgultiges für biefen felbft betrachtet; fein unveranderliches Wefen wird burch biefen Ausfluß nicht gestort; es ift biefes Aussließen von Ewigfeit ber gewesen und die Ausftuffe erscheinen baber felbst als ewige Befen, aber boch nicht als unbeschrankt, benn fie find nur Werkzeuge bes gottlichen Willens. febr mit Unrecht biefe Lehre mit ber Platonischen Ibeenlehre in Berbindung gebracht wurde, kann Niemandem entgehen.

Man kann jedoch barin eine Steigerung des Bewußts seins erblicken, in welchem die alte Welt eine Kluft des merkte zwischen sich und dem wahrhaft Vollkommnen. Daher auch die vielen Klagen über die Vergänglichkeit, über das Scheinwesen des Irdischen und die weltlichen Dinge. Es ist nur ein Vorurtheil seines Volkes, wenn Philon den Engeln, ein Vorurtheil der griechischen Denkart, wenn er den Gestirnen ein besseres Loos zutheilt. Der vorherrschenden Richtung seiner Phislosophie solgend mußte er alles Materielle, ja selbst alle geistigen Ausstüsse von der Gottheit als ewig von der wahren Volkommenheit sern sich vorstellen. Aber eben je größer, je unüberwindlicher dieser Abstand erschien, um so stärker mußte auch die Sehnsucht sich außern, ihn zu überwälti:

gen. Rur unregelmäßig konnten freilich ihre Ausbruche fein, ba bie Regel bes Spftems jebes Streben aus ben beschränkten Bahnen ber Geschopfe ben Ausfluffen verfagte. So empfahl fich bem Philon bie Lehre von ber Unschauung bes Seienben nicht blos im Spiegel, sonbern in ber Bahr= beit, einer nicht naturlichen, sondern myftischen Erkenntnisweise, um feiner Sehnsucht einen Ausbruck zu geben, einen unregelmäßigen Ausbruck in ber That, wie fogar bie mancherlei Wendungen bezeugen, in welchen diese Lehre bald hervortritt, bald verhullt wird. Wie war auch wohl eine folche vollkommene Unschauung zu benken, welche als= balb ihre Unvollkommenheit aufbeckt, indem in ihr bie Seele ermatten und bann wieder von ben Ginfluffen bes Aleisches sich überwältigen laffen foll? Ihre Unregelmäßigs keit aber beweift fich besonders in der geheimnisvollen Form, in welcher sie sich kundbar macht und als eine unbeschreibliche Entzüdung ber Bernunft, in welcher aber bie Bernunft gar nicht mehr als Vernunft thatig ift, beschrieben Diese Lehre ift mit griechischen Unfichten verfloche ten, indem ja auch Platon von einem Schauen ber Ibeen gesprochen hatte, aber freilich in einer gang anbern Beife, nur in mythischen Bilbern, nicht als wenn hierin etwas von ber wiffenschaftlichen Thatigkeit Berschiebenes liegen, nicht als wenn barin Gott in etwas Unberem, als in ben Ibeen geschaut werben follte. Auch wird bieses Schauen Gottes mit ber griechischen Begeisterung einer von Gott ergriffenen Seele in Berbindung gebracht, aber es ift nicht ber gottliche Bahnfinn ber Griechen, welchen Philon preis fen will, fondern eine vollige und ungeftorte Rube ber . Seele verspricht er uns in biefem Schauen. hierin ver-

kundet fich beutlich die orientalische Abkunft biefer Philonischen Lebre; nur nicht in so entschiebener Richtung, wie bie indischen Philosophen, kann Philon der gottlichen Anschauung fich hingeben, sich in fich ober in Gott verfenken. weil er nicht so entschieden, wie jene, die gangliche Getrenntheit ber Seele von ber Materie ober bie Richtig= keit aller weltlichen Gegenfage zu behaupten magt. Bahrheit bes veranberlichen Lebens, fo fehr er es auch beruntersett, kann er boch nicht ganglich leugnen; er erkennt auch ben Busammenhang ber verschiebenen Bestandtheile ber Belt an; er neigt fich mit einem Borte auch bem menschlichen Leben und ber griechischen Bilbung gu. Aber seine Ansicht von bem bochften Biele menschlichen Lebens lagt boch nichts Anderes zu, als bie Bestrebungen in jeglicher Tugend nur barauf zu beschränken, daß fie Borbereitungen find jum Empfange ber gottlichen Gnabe, baß fie bie Seele reinigen, nicht ganglich, aber boch bei= nabe, um biefer Gnabe einen wurdigen Aufenthalt gu bereiten.

## Siebentes Capitel.

Berbreitung orientalischer Denkart un= ter ben Griechen.

Diese mit orientalischen Ibeen genahrte philosophis rende Denkart, welche wir beim Philon finden, tritt bei ben eigentlich griechischen Schriftstellern bes Zeitabschnittes, von' welchem wir hier handeln, nur sparsam, in vereinzelsten Spuren hervor. Es haben zwei Jahrhunderte dazu gehört, sie Griechen und Römern annehmlich zu machen. So fremd war sie ihnen. Doch durfen wir nicht unterslassen, die Spuren derselben hie und da nachzuweisen.

Die Schriften bes Philon enthalten nicht selten Answendungen Puthagorischer Zahlensymbole und setzen den Gebrauch berselben als etwas Bekanntes voraus. Man kann daher nicht zweiseln, daß zu seiner Zeit die Pythasgorische Lehre wieder in Umlauf gekommen war; wie aber und zu welcher Zeit sie erneuert wurde, darüber sehlen die Aeberlieserungen\*). Es mochte sich dies an gelehrte Besmühungen wahrscheinlich der Alexandrinischen Schulen ansschließen, über deren Thätigkeit wir gar nicht ausreichende Nachrichten haben. Erst um die Zeiten des Philon trezten uns mehrere Pythagoreer hervor. Wir sinden bei ihenen im Allgemeinen den Charakter der Philosophie, mit welcher wir uns in diesem Capitel zu beschäftigen haben, das Kesthalten an der griechischen Bildung mit einer Neis



<sup>\*)</sup> Auf eine Spur suhrt David's des Armeniers Angabe in den Berliner Scholien zum Arist. p. 28a, daß Jodates, König von Lidnen, die Schriften des Pythagoras aufsuchte und das durch Beranlassung gab, daß viele unter diesem Ramen unterzeschoden wurden. Da von einem Könige Jodates, welcher hierzher paste, nirgends die Rede ist, sinde ich es sehr wahrscheinzlich, daß Juda der Zweite gemeint sei, König von Mauritanien, der aber auch König von Lidnen genannt wird und wegen seiner gelehrten Beschäftigungen bekannt ist. So würde ungescher ein Menschenalter vor dem Philon die pythagorische Lehre sich wieder verdreitet haben. Spuren, welche auf eine frühere Zeit suhren, sind zweiselhaft. Bergl. m. Geschichte der pythagor. Phil. S. 75.

gung zu ben mpflischen Ansichten bes Drients, die mit ben gebeimnifvollen Symbolen ber Pythagorifchen Bablentheorie. so wie mit anderem Aberglauben eine nabe Verwandschaft gu haben schienen. Dieser neuere Pythagorismus scheint auch fast burchgebend Borliebe für bie Platonische Ibeens lehre genahrt und nicht weniger ber ascetischen Sittenlehre fich angeschloffen zu haben. Juftinos ben Martyrer eradhlt uns, bag er in feiner Jugend mit einem folchen Pythagoreer zusammengekommen, welcher versprochen babe, burch feine Philosophie gur Gludfeligkeit, gur Ginficht in bas Gute und bas Schone zu fuhren, aber nur unter ber Bebingung, bag man fich zuvor mit ber Mufik, ber Aftronomie und Geometrie bekannt gemacht habe; benn biefe Biffenschaften mußten zuvor die Seele von bem Sinnliden abziehen und zur Aufnahme ber überfinnlichen Ibeen vorbere !en \*).

Der wissenschaftliche Sehalt ber in bieser Schule verbreiteten Ibeen scheint nur gering gewesen zu sein. Wir werden daher auch nur kurz Einiges über einige der Manner erwähnen, welche ihr angehörten. Zunächst tritt uns unter ihnen die wundersame Gestalt des Apollonios von Tyana hervor, welche uns trot der Fabeln, mit welschen sie ausgeschmuckt worden, einige Ausmerksamkeit abnöthigen wird, weil wir eins der wenigen Mittelglieder in ihr erkennen, welche als die orientalische Weisheit bei den Griechen einsuhrend uns zu geschichtlicher Kunde geskommen sind. Apollonios war unter dem Kaiser Augustus geboren und erreichte ein hohes Alter. Ueber sein Leben

<sup>\*)</sup> Dialog. c. Tryph. p. 219 ed. Francof. 1686.

haben wir aussuhrliche Nachrichten in der Lebensbeschreis bung, welche ber altere Philostratos, ausgesordert von der Kaiserin Julia Domna, aus unzuverlässigen Quellen dur Berherrlichung seines Helden versaste. Dieser Lebenssbeschreiber selbst kann von dem Verbachte nicht frei gesprochen werden, durch rednerische Züge, durch verschönernde Ausschmuckungen die Wahrheit entstellt zu haben, ohne daß wir behaupten könnten, daß er absichtlich eine andere Gestalt uns untergeschoben hatte, als seine Quellen zeigten?). Im Allgemeinen daher glauben wir aus den Angaben des Philostratos einige historische Züge entnehmen zu können.



<sup>1)</sup> Die Hauptquelle, bie Schrift bes Damis über bie Reisen bes Apollonios, auf welchen Damis biesen seinen Lehrer begleitet hatte, kann nur mit bem dußersten Berbachte einer wahrscheintich unabsichtlichen Aduschung betrachtet werben. Die vielen settsamen Bunbergeschichten, welche er erzählt, konnten nur bei einem sehr beschränkten Ropse, als welcher Damis von Phistoskratos geschilbert wirb, Glauben sinden. Die Briese des Apollonios sind unstreitig unecht.

<sup>2)</sup> Man hat bekanntlich ben Apollonios später mit unserm Heisland verglichen und Philostratos ist in den Berdacht gerathen, daß er es auf einen solchen Vergleich angelegt hatte. Won einer polemischen Tendenz sinden mir aber in dem Werte keine Spur. Wir können auch dem Urtheile Baur's (Apollonius von Avana und Christus oder das Berhältniß des Pythagorismus zum Christus oder das Berhältniß des Pythagorismus zum Christus netwingen 1832.) nicht beistimmen, welcher zwar die polemische Beziehung gegen die Christen leugnet, das gegen annimmt, Philostratos habe es durch sein ganzes Werk auf eine Parallele mit Christus angelegt. Diese Parallele könnte doch nur in verhältnismäßig sehr wenigen Partien des Werkes gefunden werden. Dagegen hat man dei diesen Untersuchungen zu wenig auf den schriftellerischen Charakter des Philostratos überhaupt gesehen.

Apollonios wirb als ein Wunderthater geschilbert. babei aber herrscht wenigstens beim Philostratos bie Anficht, bag feine wunderbaren Thaten nicht burch Gulfe ber Magie vollbracht worben, sonbern aus einer gottlichen Rraft und Einficht, welche ihm beiwohnte, hervorgegangen 1). Der größefte Theil bes Bunberbaren, welches bie Sage auf ihn häufte, bezieht fich auf Wahrsagungen und Berfunbigungen bes Bufunftigen ober entfernter Begeben: beiten, welche auf naturlichem Wege noch nicht zu feiner Renntnig getommen fein tonnten. Dabei achtete er auf Traume und Borgeichen, nicht felten aber ift es auch, baß tiefes Sinnen in fich felbst ihm bas Berborgene offenbart. Dies erinnert an die innere Beschauung ber Inder und an bes Philon Beftreben, burch Burudziehung in fich bas Schauen Gottes zu gewinnen. So belehrt auch ber Inber Jarchas ben Apollonios, dag Niemand ber Weisheit, welche Alles umfaßt, fich nabern konne, ohne guvor fich felbst erkannt zu haben2). Nicht weniger hangt es mit ber neuen Pythagorischen Lehre zusammen, welcher Apollonios fich anschloß. Er war von einem Pythagoreer Eurenos unterrichtet worben, welchen er aber fur zu weich= lich hielt, wahrend er felbst ber ftrengsten Enthaltsamkeit fich befleißigte3). An bieser hielt er fortan fest und suchte in allen Studen bem Pythagoras nachzuahmen, ja es zuvorzuthun. Denn nicht nur, bag er thierische Rahrung verschmahte, nicht in Wolle, sonbern in Linnen fich Blei-

<sup>1)</sup> Bergi. besonbere vita Apoll. I, 2; IV, 45; V, 12.

<sup>2)</sup> Ib. III, 18.

<sup>3)</sup> Ib. I, 7; 8.

bete, jebe Fußbekleibung ablegte, bas Saar machsen ließ, auch bes Weins fich enthielt, fogar ber ehelichen Liebe wollte er nicht pflegen 1). Auch wird ihm eine Schrift über bas Leben bes Pythagoras jugeschrieben2). Sein Pythagorismus außerte fich aber nicht in ber Berehrung und Berbreitung ber symbolischen Bahlenlehre, welche fonft von ben neuern Pythagoreern vorherrschend betrieben wurde, vielmehr finden fich Winke, bag er bie Bablenlehre für etwas Untergeordnetes anfah 3); felbst auf bie Borbilbung burch bie mathematischen Biffenschaften, burch Musik und Aftronomie legte er zwar einigen Werth, aber boch nur einen untergeordneten. Sein Sauptbeffreben ging bagegen auf Reinigung ber religibsen Gebrauche, auf Wieberherftellung bes Tempelbienftes im Sinne ber fittlich ftrengen Uebung, welche er fich felbst aufgelegt hatte. Das bin zielen die Schriften, welche ibm beigelegt werben, über bie Bahrsagung aus ben Seftirnen und über bie Opfer'). Wenn bie lettere Schrift echt gewesen sein follte, woran zu zweifeln wir keinen Grund haben, so wurde er nicht

<sup>1)</sup> Ib. I, 8; 13.

<sup>2)</sup> Suid. s. v. Anollwies Tvar.; Porph. v. Pyth. 2. Man hat biese Schrift für bieselbe gehalten mit ber Schrift über bie Weinungen ber Pythagoreer, welche er nach bem Philostratos VIII, 19 aus ber Hohle bes Arophonios hervorgebracht haben soll. Auch Jamblichos de vita Pyth. 254 erwähnt die Schrift bes Apollonios über ben Pythagoras und sehr wahrscheinlich ist die Meinung, welche Jonsius geäußert und Meiners weiter ausgebilbet hat, baß Bieles aus biesem Werte in die Lebensbeschreibungen bes Pyth. von Porphyr. und Jambl. übergesgangen.

<sup>3)</sup> Philostr. v. Apoll. III, 30.

<sup>4)</sup> Ib, III, 41; IV, 19.

nur bie Thieropfer verworfen, sonbern auch bie Lehre vorgetragen haben, bag bem bochften Gott gar nicht geopfert werben follte, weil fur ihn Alles, mas ber Erbe angehort, nur eine Berunreinigung fein wurbe. In einem Bruchftude, welches uns aus ihr erhalten worben, wirb ein reines Gottesbienst bes bochften Gottes, welcher von Allem getrennt ift, ein reines Gebet ju ihm empfohlen, welches nicht einmal bes ausgesprochenen Wortes bedurfe 1). Dies ftimmt nun nabe genug mit bem überein, was wir beim Philon über ben bochsten Gott erfahren haben; aber auch barin zeigte fich Apollonios bem Philon ahnlich, baß er bie vaterlandischen Gebrauche hochachtete und Alles in ber Gottesverehrung nach alter Beise wiederherzuftellen ftrebte 2), mit Ausschluß naturlich beffen, was seinen Un= fichten von ben Gottern zuwiber mar, befonbere ber graufamen Thieropfer, welche er nicht billigen konnte, weil er in Pythagorifcher Beise theils ber Unmagigfeit entgegen

<sup>1)</sup> Kuseb. pr. ev. IV, 13. οἴτως τοίνυν μάλιστα ἄν τις οἷμαι τὴν προσήκουσαν ἐπιμέλειαν ποιοῖτο τοῦ θείου τυγχάνοι τε αὐτόθεν ἴλεώ τε καὶ εἰμενοῦς αὐτοῦ παρ᾽ ὀντιναοῦν μόνος ἀνθρώπων, εὶ θεῷ μέν, ὃν δὴ πρῶτον ἔφαμεν, ἐνὶ δὲ ὄντι κεχωρισμένω πάντων, μεθ δν γνωρίζεσθαι τοὺς λοιποὺς ἀναγκαῖον, μὴ θύοι τι τὴν ἀρχήν, μήτε ἀνάπτοι πῦρ, μήτε καθόλου τι τῶν αὐσθητῶν ἐπονομάζοι (δεῖται γὰρ οὐδενός, οὐδὲ παρὰ τῶν κρειττόνων ἤπερ ἡμεῖς, οὐδ ἔστιν δ τὴν ἀρχὴν ἀνίησι γῆ φυτόν, ἢ τρέφει ζῶνν, ἢ ἀἡρ, ῷ οὐ πρόςεστι γε μίασμα); μόνω δὲ χρῷτο πρὸς αὐτὸν ἀεὶ τῷ κρείττονι λόγω λέγω δὲ τῷ μὴ διὰ στόματος ἰόντι κτλ. Điτ[εibe Stelle finbet sich Kuseb. Dem. ev. III, β p. 150 ed. Colon. mit εinigen Χίνωεἰφιαgen, νου weichen ich εine ausgenommen habe. Cf. Philostr. vit. Apoll. III, 36; IV, 80.

arbeiten wollte, theils bie Bermanbschaft ber Thiere mit ben Menschen und bie Seelenwanberung behauptete. nen großen Theil ber Berunreinigungen, welche nach feis ner Unficht bie vaterlanbische Religion getroffen batten. gab er ben Dichtern Schuld, welche unsittliche Mothen von ben Gottern zu verbreiten bemubet gewesen 1). Aber auch barin ift er bem Philon abnlich, bag er bei feiner Unbanglichkeit an bas Baterlanbische boch bem Buge nach bem Fremben, nach ber geheimen und tiefen Beisheit ber Drientalen nicht wibersteben konnte. Diese Richtung veranlagte ibn zu ben großen Reisen, welche nach ben Ueberlieferungen ibm nicht wohl abgesprochen werden konnen, ju ben Magern, ju ben inbischen Beisen und nach bem obern Aegypten 2). Die Lehre bes Pythagoras, ju mels der er fich bekannte, leitete er von Indien ab, von mo fie nach Aegypten und bann burch ben Pythagoras zu ben Griechen gekommen 3). Dies ift bas Wenige, mas wir mit einiger Bahricheinlichkeit über biefen Mann fagen mochten.

Wenn nun bei ihm die Richtung auf bas fittliche Lesben vorherrschend ist, so finden wir dagegen andere Ppzthagoreer berfelben ober einer etwas spatern Beit, welche sich mehr auf die Bahlenlehre und die wissenschaftlichen Borstellungen ihrer Schule warfen, wie Moderatos aus Sabeira, welcher zu ben Beiten bes Rero lebte , Nito-

<sup>1)</sup> Ib. V, 14.

<sup>2)</sup> Ib. I, 18.

<sup>3)</sup> Ib. III, 19.

<sup>4)</sup> Dies wird aus Plut, symp. VIII, 7 in. geschlossen. S. Jonsius de script. hist. phil, III, 5, 2.

Gefc. b. Phil. IV.

mach os aus Gerasa, beffen Zeitalter noch vor die Zeiten ber Antonine fallt!), und einige andere. Sie scheinen sich jedoch mehr auf eine gelehrte Weise ben Pythagoreern ausgeschlossen, als für die Entwickelung und Berbreitung eisner neuen Denkart thatig gewesen zu sein, so daß wir sie an dieser Stelle nur erwähnen, weil die Denkweise der neuern Pythagoreer überhaupt der orientalischen Richtung sich angeschlossen zu haben scheint.

Von größerer Bebeutung ist uns ein Platoniker bies fer Zeiten, Plutarchos, in bessen vielgelesenen Schriften beutlicher als sonst irgendwo unter ben Griechen und Romern dieser Zeit das Bestreben sich offenbart, die philossophische Bildung mit der öffentlichen vaterlandischen Gotztesverehrung zu verschnen und zu verschmelzen, obwohl wir ahnliche Richtungen auch schon bei den gelehrten Phislosophen dieser Zeit gesunden haben<sup>2</sup>).

Plutarchos war zu Charoneia geboren um die Mitte bes ersten Sahrhunderts nach Christi Geburt und lebte bis zu den Zeiten des Kaisers Hadrianus. Durch seinen Unsterricht und seine Schriften erward er sich bei seinen Zeitzgenossen einen bedeutenden Ruhm, Ehre und Kemter, welche ihm selbst die romischen Kaiser in hohem Maaße zugetheilt haben sollen. In seinem Alter bekleidete er das Amt eines Priesters des Pythischen Apollon. S. Er gehört zu den fruchtbarsten und beredtesten Schriftstellern seiner

<sup>1)</sup> Brucker hist. phil. II, p. 161.

<sup>2)</sup> Bergl. Schreiter de doctrina Plutarchi et theologica et morali in Ilgen's Beitschrift fur bie historische Abeologie 200. 6.

<sup>3)</sup> An seni sit ger. resp. 17.

Beit und es hat sogar fast zu allen Beiten solche gegeben. welche ihn ben Bierben ber beften Zeiten gleich geschätt ba-Diefe Liebe hat er besonders ber milben Gesinnung gu banten, welche feine fittlichen Lehren athmen, ber Barme, mit welcher er biefelben burch Beispiele und burch fromme Betrachtungen zu empfehlen sucht, und ber Luft, mit welcher er bas Große und Erhabene hervorzuheben bemubt ift. Dagegen mochte es schwer halten, ibn gegen ben Bormurf ju rechtfertigen, bag bie Milbe feines Urtheils oft gur Schwache geworben, bag er einer laren Gesinnung nachgegeben und glanzenden gaftern burch bie Berbindung, in welcher er fie mit gepriesenen Tugenden findet, ein verführerisches Licht geliehen. Ihm gewinnt auch bas Glanzenbe, ber Schein ausgezeichneter Rraft feine Bewunderung, ab, und er felbft barf beschulbigt werben, baß er in feinen Werten mehr bem Glange, als ber Bahr= beit nachgeftrebt habe. Der Prunt ber Gelehrfamkeit und geiftreicher Benbungen, die Luft an wigigen Worten, bie Begierbe, feine rednerische Geschicklichkeit zu zeigen, alles bies verkundet uns in feinen Werken ben Berfall fcbrift= ftellerischer Runft. Seinen Berten fehlt ber Ernft, melder zu einem tuchtig burchgearbeiteten Ganzen gebort; nur lofe find bie Schauftude zusammengeknupft, welche er uns vorführt.

Diese Bemerkungen über seinen schriftstellerischen Charakter stehen in genauer Berbindung mit der Art seines Philosophirens. Nicht ohne Gewandtheit weiß er uns seine Sittenlehre zu empfehlen, welche nach Erhabenheit des Geistes, nach Geschicklichkeit in jeder menschlichen Kunft, nach der Nachahmung der alter Lugend strebt.

Bail in Conogle

Daber ift er ber niedrigen Lebensansicht ber Epifureer von Bergen abgeneigt. Die Milbe feiner Gefinnung lenkt ibn aber auch von ben Bahnen ber Stoifer ab, welche er in ber alten Form ihrer Lehre und nicht immer mit billiger Mäßigung bekämpfte. Richt allein ihre Berachtung ber Sitte und ber Tugend, welche nicht aus Biffenschaft, fonbern aus Gewohnheit heraus fich bilbet, war ihm zuwis ber, er fand auch wesentliche Punkte ihrer Anficht von Sott und Belt feiner Borftellungsweise nicht gemäß, ohne baff er mit ben meisten seiner Zeitgenoffen fich enthalten konnte, viele wiffenschaftliche Begriffe von ber ftoischen Schule zu entlehnen. Dagegen wendet er fich ben Lehren bes Platon und bes Ariftoteles zu, mit Borliebe besonbers ber erstern, weil er in ihnen Nahrung fand sowohl für feine fittlichen Unfichten als fur feine religiofe Dentweife. Denn bie mythischen Theile ber Platonischen Darftellungsweise nahm er in wortlichem Sinne und knupfte an biese bauptsächlich feine eigenen Ueberzeugungen an. Diefe Bermischung verschiedenartiger Begriffe, welche wir bei ibm nicht weniger als bei anbern feiner Zeitgenoffen finben, brachte naturlich in feine gange Lehre ein Schwanken, eine Unbestimmtheit, welche ihn zuweilen im Sinne ber neuern Mabemie fich außern laßt, als wenn nur eine mahrscheins liche Lehre, wenigstens über bie bochften Fragen ber Phis losophie, uns vergonnt mare\*). Dennoch wenn es bie Ses legenheit ber Rebe verlangt ober verstattet, spricht er sonst entschieden genug.

Natürlich mußte ihm wohl seine Lehre schwankenb

<sup>\*)</sup> De sera nu vind. 4; 14.

erscheinen, ba fie nirgenbs einen recht festen Boben bat. Richt in ber Philosophie; benn bie Untersuchungen über bie erften Grunbe bes Biffens, fo wie über bie Formen wissenschaftlicher Darftellung werben zwar zuweilen von ihm berührt, aber fo felten und mit fo gar teiner Spur eigenthumlicher Forschung, bag man nicht verkennen fann, wie er im Allgemeinen bie Logik gering achtet und nur bie ethischen Lehren und bie Untersuchungen über bie oberften Grunde ber Dinge, welchen feine religiofe Denkart ihn zuwendet, mit Reigung betreibt '). Cbenfo lagt er zwar nicht ganzlich alle phyfische Untersuchungen bei Seite liegen, aber auf bie erften und allgemeinften Grunbfate, geht er boch niemals auch nur einigermaßen ausführlich ein und beswegen kann man auch feine Abhandlungen über eingelne Gegenstanbe nur als Arbeiten betrachten, in welchen er feine Gelehrfamkeit und feinen Scharffinn zeigen wollte. Aber je weniger er barauf bebacht war, seiner Philosophie einen fichern Grund zu geben, um fo ichwantenber mußte fie fich barftellen, ba fie boch nur eine Busammensetzung aus verschiebenartigen Lehren werben follte. Seltsam genug außert fich zuweilen feine Bemuhung, Begriffereiben unter einander ju einigen, welche von gang verschiebenen Absichten aus sich gebilbet haben. So wenn er die funftheilige Unterscheidung bes Platon im Cophiften mit ber viertheiligen im Philebos fur gleichbebeutend halt, inbem er voraussett, daß Platon bei ber lettern noch eine trens nende Urfache, im Gegenfat gegen bie mifchenbe, im Sinn behalten?) ober wenn er die Platonische Eintheilung ber

<sup>1)</sup> De prof. in virt. 7.

<sup>2)</sup> De EI ap. Delph. 15.

gung zu ben mpflischen Anfichten bes Drients, bie mit ben gebeimnisvollen Symbolen ber Puthagorischen Bablentheorie. so wie mit anderem Aberglauben eine nabe Verwandschaft zu baben schienen. Dieser neuere Pythagorismus scheint auch fast burchgebend Borliebe für bie Platonische Ibeenlehre genahrt und nicht weniger ber afcetischen Sittenlehre fich angeschloffen zu haben. Juftinos ber Martyrer ergabit uns, bag er in feiner Jugend mit einem folchen Prthagoreer zusammengekommen, welcher versprochen babe, burch seine Philosophie gur Gludfeligkeit, gur Einficht in bas Gute und bas Schone zu fuhren, aber nur unter ber Bebingung, bag man fich zuvor mit ber Musik, ber Aftronomie und Geometrie bekannt gemacht habe; benn biefe Biffenschaften mußten zuvor die Seele von bem Sinnlichen abziehen und zur Aufnahme ber überfinnlichen Ibeen porbere :en \*).

Der wissenschaftliche Sehalt ber in dieser Schule verbreiteten Ibeen scheint nur gering gewesen zu sein. Wir werden daher auch nur kurz Einiges über einige ber Manner erwähnen, welche ihr angehorten. Bundchst tritt uns unter ihnen die wundersame Gestalt des Apollonios von Tyana hervor, welche uns trot der Fabeln, mit welschen sie ausgeschmuckt worden, einige Ausmerksamkeit abnothigen wird, weil wir eins der wenigen Mittelglieder in ihr erkennen, welche als die orientalische Weisheit bei den Griechen einsuhrend uns zu geschichtlicher Kunde gestommen sind. Apollonios war unter dem Kaiser Augustus geboren und erreichte ein hohes Alter. Ueber sein Leben



<sup>\*)</sup> Dialog. c. Tryph. p. 219 ed. Francof. 1686.

haben wir ausschhrliche Nachrichten in der Lebendbeschreisbung, welche der ältere Philostratos, ausgesordert von der Raiserin Julia Domna, aus unzuverlässigen Quellen ') zur Berherrlichung seines Helden verfaßte. Dieser Lebends beschreiber selbst kann von dem Verdachte nicht frei gesprochen werden, durch rednerische Jüge, durch verschönernde Ausschmückungen die Wahrheit entstellt zu haben, ohne daß wir behaupten könnten, daß er absichtlich eine andere Gestalt uns untergeschoben hätte, als seine Quellen zeigten '). Im Allgemeinen daher glauben wir aus den Angaben des Philostratos einige historische Züge entnehmen zu können.

<sup>1)</sup> Die Hauptquelle, die Schrift des Damis über die Reisen bes Apollonios, auf welchen Damis biesen seinen Lehrer begleitet hatte, kann nur mit dem dußersten Berdachte einer wahrscheintich unabsichtlichen Tauschung betrachtet werden. Die vielen seltsamen Wundergeschichten, welche er erzählt, konnten nur bei einem sehr beschränkten Ropse, als welcher Damis von Phistoskratos geschilbert wird, Glauben sinden. Die Briese des Apollonios sind unstreitig unecht.

<sup>2)</sup> Man hat bekanntlich ben Apollonios später mit unserm Heisland verglichen und Philostratos ist in den Berdacht gerathen, daß er es auf einen solchen Vergleich angelegt hätte. Bon einer polemischen Tendenz sinden wir aber in dem Werke keine Spur. Wir können auch dem Urtheile Baur's (Apollonius von Apana und Christus oder das Berhältniß des Pythagorismus zum Christus oder das Berhältniß des Pythagorismus zum Christenthum. Tübingen 1832.) nicht beistimmen, welcher zwar die polemische Beziehung gegen die Christen leugnet, das gegen annimmt, Philostratos habe es durch sein ganzes Werk auf eine Parallele mit Christus angelegt. Diese Parallele könnte doch nur in verhältnismäßig sehr wenigen Partien des Werkes gefunden werden. Dagegen hat man bei diesen Untersuchungen zu wenig auf den schriftellerischen Charakter des Philostratos überhaupt gesehen.

Apollonios wird als ein Wunderthater geschilbert, babei aber herrscht wenigstens beim Philostratos die Ans ficht, baß feine wunderbaren Thaten nicht burch Sulfe ber Magie vollbracht worben, sonbern aus einer gottlichen Rraft und Ginficht, welche ibm beiwohnte, hervorgegangen 1). Der großeste Theil bes Bunberbaren, welches bie Sage auf ihn baufte, bezieht fich auf Wahrsagungen und Berfundigungen bes Bufunftigen ober entfernter Begeben: beiten, welche auf naturlichem Wege noch nicht zu seiner Renntniß gekommen fein konnten. Dabei achtete er auf Traume und Borgeichen, nicht felten aber ift es auch, baß tiefes Sinnen in sich felbst ibm bas Berborgene offenbart. Dies erinnert an die innere Beschauung ber Inder und an bes Philon Beftreben, burch Burudziehung in fich bas Schauen Gottes zu gewinnen. So belehrt auch ber Inber Jarchas ben Apollonios, bag Niemand ber Weisheit, welche Mues umfaßt, fich nabern tonne, ohne guvor fich felbst erkannt zu haben2). Nicht weniger hangt es mit ber neuen Pythagorischen Lehre zusammen, welcher Upol= lonios sich anschloß. Er war von einem Pythagoreer Eurenos unterrichtet worben, welchen er aber fur zu weichlich hielt, wahrend er felbft ber ftrengften Enthaltfamkeit fich befleißigte3). Un bieser hielt er fortan fest und suchte in allen Studen bem Pythagoras nachzuahmen, ja es zu= vorzuthun. Denn nicht nur, daß er thierische Nahrung verschmähte, nicht in Wolle, sonbern in Linnen fich kleis

<sup>1)</sup> Bergl. befonbere vita Apoll. I, 2; IV, 45; V, 12.

<sup>2)</sup> Ib. III, 18.

<sup>5)</sup> Ib. I, 7; 8.

bete, jebe Fußbekleibung ablegte, bas haar machfen ließ, auch bes Weins fich enthielt, fogar ber ehelichen Liebe wollte er nicht pflegen '). Auch wird ihm eine Schrift über bas Leben bes Pythagoras jugefdrieben2). Sein Pythagorismus außerte fich aber nicht in ber Berehrung und Berbreitung ber symbolifchen Bahlenlehre, welche fonft von ben neuern Pothagoreern vorherrschend betrieben wurde, vielmehr finden fich Winke, bag er bie Bahlenlehre für etwas Untergeordnetes anfah"); felbst auf bie Borbilbung burch bie mathematischen Wiffenschaften, burch Musik und Aftronomie legte er zwar einigen Werth, aber boch nur einen untergeordneten. Sein Sauptbestreben ging bagegen auf Reinigung ber religibsen Gebrauche, auf Bieberherftellung bes Tempelbienftes im Sinne ber fittlich ftrengen Uebung, welche er fich felbft aufgelegt batte. Das bin zielen bie Schriften, welche ibm beigelegt werben, über bie Bahrsagung aus ben Gestirnen und über bie Opfer 1). Wenn bie lettere Schrift echt gewesen sein sollte, woran zu zweifeln wir keinen Grund haben, so wurde er nicht

<sup>1)</sup> Ib. I, 8; 13.

<sup>2)</sup> Suid. s. v. Anollweis Tvav.; Porph. v. Pyth. 2. Man hat diese Schrift für dieselbe gehalten mit der Schrift über die Meinungen der Pythagoreer, welche er nach dem Philostratos VIII, 19 aus der Hohle des Arophonios hervorgebracht haben soll. Auch Samblichos de vita Pyth. 254 erwähnt die Schrift des Apollonios über den Pythagoras und sehr wahrscheinlich ist die Meinung, welche Jonsus geäußert und Meiners weiter ausgebildet hat, daß Bieles aus diesem Werte in die Lebense beschreibungen des Pyth. von Porphyr. und Jambl. übergezgangen.

<sup>5)</sup> Philostr. v. Apoll. III, 30.

<sup>4)</sup> Ib. III, 41; IV, 19.

nur die Thieropfer verworfen, sondern auch die Lehre vorgetragen haben, bag bem bochften Gott gar nicht geopfert werben follte, weil fur ihn Alles, mas ber Erbe angehort, nur eine Berunreinigung fein wurbe. In einem Bruchftude, welches uns aus ihr erhalten worben, wird ein reines Gottesbienft bes bochften Gottes, welcher von Allem getrennt ift, ein reines Gebet ju ihm empfohlen, welches nicht einmal bes ausgesprochenen Wortes bedürfe 1). Dies ftimmt nun nabe genug mit bem überein, was wir beim Philon über ben bochsten Gott erfahren haben; aber auch barin zeigte fich Apollonios bem Philon abnlich, baf er bie vaterlandischen Gebrauche hochachtete und Alles in ber Gottesverehrung nach alter Beise wiederherzuftellen ftrebte 2), mit Ausschluß naturlich beffen, was seinen Anfichten von ben Gottern zuwiber mar, besonders ber graufamen Thieropfer, welche er nicht billigen konnte, weil er in Pythagorischer Beise theils ber Unmagigfeit entgegen

<sup>1)</sup> Euseb. pr. ev. IV, 13. οἴτως τοίνυν μάλιστα ἄν τις οἶμαι τὴν προεήκουσαν ἐπιμέλειαν ποιοῖτο τοῦ θείου τυγχάνοι τε αὐτόθεν ἴλεώ τε καὶ εἰμενοῦς αὐτοῦ παρ' ὀντιναοῦν μόνος ἀνθρώπων, εἰ θεῷ μέν, ὃν θὴ πρῶπον ἔφαμεν, ἐνὶ δὲ ὄντι κεχωρισμένο πάντων, μεθ δν γνωρίζεσθαι τοὺς λοιποὺς ἀναγκαῖον, μὴ θύοι τι τὴν ἀρχήν, μήτε ἀνάπτοι πῦρ, μήτε καθόλου τι τῶν ἀσθητῶν ἐπονομάζοι (δεῖται γὰρ οὐδενός, οὐδὲ παρὰ τῶν κρειττόνων ἤπερ ἡμεῖς, οὐδ ἔστιν δ τὴν ἀρχὴν ἀνίησι γῆ φυτόν, ῆ τρέφει ζῶον, ἢ ἀἡρ, ῷ οὐ πρόςεστι γε μίασμα); μόνω δὲ χρῷτο πρὸς αὐτὸν ἀεὶ τῷ κρείττονι λόγων λέγω δὲ τῷ μὴ διὰ στόματος ἰόντι κτλ. Diefelbe Stelle finbet fich Euseb. Dem. ev. III, 3 p. 150 ed. Colon. mit einigen Χόωνείἡμησεη, νου weichen ich eine aufgenommen habe. Cf. Philostr. vit. Apoll. II, 36; IV, 80. 2) Philostr. vit. Apoll. I, 16.

arbeiten wollte, theils bie Bermanbschaft ber Thiere mit ben Menschen und bie Seelenwanderung behauptete. nen großen Theil ber Berunreinigungen, welche nach feis ner Unficht bie vaterlanbische Religion getroffen batten, gab er ben Dichtern Schuld, welche unfittliche Muthen von ben Gottern zu verbreiten bemubet gewesen 1). auch barin ift er bem Philon abnlich, bag er bei feiner Unbanglichkeit an bas Baterlanbische boch bem Buge nach bem Fremden, nach ber geheimen und tiefen Beisheit ber Drientalen nicht widersteben konnte. Diese Richtung veranlagte ihn zu ben großen Reisen, welche nach ben Ueberlieferungen ibm nicht wohl abgesprochen werben konnen, au ben Magern, au ben indischen Beisen und nach bem obern Aegupten 2). Die Lehre bes Pythagoras, ju mels der er fich bekannte, leitete er von Indien ab, von wo fie nach Aegypten und bann burch ben Pythagoras zu ben Griechen gekommen 3). Dies ift bas Wenige, mas mir mit einiger Bahricheinlichkeit über biefen Mann fagen mochten.

Wenn nun bei ihm die Richtung auf das fittliche Lesben vorherrschend ist, so finden wir dagegen andere Pysthagoreer derselben oder einer etwas spatern Zeit, welche sich mehr auf die Zahlenlehre und die wissenschaftlichen Borstellungen ihrer Schule warfen, wie Moderatos aus Gabeira, welcher zu den Zeiten des Rero lebte , Nito-

<sup>1)</sup> Ib. V, 14.

<sup>2)</sup> Ib. I, 18.

<sup>8)</sup> Ib. III, 19.

<sup>4)</sup> Dies wird aus Plut. symp. VIII, 7 in. geschlossen. &. Jonsius de script. hist. phil, III, 5, 2.

Gefch. b. Phu. IV.

mach 08 aus Gerasa, beffen Zeitalter noch vor die Zeiten ber Antonine fällt '), und einige andere. Sie scheinen sich jedoch mehr auf eine gelehrte Weise ben Pythagoreern ans geschlossen, als für die Entwickelung und Verbreitung eisner neuen Denkart thätig gewesen zu sein, so daß wir sie an dieser Stelle nur erwähnen, weil die Denkweise der neuern Pythagoreer überhaupt der orientalischen Richtung sich angeschlossen zu haben scheint.

Von größerer Bebeutung ist uns ein Platoniker bies seiten, Plutarchos, in bessen vielgelesenen Schriften beutlicher als sonst irgendwo unter ben Griechen und Romern bieser Zeit das Bestreben sich offenbart, die philossophische Bildung mit der öffentlichen vaterlandischen Gotztesverehrung zu verschnen und zu verschmelzen, obwohl wir ahnliche Richtungen auch schon bei den gelehrten Phislosophen dieser Zeit gesunden haben<sup>2</sup>).

Plutarchos war zu Charoneia geboren um die Mitte bes ersten Sahrhunderts nach Christi Geburt und lebte bis zu den Zeiten des Kaisers Hadrianus. Durch seinen Unsterricht und seine Schriften erward er sich dei seinen Zeitzgenossen einen bedeutenden Ruhm, Ehre und Kemter, welche ihm selbst die romischen Kaiser in hohem Maaße zugetheilt haben sollen. In seinem Alter bekleidete er das Amt eines Priesters des Pythischen Apollon<sup>3</sup>). Er gehört zu den fruchtbarsten und beredtesten Schriftstellern seiner

<sup>1)</sup> Brucker hist. phil. II, p. 161.

<sup>2)</sup> Bergl. Schreiter de doctrina Plutarchi et theologica et morali in Ilgen's Zeitschrift für die historische Abeologie Bb. 6.

<sup>3)</sup> An seni sit ger. resp. 17.

Beit und es hat fogar faft au allen Beiten folche gegeben. welche ihn ben Bierben ber boften Beiten gleich geschätt baben. Diefe Liebe bat er befonders ber milben Gefinnung gu banken, welche feine fittlichen Lehren athmen, ber Barme, mit welcher er biefelben burch Beispiele und burch fromme Betrachtungen ju empfehlen sucht, und ber Luft, mit welcher er bas Große und Erhabene bervorzuheben bemabt ift. Dagegen mochte es fcwer halten, ibn gegen ben Borwurf zu rechtfertigen, bag bie Milbe feines Urtheils oft gur Schwäche geworben, bag er einer laren Gefinnung nachgegeben und glanzenben gaftern burch bie Berbindung, in welcher er fie mit gepriesenen Tugenden findet, ein verführerisches Licht gelieben. Ihm gewinnt auch bas Glanzenbe, ber Schein ausgezeichneter Rraft feine Bewunderung, ab, und er felbft barf beschulbigt werben, bag er in seinen Werten mehr bem Glanze, als ber Bahr= beit nachgeftrebt habe. Der Prunt ber Gelehrsamkeit und geiftreicher Benbungen, bie Luft an wigigen Worten, bie Begierbe, feine rednerifche Geschidlichkeit gu zeigen, alles bies verkundet uns in feinen Berken ben Berfall fchrift= ftellerischer Runft. Seinen Berten fehlt ber Ernft, welder zu einem tuchtig burchgearbeiteten Sanzen gebort; nur lose find bie Schauflude zusammengefnupft, welche er uns vorführt.

Diese Bemerkungen über seinen schriftstellerischen Charafter stehen in genauer Berbindung mit der Art seines Philosophirens. Nicht ohne Sewandtheit weiß er uns seine Sittenlehre zu empfehlen, welche nach Erhabenheit des Geistes, nach Geschicklichkeit in jeder menschlichen Kunft, nach der Nachahmung der altem Zugend frebt.

Balantin Connelle

Daber ift er ber niedrigen Lebensansicht ber Epifureer von Bergen abgeneigt. Die Milbe feiner Gefinnung lenkt ibn aber auch von ben Bahnen ber Stoifer ab, welche er in ber alten Korm ihrer Lehre und nicht immer mit billiger Magigung bekampfte. Nicht allein ihre Berachtung ber Sitte und ber Tugend, welche nicht aus Wiffenschaft, fonbern aus Gewohnheit heraus fich bilbet, war ihm zuwis ber, er fand auch wesentliche Punkte ihrer Ansicht von Sott und Belt feiner Borftellungsweise nicht gemäß, ohne baf er mit ben meisten seiner Zeitgenoffen fich enthalten konnte, viele wiffenschaftliche Begriffe von ber ftoischen Schule zu entlehnen. Dagegen wenbet er fich ben Lehren bes Platon und bes Ariftoteles gu, mit Borliebe besonbers ber erstern, weil er in ihnen Nahrung fand sowohl für feine sittlichen Anfichten als für feine religibse Dentweife. Denn bie mythischen Theile ber Platonischen Darftellungsweise nahm er in wortlichem Sinne und knupfte an biese hauptfachlich feine eigenen Ueberzeugungen an. Diefe Bermischung verschiedenartiger Begriffe, welche wir bei ihm nicht weniger als bei anbern seiner Zeitgenoffen finden, brachte naturlich in feine gange Lehre ein Schwanken, eine Unbestimmtheit, welche ihn zuweilen im Sinne ber neuern Mabemie fich außern läßt, als wenn nur eine wahrscheinliche Lehre, wenigstens über bie bochften Fragen ber Phis losophie, uns vergonnt mare\*). Dennoch wenn es bie Gelegenheit ber Rebe verlangt ober verstattet, spricht er sonst entschieben genug.

Naturlich mußte ihm wohl feine Lebre schwankend

Data any Coogle

<sup>\*)</sup> De sera nu vind. 4; 14.

erscheinen, ba fie nirgenbs einen recht festen Boben bat. Richt in ber Philosophie; benn bie Untersuchungen über bie ersten Grunde bes Wiffens, so wie über bie Kormen wiffenschaftlicher Darftellung werben zwar zuweilen von ihm berührt, aber fo felten und mit fo gar keiner Spur eigenthumlicher Forschung, bag man nicht verkennen fann, wie er im Allgemeinen bie Logik gering achtet und nur bie ethischen Lehren und bie Untersuchungen über bie oberften Grunde ber Dinge, welchen feine religiofe Denkart ihn zuwendet, mit Reigung betreibt '). Ebenso läßt er awar nicht ganglich alle phyfische Untersuchungen bei Seite liegen, aber auf bie erften und allgemeinften Grunbfate. geht er boch niemals auch nur einigermaßen ausführlich ein und beswegen kann man auch feine Abhandlungen über eingelne Gegenftanbe nur als Arbeiten betrachten, in welchen er seine Gelehrsamkeit und seinen Scharffinn zeigen wollte. Aber je weniger er barauf bebacht war, feiner Philosophie einen fichern Grund gu geben, um fo fcwantenber mußte fie fich barftellen, ba fie boch nur eine Busammensetzung aus verschiedenartigen Lehren werben follte. Geltfam genug außert fich zuweilen feine Bemubung, Begriffereiben unter einander zu einigen, welche von ganz verschiebenen Absichten aus fich gebilbet haben. Go wenn er die funf= theilige Unterscheibung bes Platon im Sophiften mit ber viertheiligen im Philebos fur gleichbebeutend halt, indem er voraussett, bag Platon bei ber lettern noch eine trens nenbe Urfache, im Gegenfat gegen bie mifchenbe, im Ginn behalten") ober wenn er bie Platonische Eintheilung ber

<sup>1)</sup> De prof. in virt. 7.

<sup>2)</sup> De EI ap. Delph. 15.

Seele mit der Aristotelischen vermischt und nun sun Theile der Seele annimmt, die ernährende, die empsindende, die sinnlich begehrende Seele, den Nuth und die Bernunst. Diese Bermischung der Lehren durchdringt alle seine sittlichen Ansichten; denn im Allgemeinen herrscht zwar dei ihm die Platonische Augendlehre vor, er schließt sie aber auch ebenso unbedenklich der Aristotelischen Lehre an von dem Berhältnisse der Sewöhnung zu den leidenden Stimmungen der Seele und von der Ausbildung der sittlichen Augend, welche die Mitte zwischen den entgegengesetzten Ausschweisungen zu sinden habe.

Ebenso wenig kann ihm auch die religidse Richtung seines Gemuths eine sichere Grundlage seiner Ueberzeugung gewähren, da sie selbst manches Schwankende in sich enthält. Er sucht sich auf eine eben so entschiedene Weise dem Aberglauben entgegenzusetzen, als den Glauben zu nähren. Auf das Abschreckendste schildert er die Furcht, in welcher der Abergläubische sich beständig besinde, indem er von den Göttern Woses zu erfahren besorgt sei. Der Abergläubische sei seiner Gesinnung nach Atheist, weil er an die Götter, welche er für döswillig hält, nicht glaus den möchte"). Man erkennt hierin die sittliche Richtung seiner religiösen Gesinnung. Vor allen Dingen hält er die Lehre von der Vorsehung der Götter sest, welche den Suten Alles zum Suten wendeten. Aber schwierig

<sup>1)</sup> Ib. c. 13; cf. de virt. mor. 3.

<sup>2)</sup> De virt. mor. 4; cf. de prof. in virt. 8; 18; de fort. 2.

<sup>8)</sup> Besonders in seiner Schrift neol deundauporlas.

<sup>4)</sup> De superst. 11 fin.

war es nun offenbar, bie Grenzen zwischen bem Aberglauben und bem richtigen Glauben zu ziehen. Umsomehr, je weniger Plutarchos ber Meinung fich entziehen kann, baß es auch eine bobere Macht bofer Natur, bag es auch bose Damonen in ber Belt gebe'). Sein Bertrauen auf bie Borfehung Gottes konnte baber nur auf ber Deinung beruhen, bag bie Dacht bes Guten größer fei, als bie Racht bes Bofen, obgleich biefes nicht gang von jenem überwältigt werben konne. Indem nun Plutarchos gegen bie aberglaubische Furcht vor ben Gottern ftritt, batte er, wie Apollonios, eine Reinigung ber Bolfereligion im Auge, wobei er naturlich ein Maag bes Richtigen und bes Falfchen suchen mußte. Er hielt fich ju biefem 3wede junachft im Gegenfat gegen bie fcon eingebrochene Bermifchung aller Arten ber Gottesverehrung an bas Bolksthumliche und Baterlanbische?). Die barbarischen Religionsgebrauche bei ben Griechen einzuführen, halt er fur unerlaubt; er tabelt fie nicht felten und zeigt fich besonbers als einen Feind ber jubischen und sprischen Religion's). Doch kann er fich ber allgemeinen Reigung feiner Beit nicht entziehen,



<sup>1)</sup> De Is. et Os. 25; 26; 59; de def. or. 14.

<sup>2)</sup> Amator. 12. ἀςκεῖ γὰς ἡ πάτριος καὶ παλαιὰ πίστις, ἦς οὐκ ἔστιν εἰπεῖν, οὐδ ἀνευρεῖν τεκμήριον ἐναργέστερον. — ἐὰν ἔφ' ἐνὸς ταράττηται καὶ σαλεύηται το βέβαιον αἰτῆς καὶ νενομισμένον, ἐπισφαλὴς γίνεται πᾶσι καὶ ὕποπτος. De sera num. vind. 22 ḥeißen bie Şellenen τὸ βέλτιστον καὶ δεοφιλέστατον γένος.

<sup>3)</sup> De superst. 3; 8; de Stoic. rep. 38 stellt er 3abisches unb Sprisches neben einander. Wie weit er von richtiger Kennts niß ber jubischen Religion entfernt ist, sieht man besonders aus sympos. IV, qu. 5 u. 6.

auch ben fremben Religionen ihren Werth beizulegen, wie er benn namentlich die Berehrung bes Pfiris und ber Bfis empfiehlt, welche nur unter fremben Namen bie mabren Gotter bedeuteten. Denn so wie Sonne und Mond und himmel und Erbe und Meer allen Menschen gemein find, von anbern Bolkern aber anbers genannt werben, so haben auch die Alles ordnende Bernunft und bie eine Borsehung, welche über Alles waltet, und bie bienenden Rrafte, welche über alle Bolfer gefett find, verschiedene Namen und verschiedene Ehren gefehmäßig bei verschiedenen Bolfern erhalten. Es gibt nicht barbarische und griechische Gotter, nicht mittagliche und mitternacht liche, fonbern alle Bolfer verehren bie himmlischen Geber, bie Bohlthater bes Menschengeschlechts \*). Man siebt nun hieraus wohl, wie er bie sichere Grundlage bes Gefetlichen in feiner volksthumlichen Gottesverehrung nicht gar zu fest fublen konnte. Um so weniger, je mehr er in ben Borftellungen feines Bolkes, fo wie in feinen Gebrauchen gar Bieles bemerken mußte, mas er fur Aberglauben zu halten nicht zogern burfte, je weniger ihm auch bie Uneinigkeit und bie Berschiebenheit ber Meinungen seines Volkes über bas Befen und bie Verehrung ber Gotter fich verbergen konnte. In ber Deinung über bie Sotter gibt es brei Rubrer und Lehrer. Dichter nemlich, Gesetgeber und Philosophen, welche gwar alle annehmen, bag Gotter find, über ihre Bahl aber, über ihr Wefen und ihre Macht in fehr großem Zwiespalt unter einander find. Die unzuverlässigsten Führer find bie Dichter; fie lugen

<sup>&</sup>quot;) De Is. et Os. 67.

viel; wer tann ihre bichterischen Bilber, welche bem 3wift und bem Aleben, bem Schreden und ber Furcht gottliche Ehren geben, für Bahrheit annehmen ')? Soher werben zwar bie Gesetgeber vom Plutarchos geschätt: fie fcheis nen mit ben Dichtern als bie alten Theologen gusammengestellt zu werben2), von welchen es wohl einmal beißt, baf fie bie alteften Philosophen gewefen ); aber als gu's verlassige Führer konnen boch auch sie nicht gelten, ba bie Philosophen in vielen Punkten ihnen zu widersprechen genothigt find 1). So bleibt benn freilich nichts Anderes übrig, als ber Philosophie die Entscheidung über die richtige Gottesverehrung zu übertragen; ihr foll bie mahre Auslegung aufteben ber Gebrauche und Refte, welche bie Ge fete angeordnet haben, auf fie als die Bahrheitskundige follen auch biefe felbft verwiefen haben '). Er unterfcheibet aber hierbei eine Philosophie, welche nur um die phyfischen Mittelurfachen fich kummern und auf fie Alles qu= ruckfuhren wolle, bas Korperliche allein beachtenb, bie gottliche Urfache aber übersebend, von ber Platonischen Beisheit, welche auch bieser ihr Recht wiberfahren laffe. So kommen die alten Theologen und die Physiker in eis

<sup>1)</sup> Amat. 18; de Stoic. rep. 38.

<sup>2)</sup> De def. or. 48 in.

<sup>3)</sup> De anim. procr. 33

<sup>4)</sup> Amat. l. l.

<sup>5)</sup> De Is, et Os. 68 in. διὸ δεῖ μάλιστα πρὸς ταῦτα λόγον ἐχ φιλοσοφίας μυσταγωγὸν ἀναλαβόντας ὁσίως διανοεῖσθαι τῶν λεγομένων καὶ δρωμένων ἔχαστον ἔνα μὴ — — ἡμεῖς, ἃ καλῶς οὶ νόμοι περὶ τὰς θυσίας καὶ τὰς ἐορτὰς ἔταξαν, ἔτέρως ὑπολαμβάνοντες ἐξαμάρτωμεν.

nen Gegensatz gegen einander zu fleben, jene überseben bie korperlichen Mittelurfachen, biefe bie bochfte Urfache, von welcher Alles abhangt; ber mahre Philosoph bagegen foll ben gottlichen Ursprung aller Dinge ebenfo forgfältig beachten, wie die phyfischen Urfachen, burch welche Gott wirkfam ift in biefer Belt '). Diefe beiben Urfachen feste er in eine so innige Berbindung mit einander, baf er beibe in einer und berfelben Birtung zusammentreffend fich benten konnte. Denn bie physischen Urfachen brachten zwar eine Wirkung hervor; diese bezweckte aber boch zugleich iraend einen gottlichen Plan auszuführen ober anzubeuten, wodurch benn die wissenschaftliche Naturlehre mit ber Babrfagekunft und mit allem bem, was als ein Bunberzeichen von dem Glauben des Bolles betrachtet wird, versohnt werben soll. So finben wir überhaupt bie Rolle, welche Plutarchos übernimmt, ausgehend auf eine Bermittelung awischen ber Philosophie und bem Glauben bes Bolfes. Zwischen beiben ftebenb, fann er weber ber einen noch bem anbern vollig vertrauen, ber Philosophie nicht aus schon angegebenen Grunden, bem Bolksglauben

<sup>1)</sup> De def. orac. 48. καθόλου γάρ, ώς φημί, δύο πάσης γενέσεως αλτίας έχούσης, οι μέν σφόδρα παλαιοί θεολόγοι και ποιηταλ τῆ κρείττονι μόνη τὸν νοῦν προςέχειν είλοντο — — οι δὲ νεώτεροι τούτων καὶ φυσικοί προςαγορευόμενοι τοὐναντίον ἐκείνοις τῆς καλῆς καὶ θείας ἀποπλανηθέντες ἀρχῆς, ἐν σώμασι καὶ πάθεσι σωμάτων πληγαῖς τε καὶ μεταβολαῖς καὶ κράσεσι τίθενται τὸ σύμπαν δθεν ἀμφοτέροις ὁ λόγος ἐνδεἡς τοῦ προςήκοντός ἐστι, τοῖς μὲν τὸ διοῦ καὶ ὑψὸ οὖ, τοῖς δὲ τὸ ἔξ ὧν καὶ διὸν ἀγνοοῦσιν ἡ παραλείπουσιν.

<sup>2)</sup> Vita Pericl. 6.

ebensowenig, weil er mit Aberglauben vermischt ist. Er sucht ein billiges Abkommen zwischen biesen verschiebenarstigen Dingen zu treffen, und barin eben liegt bas Schwanskenbe seiner Stellung.

Dies zeigt fich um fo beutlicher, je tiefer wir in bie religibsen Meinungen bes Plutarchos einbringen. Es ift keinesweges, wie es nach fo eben angeführten Sagen fceinen mochte, bag er ber Platonischen und Ariftotelis schen Lehre von ber ersten und ben mittlern Urfachen bie Entscheibung über bie richtige Religion einraumen follte. Schwerlich mochte jene Lebre bie Unterscheibung von guten und bofen Damonen und bie Borftellung von ber Ratur ber Domonen, nach welcher fie mit Luft bekleibete Seelen fein und ben Menschen Bukunftiges verkinden follen \*), gebilligt haben. Aber, was wichtiger ift, jene Lehre ging auch gar nicht barauf aus, bas Bolk in feinem Wunderglauben zu bestärken, wohin Plutarchos offenbar eine farke Reigung bat. Er will nicht allein ben gottlichen Urfprung aller Dinge beachten, sonbern er will ihn neben bem natürlichen Ursprunge erkennen, als wenn beibe einen verschiebenen Sinn und verschiebenes Befen hatten; er will auch neben bem mittelbaren Ginfluß Gottes, welchen jene alten Philosophen anerkannt hatten, einen unmittelbaren und außernaturlichen Ginfluß nachweis Wenn er bie Freudigkeit bes Bergens beschreibt, fen. welche ben mabrhaft Frommen, von Aberglauben Befreis ten in ben Tempeln und bei religibsen Seften ergreift, fo führt er biefelbe gurud auf bie Meinung und gute Soff=

<sup>\*)</sup> De def. or. 38; cf. de gen. Socr. 20; 23.

nung, bag ber Gott bier und hierbei uns vorzüglich ge= genwartig fei und bie ihm bargebrachten Ehren freundlich aufnehme; bem Guten foll er Boten, Drakel, Traume und Bogel schicken'). Wenn er auch folche Deinungen bes Bolls nicht im ftrengsten Sinn bei fich begen, wenn er ihnen auch einen philosophischen Sinn unterzulegen geneigt sein mochte, so begunftigte er fie boch auch in ibrem gewöhnlichen Sinn, ja er schloß fich ihnen in gewisfer Rudfict entschieben an. Es find nicht blos naturliche und in ber freien Thatigkeit ber Bernunft gegrims bete Urfachen, auf welche er mit bem Platon und Aristoteles alle weltliche Entwickelungen guruckführt, sonbern neben biesen führt er noch eine britte Art ein, eine gottliche Birksamkeit in bem menschlichen Geifte. Gine folche erkennt er in bem bamonischen Zeichen bes Sokrates. Die bobere Bernunft führt bie wohlgebildete Seele, ohne Laut, fie berührend burch ben Bebanken; Die Seele aber wird geführt und läßt fich leiten. Ueberall tont bas Bort ber Damonen, boch nur die vernehmen es, welche ein ungestortes Gemuth und eine ruhige Seele haben2). Alles Gute baben wir von ben Gottern zu erbitten, aber vor=

<sup>1)</sup> Non posse suav. vivi sec. Epic. 21. ἀλλ' δπου μάλιστα δοξάζει και διανοείται παρείναι τὸν θεόν, ἐκεῖ μάλιστα λύπας και φόρους και τὸ φροντίζειν ἀπωσαμένη τῷ ἡδομένῳ μέχρι μέθης και παιδιᾶς και γέλωτος ἀφίησιν ἑαυτήν. — οὐ γὰρ οἴνου πλῆθος, οὐδ' ὅπτησις κρεῶν τὸ εὐφραϊνόν ἐστιν ἐν ταῖς ἐορταῖς, ἀλλὰ και ἐλπὶς ἀγαθή και δόξα τοῦ παρεῖναι τὸν θεὸν εὐμενή και δέχεσθαι τὰ γινόμενα κεχαρισμένως. Ib. 22 fin. πέμποντες ἀγγέλους, φήμας και ἐνύπνια και οἰωνούς.

<sup>2)</sup> De genio Socr. 20.

guglich, bag wir burch ihre Sulfe ber Erkenntnig ihrer felbft, soweit fie Menschen zuganglich ift, theilhaftig wers In einem ichonen Bilbe beschreibt er ben mogen '). bie Seele bes Menschen als ein Organ Gottes, welches nur babin zu ftreben habe, fo rein als moglich ben Gebanken wiederzugeben, welchen Gott in baffelbe gelegt habe. Sang rein fei es nicht moglich; ein jebes Bertzeug, ein jedes Wesen, welches von einem Andern seine Erscheinung empfange, thue von bem Seinen immer binauund konne baber nicht bie gange Natur bes Undern rein ausbruden. Go fei nichts geschickter ber Sonne als Bertzeug zu bienen als ber Mond; aber boch sende er uns bas Sonnenlicht nicht ungetrübt, und bie Sonnenwarme wiederzugeben fei er zu fcwach. Daber tonne auch bie Seele nur babin ftreben, bem Gottlichen foviel als moglich nachzuahmen ober es möglichft rein in sich aufzunehmen; fie gerathe aber barüber in einen Kampf zwischen bem mitgetheilten Gottlichen und bem ihr angebornen Menfch= lichen, und bies fei die Urfache ber gewaltsamen Bemes gungen ber Seele im Enthusiasmus?). Ran muß bemerten, daß in biefer Anficht biefelbe Meinung hervortritt,

<sup>1)</sup> De Is. et Os. 1 in.

<sup>2)</sup> De Pyth. orac. 21. ψυχή δὲ ὅργανον θεοῦ γέγονεν ὁργάνου ὅ ἀρετὴ μάλιστα μιμεῖσθαὶ τὸ χρώμενον ἦ πέφυκε δυνάμει καὶ παρέχειν τὸ ἔργον αὐτοῦ τοῦ νοἡματος ἐν αὐτῷ, δεικνύναι ὅ οὐχ οἶον ἦν ἐν τῷ ὅημιουργῷ καθαρὸν καὶ ἀπαθὲς καὶ ἀναμάρτητον, ἀλλὰ μεμιγμένον πολλῷ τῷ ἀλλοτρίῳ· καθ ἔαυτὸ γὰρ ἄδηλον ἡμῖν. — — ὁ καλούμενος ἐνθουσιασμὸς ἔοικε μίξις εἶναι κυνήσεων δυοῦν, τὴν μὲν ως πέπονθε τῆς ψυχῆς ἄμα, τὴν δὲ ως πέφυκε κυνυμένης. Ib. 22; de anim. proct. 27. Bergl. de def. orac. 48.

welche schon beim Philon gefunden wurde, das die menschlichen Bestrebungen nicht weiter reichen, als nur durch Reinigung von den leidenschaftlichen Bewegungen der Seele der göttlichen Wirksamkeit Raum zu gewähren, welche alsdann den höhern Sehalt des Lebens hervordringen werde. Deswegen wird der göttliche Enthussamus, welchen Plutarchos viel höher stellt als Platon, auch als ein Leiden der Seele betrachtet, und es schließt daran der Gedanke sich an, daß durch ein enthaltsames Leben die Erkenntniß des Göttlichen uns vorbereitet werde 1).

Wenn nun hierin der Einsluß orientalischer Denkart nicht zu verkennen ist, so zeigt sich Plutarchos doch von einer andern Seite der griechlichen Ansicht getreu. Degleich er mit Platon den hochsten Gott als das Unverzänderliche und in beständiger Ruhe Verharrende sich denkt, so macht sich dennoch in seiner Lehre auch die Ansicht geltend, daß in der Bewegung das Gute und die Erkenntniß der Vernunft bestehe<sup>2</sup>). Der in sich verdorzene Gott, welcher nur für sich ist, Vernunft und Be-

<sup>1)</sup> De Is. et Os. 2. Pythagorischen Lehren zeigt sich Plutarchos geneigt, namentlich billigt er bie Lehre von der Seelenwanderung. Wenn die Schrift de esu carnium ihm angehören sollte, so warbe es von seiner billigen Denkungsart zeugen, daß er barum doch das Essen ber Fleischspeisen nicht ganz verwirft, sondern nur beschränkt wissen will.

<sup>2)</sup> De Is. et Os. 60. ούτω καὶ τὴν νόησιν καὶ τὴν φρόνησιν ώς νοῦ φορὰν καὶ κίνησιν οὖσαν ἐεμένου καὶ φερομένου καὶ τὸ συνιέναι καὶ τὰγαθὸν ὅλως καὶ ἀρετὴν ἐπὶ τοῖς ῥέουσι καὶ θέουσι θέσθαι κτὶ. Ib. 62 f.; 77; quaest. Plat. II, 1.

griff, ift hervorgegangen burch bie Bewegung in bas Werben ').

Wir floßen auch hierbei wieber auf eine Anficht. welche, obgleich fie auch an den Platon und Aristoteles fich anknupfen ließ, boch noch ftarter an die Denkweise ber Drientalen erinnert. Plutarchos bebt febr bestimmt bie Berborgenheit Gottes in fich felbst bervor und uns terscheibet ben Begriff Gottes an fich von bem Begriffe bes weltbilbenben Gottes, eine Unterscheibung, welche jener alten griechischen Philosophie nirgenbs in fefter Seftalt Sott an fich ift uns unbefannt2); bervortreten wollte. ber erfte Gott fiebt, wird aber nicht geseben 3); er ift weit entfernt von ber Erbe; wie eine Befledung feines reinen Wefens wird es angesehen, wenn er mit Dingen in Berubrung kommen follte, welche bem Untergange und bem Tobe unterworfen find. Die Seelen ber Menschen, welche von Korpern umgeben und bem Leiben ausgesett find, haben keine Gemeinschaft mit ihm, außer bag fie gleichs fam im Traume in Gebanken ibn berühren konnen mittelft ber Philosophie. Erst wenn sie vom Korper getrennt in bas Unfichtbare und Heilige gelangen, wo fie bas ben Menschen unfichtbare Schone mit Sehnsucht schauen, ift ihnen dieser Gott Führer und Konig'). Wenn wir bierin



De Is. et Os. 62 fin. αλνίττεται δὲ καὶ διὰ τούτων ὁ μῦθος, ὅτι καθ ἐαυτὸν ὁ τοῦ θεοῦ νοῦς καὶ λόγος, ἐν τῷ ἀοράτῳ καὶ ἀφανεῖ βεβηκώς, εἰς γένεσιν ὑπὸ κινήσεως προῆλθε.

<sup>2)</sup> De Pyth. orac. 21. καθ' έαυτὸ γὰρ ἄδηλον ἡμῖν.

S) De Is. et Os. 75.

<sup>4)</sup> Ib. 79. ὁ δ ἐστὶ μὲν αὐτὸς ἀπωτάτω τῆς γῆς ἄχραντος καὶ

einen Unterschied amischen ben alten griechischen Philosophen und bem Plutarchos zu bemerken glauben, fo ift es freilich wohl nur ein Grabunterschieb, benn auch in ben Lehren jener Philosophen waren solche Buge bemerkbar, welche bas weltliche und besonders bas irdische Leben in einige Entfernung von Gott stellten; Plutarchos scheint bierbei nur noch lieber zu verweilen. Daber fallt in feis ner Theologie ber Isis fast biefelbe Rolle gu, welche bem Worte Gottes in ber Lehre bes Philon; fie foll bie Berbindung ber irbischen und verganglichen Dinge mit bem Dfiris, bem oberften Gott, vermitteln. Go wie Philon bebt er ben Gebanken bervor, bag Gott einfach ift und ein reines Licht; er nennt ibn bas Seienbe; fein Befen ift bas Gins; eine jebe Berfchiebenheit, ein jeder Unterschied tritt heraus in bas Werben bes Nicht-Seienben '). Desmes gen ift auch ber Gebanke bes nur vom Berftanbe Erkenn= baren, bes Reinen und bes Beiligen nur wie ein Bligftrabl in unferer Seele, welcher baffelbe und zu berühren und zu sehen einmal vergonnt2). Im himmel und in ben Gestirnen bleiben die Gebanken, die Iheen und Ausfluffe Gottes, uns kommen fie nur gerftreut und ohne gu weilen zu, und es ift bas Geschaft ber Ifis, fie in biefer

άμίαντος καὶ καθαρός οὐσίας ἀπάσης φθορὰν δεχομένης καὶ θάνατον. ἀνθρώπων δὲ ψυχαῖς ἐνταυθοῖ μὲν ὑπὸ σωμάτων καὶ παθῶν περιεχομέναις οὐκ ἔστι μετουσία τοῦ θεοῦ, πλὴν ὕσον ὀνείρατος ἀμαυροῦ θιγεῖν νοήσει διὰ φιλοσοφίας κτλ. De EI ap. Delph. 20.

De EI ap. Delph. 20. άλλ' Εν εἶναι δεῖ τὸ ὄν, ἄςπες ὂν τὸ ἕν, ἡ δ' ἐτερότης, διαφορὰ τοῦ ὄντος, εἶς γένεσιν ἐξίσταται τοῦ μὴ ὄντος. De Is. et Os. 78.

<sup>2)</sup> De Is. et Os. l. l.

Sestalt zu erhalten und zu ernahren 1). Diese Göttin, über die sinnlichen Dinge dieser Erbe herrschend, sammelt die zerstreuten Glieder des Gottes und bewahrt sie; in dem Sinnlichen läßt sie uns das Uebersinnliche erblicken 2). Doch bleibt sich Plutarchos in diesen Ansichten nicht ganz gleich. Es kommen bei ihm auch Vorstellungen vor, welche nach einer andern Seite sich hinzuwenden scheinen. Gott, lehrt er, ist Ansang und ein jeder Ansang vervielsältigt durch seine zeugende Kraft das aus ihm Stammende 2). Diese erzeugende Kraft Gottes, welche in der Welt offensbar wird, suhrt er alsdann auch darauf zurück, daß er nicht allein die Materie bilde, sondern auch in ihr sich vervielssältige; denn die vernünstige Seele erscheint nicht nur als ein Werk, sondern auch als ein Keil Gottes 4).

Wir wurden aus diesen gelegentlichen Aeußerungen, zwischen entgegengesetzten Vorstellungsweisen hin: und hersschwebend, wie sie sind, es sehr schwierig sinden, den Kern seiner Denkart herauszuschalen, gabe es nicht doch einen Mittelpunkt seiner Lehre über das Verhältniß Gottes zur Welt, auf welchen er in mehreren seiner Schriften zurückskommt und mit welchem auch die meisten jener Aeußerungen in Beziehung stehen. Das, worauf Alles hinausläuft, ist das Verhältniß, welches er der Materie zu Gott beilegt. Hierauf, sagt er selbst, musse er oftmals zurücks

Ib. 59. οἱ μὲν γὰς ἐν οὐρανῷ καὶ ἄστροις λόγοι καὶ εἴδη καὶ ἀπορροαὶ τοῦ θεοῦ μένουσι, τὰ δὲ τοῖς παθητικοῖς διεσπαρμένα κτὶ.

<sup>2)</sup> L. l.; ib. 78.

<sup>3)</sup> Ib. 36.

<sup>4)</sup> Plat. quaest. II, 2.

Gefch. b. Philos. IV.

kommen, bag bie unvernunftige Seele und ber formlofe Rorper von jeher zusammen waren und keinen Unfang ober Entstehen hatten '). Wenn er nun aber hiervon ausging, fo mußte er seiner Denkart nach von ber anbern Seite auch ein vernünftiges Princip feben, welches ber unvernunftigen Seele Bernunft einpflanzte und ber formlofen Materie Geftalt gab, fo bag fich ihm bemgemäß brei Principien berausstellten, welche ursprünglich von einander unabhangig in ber Bilbung ber Belt zusammentrafen 2). Nur betrachtete er zwei ber angeführten Principien als ursprunglich zusammen seiend, wie schon angegeben, und er konnte baber auch feine Anficht wohl mit ben Lehren bes Uriftoteles und bes Platon, wie er fie auffassen zu muffen glaubte, ja mit ber Lehre bes Boroafter, welcher aus Gutem und Bofem bie Belt werben ließ, in Uebereinstimmung finden 3). Er führt fie fogar auf bie früher erwähnte Lehre gurud, bag man in ber Erklarung ber Erfcheinungen bie phyfischen Mittelursachen und die gottliche Urfach, welche Anfang und Ende aller Dinge bezeichne, zusammenfassen muffe '). Go befriebigt er seine Reigung, seine Reuerungen an altere Lehren anaufnúpfen.

Ib. IV. ἡ τὸ πολλάκις ὑφ' ἡμῶν λεγόμενον ἀληθές ἔστιν; ἡ μὲν γὰρ ἄνους ψυχὴ καὶ τὸ ἄμορφον σῶμα συνυπῆρχον ἀλλήλοις ἀεὶ καὶ οὐδέτερον αὐτῶν γένεσιν ἔσχεν οὐδ' ἀρχήν.

<sup>2)</sup> L. l.

De def. orac. 47; de anim. procr. 6; 27; de Is. et Oa. 46 ff.

<sup>4)</sup> De def. or. 47; 48.

Mus feinen Grunden geht feine Anficht um vieles Die Materie erklart er nicht allein beswegen für nothwendig zur Beltbilbung, weil er ben alten Grundfat nicht verlaffen kann, bag aus nichts nichts werben konne 1), sonbern noch mehr mochte ibm in Bebanken liegen, bag ein Grund bes Bofen in ber Welt an= genommen werben muffen. Aus biefem Grunde erklart er fich fehr bestimmt gegen die Behre von einer eigenschafts losen Materie, welche ja ohne Widerstand leisten zu konnen fich bilben ließe ju allem moglichen Guten; biefe Lehre theilt er febr parteiisch allein ben Stoifern zu, welche er beschulbigt, bag fie bas Bofe aus bem Nicht = Geienben ohne Grund und Urfache hervorgeben liegen 2). burfe baber Gott nicht zur alleinigen Ursache ber Belt machen, benn fo wie ohne Gott nichts Gutes in ber Belt fein wurde, fo wurde, wenn von ihm Alles in ber Belt ware, nichts Schlechtes in ihr gefunden werben 3). Das ber fieht er fich genothigt, ber Materie als ber Ursache bes Bofen in ber Belt eine bejahende Bebeutung beigulegen, so wie er bagegen auch nicht umbin kann, ein unbestimmtes Bermogen in ihr zu finden, bamit fie ber welts bilbenben Kraft Gottes einen paffenben Stoff gur Bervor-

<sup>1)</sup> De anim. procr. 5.

<sup>2)</sup> De anim. procr. 6. αὶ γὰρ Στωικαὶ καταλαμβάνουσιν ἡμᾶς ἀπορίαι τὸ κακὸν ἐκ τοῦ μὴ ὄντος ἀναιτίως καὶ ἀγεννήτως ἐπειςάγοντες ἐπεὶ τῶν γ' ὅντων οὖτε τὸ ἀγαθὸν οὖτε το ἄποιον εἰκός ἐστιν οὐσίαν κακοῦ καὶ γένεσιν παρασχεῖν. De Is. et Os. 45; 58; adv. Stoic. 34.

De Is. et Os. 45. ἀδύνατον γὰς ἢ φλαῦςον ὁτιοῦν, ὅπου πάντων, ἢ χρηστόν, ὅπου μηθενὸς ὁ θεὸς αἴκιος, ἐγγενέσσθαι.

beingung bes Guten barreiche. So zerfällt ihm benn bie Materie in zwei Theile, in bas Princip bes Bosen und in das Gleichgultige, welches jum Guten ober jum Bosen erst bestimmt werben foll, weswegen er auch bie beis ben Blieber bes Platonischen Gegensages zwischen bem Gleichen und bem Berschiedenen, b. h. zwischen bem Suten und bem Bofen burch bie Materie mit einander verbinbet '). Bor bem Werben ber Belt war Geftaltlofig= feit, aber meber forperlofe, noch feelenlofe Geftaltlofigkeit, benn Gott konnte weber bas Korperlose jum Rorper, noch bas Seelenlose gur Seele machen, sonbern ba er beibes obne Ordnung und Maag vorfand, bilbete er fie zu bem schönften Gangen um, verband fie mit einander und machte baraus bas vollkommenfte lebendige Befen?). nunftlofe Seele nennt er auch wohl bie unbeftimmte Bewegung, welche als form- und gestaltlofe Materie ber Beit betrachtet werben konne, fo wie bagegen bas formlofe Korperliche als die Materie ber raumlich geordneten Belt fich barftelle 3).

Auffallend mochte es nun wohl beim ersten Anblide sein, daß Plutarchos nicht im Körperlichen, sondern in der ungeordneten Bewegung der Seele das bose Urwesen sucht, das Körperliche dagegen als das Gleichgültige betrachtet, welches ohne Widerstand zum Guten sich umbilden lasse. Auffallend auf jeden Fall, wenn man bedenkt, wie stark die

<sup>1)</sup> De an. procr. 26.

<sup>3)</sup> Plat. quaest. VIII, 4.

Reigung aller frühern Philosophen, an welche Plutarchos fich fonst anschloß, babin ging, in bem Rorperlichen eine hemmung und ein Uebel fur bie Seele und fur alles Gute zu erblicken, wenn man auch sonft ihn geneigt findet, ben Rorper als bas Grab ber Seele zu betrachten und ben Tob als eine Befreiung von einem Uebel. Aber entschieben find boch feine Meußerungen hieruber. Denen, welche bie Platonische Nothwendigkeit auf die korperliche Materie gurudführen mochten, legt er bie Frage vor, wie Platon, ber die Materie als ein eigenschaftloses Befen obne eigene Rraft sich gebacht habe, eine folche trage Masse ohne beflimmte Neigung hierhin ober borthin als Ursache bes Bofen, als eine bem gottlichen Willen ungehorfame Gewalt angesehen haben konnte '). Platon nenne bie Da= terie die Mutter und Umme ber Dinge; die Urfache aber bes Bosen sei ihm die nicht unbeseelte Bewegung 2); so fpreche er auch von einer boppelten Seele, einer gutenund einer bofen; jene fei erft geworben burch bie Bilbung ber Welt, biese bagegen sei ewig und unvergänglich, vor er Bilbung ber Welt, die Ursache alles Uebels ). fieht, wie Plutarchos feine Anficht an Stellen Platonischer Schriften anschloß; boch ging von folden Ueberlieferungen, bie eine andere Auslegung gestatteten, feine Ueberzeugung gewiß nicht aus; sie fand vielmehr ihre Haupt=

De anim. procr. 6. οὐ γὰρ οἰόν τε τὸ ἄποιον καὶ ἀργὸν ἐξ αὐτοῦ καὶ ἀρρεπὲς αἰτίαν κακοῦ καὶ ἀρχὴν ὑποτίθεσθαι τὸν Πλάτωνα καὶ καλεῖν ἀπειρίαν, αἰσχρὰν καὶ κακοποιόν, αὐθις ở ἀνάγκην, πολλὰ τῷ θεῷ δυςμαχοῦσαν καὶ ἀφηνιάζουσαν.

<sup>2)</sup> Ib. 7.

<sup>3)</sup> Ib. 6; 8; 9; de Is. et Os. 48.

fitte in ber sittlichen Unficht, welche er vom Bosen hatte. Diese führte ihn babin, bas Bose als eine Unordnung ber Seele au betrachten, welche nicht aus außerlichen Berhaltniffen ihr angekommen, sonbern in ihr felbft gegrundet Deswegen ftreitet er mit Gifer gegen bie Lehre ber Stoiker von ber Seele, als wenn Alles in ihr von ber Bernunft abhange und im Menschen nur ber Unterschied zwischen Korper und Seele zu beachten mare. Ihm erscheint die Seele vielmehr als aus zwei Theilen zusammengefest, bem vernunftigen und bem unvernunftigen, bem guten und bem bofen; jenen bat fie von bem weltbilbenben Gott, biefen von fich felbst, und biefer besitt eine eigene Rraft, welche bem Guten fich wiberfegen kann und welche auf bas bofe Princip in ber Welt zuruckgeführt werben muß\*). Go verknupfte fich mit feiner fittlichen feine allgemeine Anficht von ber Belt, welche man auch in feiner Unnahme bofer Damonen wiebererkennen tann und welche er in der That folgerichtiger als Platon durchführte,

<sup>\*)</sup> De virt. mor. 8. ἔοιχε δὲ λαθεῖν τοῦτο τοὺς ἄπαντας, διττὸς ἡμῶν ὡς ἀληθῶς ἔκαστός ἐστι καὶ σύνθετος τὴν γὰς ἔτέραν διπλόην οὐ κατεῖδον, ἀλλὰ τὴν ψυχῆς καὶ σώματος μίξιν ἐμὰ ανεστέραν οὖσαν. — — ἔμανῶς μέντοι καὶ βεβαίως καὶ ἀναμαιδόξως Πλάτων συνεῖδεν, ὅτι τοὐτου γε τοῦ κύσμου τὸ ἔμψυχον οὐχ ἀπλοῦν οὐδὲ ἀσύνθετον οὐδὲ μονοειδές ἐστιν, ἀλλ' ἐκ τῆς ταὐτοῦ καὶ τῆς τοῦ ἔτέρου μεμιγμένον δυνάμεως κτὶ. — — ἢ τε ἀνθρώπου ψυχή, μέρος ἢ τμῆμα τῆς τοῦ παντὸς οὖσα καὶ συνηρμοσμένη κατὰ λόγους καὶ ἀριθμοὺς ἐοικότας ἐκείνοις, οὐχ ἀπλῆ τίς ἐστιν, οὐδὲ ὁμοιοπαθής, ἀλλ' ἔτερον μὲν ἔχει τὸ νοερὸν καὶ λογιστικόν, ῷ κρατεῖν τοῦ ἀνθρώπου κατὰ φύσιν καὶ ἄργον καὶ πολυπλαγὲς καὶ ἄτακτον ἐξ ἑαυτοῦ, ἐπιστασίας δεόμενον.

wenn er auch ben himmlischen Korpern biese Mischung bes Guten und bes Bosen, welche burch bie ganze Belt geht, mitzutheilen für nothig hielt ').

Doch es gab in dieser Ansicht einen Punkt bebenklicher Art. Wenn er bie ursprungliche Seele als bofe fic bachte wegen ihres ungezügelten Laufes, weil er namlich bas Bofe, welches ihm in Bahrheit furchtbar ichien, auch jest noch in unserer Seele fanb, so mußte ihm boch bagegen unsere Seele nicht weniger als ber Sig bes mahrhaft Guten erscheinen und er mußte baber auch ber urfprunglichen Seele eine Sabigkeit bas Gute in fich auf: junehmen jufchreiben 2). Bon biefer Seite also konnte ihm bie Seele als bas Gleichgultige gegen Gutes und Boses und als bas mittlere Princip erscheinen. Bon ber andern Seite, wenn er auch im Rorperlichen nichts eigent= lich Bofes fant, fo ift es boch unfahig, bie mahren Guter in fich zu tragen, welche Plutarchos fast burchaus im Geifligen suchte, bagegen bietet es bem unvernunftigen b. b. bem finnlichen Theile ber Seele viele Lodungen jum Bofen bar 3), und hemmt fogar bie geiftigen Thatigkeiten, und von biefer Seite betrachtet konnte auch wohl bas for= perliche Princip als bas ursprunglich Bose erfcheinen. Bei folden Betrachtungen verwandelt fich ihm benn wirklich ber Gegensat, welchen er zwischen ber bofen Seele und ber allgefügigen korperlichen Materie gefunden hatte, uns ter feinen Sanden. Die Reigung ftellt fich ein, ber Seele

<sup>1)</sup> De an. procr. 28 in.

<sup>2)</sup> Ib. 9.

<sup>3)</sup> Ib. 27; 28.

eine Sehnsucht und ein Streben nach dem Guten zuzusschreiben und sie als das mittlere Princip zwischen dem Guten und bem Bosen zu betrachten '), dem Körper aber die mancherlei Uebel, welche wir in der Welt zu dulden haben, Schuld zu geben und so das Bose in ihm begrünzbet zu sinden. Im Sanzen also sindet er sich außer Stande, die Bestandtheile des zweiten Princips, welches von Gott gebildet wird, so zu scheiden, daß auf die eine Seite das Körperliche und der Vernunst Gehorsame, auf die andere Seite das Seelenartige und der Vernunst Widerstrebende zu stehen käme; er sieht sich vielmeht genöthigt, dem Körperlichen zwar Gleichgültigkeit gegen das Gute und Wöse, aber auch eine Krast zum Bosen zu verleiten zuzuschreiben, und so auch in die Seele zwar einen Hang zum Wosen, aber auch eine Leitsamkeit zum Guten zu legen 2). Allein

<sup>1)</sup> De Is. et Os. 48 fin. ἀπολείπει δὲ καὶ τρίτην τινὰ μεταξὸ φύσιν, οὐα ἄψυχον, οὐδ' ἄλογον, οὐδ' ἀκίνητον ἐξ αὐτῆς, ἄξπερ ἔνιοι νομίζουσιν, ἀλλ' ἀνακειμένην ἀμφοῖν ἐκείναις, ἐφιεμένην δὲ τῆς ἀμείνονος ἀελ καλ ποθοῦσαν καλ διώκουσαν. Ib. 53.

<sup>2)</sup> De Is. et Os. 49. ἀπολέσθαι δὲ τὴν φαύλην (sc. δύναμιν) παντάπασιν ἀδύνατον, πολλὴν μὲν ἐμπεφυχυῖαν τῷ σώματι, πολλὴν δὲ τῷ ψυχῷ τοῦ παντός. — — ἐν μὲν οὖν τῷ ψυχῷ νοῦς καὶ λόγος, ὁ τῶν ἀρίστων πάντων ἡγεμών καὶ κύριος, Θοτιρίς ἐστιν ἐχ δὲ γῷ καὶ πνεύματι καὶ ὕδατι καὶ οὐρανῷ καὶ ἄστροις τὸ τεταγμένον καὶ καθεστηκός καὶ ὑγιαῖνον 'Οσίριδος ἀπορροὴ καὶ εἰκών ἔμφαινομένη. Τυφών δὲ τῆς ψυχῆς τὸ παθητικὸν καὶ τιτανικὸν καὶ ἄλογον καὶ ἔμπληκτον τοῦ δὲ σωματικοῦ τὸ ἐπίκλητον καὶ νοσώδες καὶ ταρακτικὸν ἀωρίως καὶ δυςκρασίαις κτὶ. Dies ift ber wichtigfte Unterfchieb zwifchen ben Darftellungen bieser Lehre, welche Plutarchos in ben Schriften de Is. et Os. unb de anim. procr. besonders aussüchtlich gegeben hat, baş er in ber lehtern mehr barauf hinarbeitet, ben Gegensah zwischen bem bösen unb mittlern Princip auf ben Gegensah zwischen

١

besmegen läßt er nicht ab, beibe Bestandtheile von ein: ander getrennt zu halten und bem Wefen nach brei von Wir muffen einander verschiebene Principien zu fegen. hierbei noch einmal barauf aufmertfam machen, bag in biefer Lehre bas Korperliche eine fehr untergeordnete Rolle spielt. 3mar wird bas Schone in seiner Gestaltung und in seinen harmonischen Bewegungen nicht felten erwähnt; aber es lagt fich boch nicht verkennen, bag bem Plutarchos bas Gute feinen hauptfachlichen Sig in ber Seele hat; eben baffelbe gilt auch von bem Bofen und in Beziehung auf biefes erscheint ber Rorper nur als eine Beranlaffung ju ben ichlechten Reigungen ber Seele. mehr nun aber bas Rorperliche bem Plutarchos zurudtrat, um so größer finden wir seine Reigung überall die bewegenbe und belebenbe Rraft ber Seele vorwalten ju laffen, welche überall bie Materie burchbringt. Hiermit bangt feine Anficht von bem Damonischen gusammen, beffen Begriff uns überall ba hervortritt, wo ber Begriff bes Seelenartigen, über bas irbische Leben hinausgehoben, eine allgemeinere Bebeutung gewinnt, am meiften aber, wo er auf die Principien bes weltlichen Daseins angewendet wird, so weit biese bem Gottlichen nicht angehoren.

Man kann nicht verkennen, daß die Lehre bes Plustarchos orientalischen Borstellungsweisen sich zuneigt, obswohl in der Mischung seiner Sate das Uebergewicht noch auf Seiten der griechischen Elemente ist. Es ist dies eine Reigung bei ihm, welche sich nur verstohlen zu außern wagt, welche sich gern hinter altere griechische Lehren vers

ber bofen Seele und ber forperlichen Materie gurudguführen, in ber erftern bagegen geneigter ift, bas Bofe in beiben gu finben.

ftedt, um ben Schein einer volksthumlichen Gefinnung Dies erkennt man am beften, wenn fich zu bewahren. man seine Meußerungen mit ben Schriften bes Philon vergleicht. Es find fast bieselben Grundsage, welche in beis ben herrschen, aber beim Philon treten fie ungleich ftarter, entschiebener auf, als beim Plutarchos. Bei beiben finben wir ben Gebanken, bag Gott an fich uns verborgen fei, bag bie Berührung mit ber Materie sein ewiges Befen, bie Einfacheit bes Seienben befleden murbe; aber Plutarchos läßt fich baburch nicht abhalten, Gott ohne Beschränkung als bas Gute zu betrachten und in ber Entwicklung bes Guten in ber Welt bie Wirksamkeit Gottes au erkennen. Beibe find geneigt, eine myftische Berbinbung amischen uns und bem Gottlichen anzunehmen; beim Philon aber herricht ber Gebanke, bag biefe hober fei als bie Wiffenschaft und ein mahres Schauen Gottes uns gewahren konne, mahrend Plutarchos zu ichwanken icheint, ob er jene Berbindung ober die Philosophie hoher achten foll, während er auch wohl nur bamonische Gewalten im Enthufiasmus wirkfam erblickt. Wie viel ausgebildeter ist-ferner die Lehre des Philon von den Zwischenwesen, welche bie naturliche Gemeinschaft awischen Gott und Menschen vermitteln sollen, wie viel sicherer feine Ueberzeugung von ben Ausfluffen Gottes in absteigenber Folge, burch welche bas Gottliche endlich auch ju uns gelange, als alle die entsprechenden Meinungen, welche Plutarchos über diese Dinge in seinen Schriften zerstreut vorbringt. Man bemerke alsbann auch noch, wie vorsichtig ber Letstere zu einem enthaltsamen Leben als einem Mittel zur Erkenntniß Gottes zu gelangen ermahnt, mabrent feine

fittlichen Borschriften bei weitem mehr zum politischen Leben antreiben; wie unenblich weit er entfernt ift von jes nem Unpreisen einer beschaulichen Rube, welches beim Philon vorherricht, und wie feine Unficht von ber Gottesverebrung keinesweges ben schweigsamen und fast buftern Ernst des Philon verrath, sondern die heitere Rorbe bes griechischen Gottebienftes an fich tragt. Man fonnte wohl fagen, bag alle biefe Unterschiebe in ber verschiebenen Unficht beiber von ben bochften Grunden alles Geins ibren Mittelpunkt fanden. Freilich lagt Plutarchos bas bofe Princip in ber Welt noch ftarter hervortreten, als Philon, aber nur um besto entschiedener auch bas zum Guten Lenksame in ihr als etwas Ursprüngliches nachweisen zu können, mahrend in ber Ansicht bes Philon bie wibersetliche Natur ber Materie, welche fich auf feine Beise gum geistigen Leben führen läßt, ben Wiberwillen, mit welchem er unsere Berbindung mit bem Rorperlichen be trachtet, nabren mußte. Entschieden ift beim Plutarchos bie Neigung, mitten in biefen Uebeln ber finnlichen Welt von ber Furcht vor bem bofen Principe uns zu befreien; er legt ben entgegengesetten Principien nicht gleiche Rraft bei, fondern bas Gute führet bie Berrschaft \*). Es ift naturlich, daß bei ben Griechen nur allmählig bie orientalifden Borftellungsweifen Gingang finden konnten.

Nicht ganz übergeben burfen wir es, bag biese Uns sichten auch bei lateinischen Schriftstellern Gingang zu fins

Date by Google

<sup>\*)</sup> De Is. et Os. 49 in. μεμιγμένη γὰρ ἡ τοῦδε τοῦ κόσμου γένεσις καὶ σύστασις ἐξ ἐναντίων, οὐ μὴν ἰσοσθενῶν δυγάμεων, ἀλλὰ τῆς βελτίονος τὸ κράτος ἐστίν.

ben anfingen. Den Beweis bafur liefern uns die Schriften bes L. Appulejus, welcher unter ben Antoninen gu Madaura in Numidien bie Platonische und Aristotelische Philosophie lehrte. Er verhalt sich jum Plutarchos ungefahr wie bie lateinische zur griechischen Philosophie. Bas er als Platonische und Aristotelische Lehre vorträgt, ift ein burftiger Auszug ohne Ginsicht in die Grunde und in ben wesentlichen Busammenhang. hier verdient nur seine Unficht von Gott und von ben Damonen in Berhaltniß zur Welt erwähnt zu werben. Er achtet es fur unschicklich, baß Gott Alles felbst beforge, und legt ihm baber eine Schaar von Dienern bei, burch welche bie weltlichen Ungelegenheiten verwaltet werben follen '). Als biefe Diener betrachtet er bie Damonen, welche nach feiner überhaupt fehr finnlichen Unficht in ber Luft wohnen follen, mit luftigen Korpern bekleibet, bie mahren Bewohner und lebenbigen Wefen biefer mittlern Region zwischen bem Simmel und ber Erbe 2). Alle religiofen Gebrauche ber Griechen und Barbaren, nicht weniger auch bie Runfte ber Magie werben auf biefe Damonen bezogen 3). Doch foll ihnen auch in ber menschlichen Brust nichts geheim fein; fie follen die Stelle unseres Gewissens in unserem

<sup>1)</sup> De mundo p. 70 ed. Elmenhorst. Quod si cui viro vel cuilibet regi indecorum est per semet ipsam procurare omnia, quae proficiunt, multo magis deo inconveniens erit. (Bergl. damit die pseudo = aristotelische Schrift von der Best c. 6.) De deo Socr. p. 45; 46.

<sup>2)</sup> De doctr. Plat. I, p. 7; de deo Socr. Il. Il.; p. 49. So corrigirten bie neuern Platonifer ben Platon.

<sup>3)</sup> De deo Socr. Il. Il.

Geiste vertreten '). Von einem wissenschaftlichen Zusammenhange dieser Borstellungen unter einander kann jedoch bei einem Schriftsteller, wie Appulejus, nicht die Rede sein. Wir bemerken nur noch, daß er auch eine Dreiheit gottlicher, unveranderlicher und ewiger Krafte unterscheidet, namlich Gott selbst, seine Bernunft, welche die Ideen umsfaßt, und die Weltseele, und daß er dieser Dreiheit die veranderlichen Dinge dieser Welt entgegensetzt, welche nicht wahrhaft sind, sondern nur als Abbilder des wahren Seins gedacht werden können 2).

In ber einmal genommenen Richtung schritt nun die Philosophie dieser Zeit allmählig weiter fort, nicht ohne Berücksichtigung der Anregungen, welche Plutarchos gegeben hatte 3). Doch sinden wir nur zerstreute Angaben über die Männer und über die Lehrarten, welche jene Richtung des Denkens verbreiteten. Unter denen, welche von der Neu-Platonischen Schule benuft wurden, treten uns besonders die Namen des Aronios und des Nume-nios hervor, welche beide als Männer verwandten Seizstes neben einander genannt werden 4), deren Zeit aber nicht genauer bestimmt werden kann, als daß sie auch in

<sup>1)</sup> Ib. p. 51.

<sup>2)</sup> De doctr. Plat. I, p. 4. Et signt superior (sc. essentia) vere esse memoratur, hanc non esse vere possumus dicere. Et primae quidem substantiae vel essentiae primum deum esse et mentem formasque rerum et animam; secundae substantiae omnia, quae inde formantur etc.

<sup>8)</sup> Cf. Eunap. de vit. phil. procem. p. 5 sqq. Commel.

<sup>4)</sup> Porphyr. de antro nymph. 21. In biefer Schrift wird Krosnios mehrmals als ein Ausleger bes homeros im mpftischen Sinn erwähnt.

chronologischer Rucksicht an biesem Orte ihre richtige Stelle finden 1). Bon dem erstern finden wir jedoch nur wenige Sate bemerkt, welche auf die Lehre von der Seelenwans berung sich beziehen, ohne etwas Eigenthumliches zu verzrathen 2). Besser sind wir von der Lehre des Numenios unterrichtet, Sie bietet einige Punkte der Bergleichung dar, welche von uns nicht übergangen werden durfen.

Die große Bebeutung, welche die zahlreichen Schriften bes Numenios für die Neu Platonische Schule hatzten, ersieht man am meisten aus dem Fleiße, welchen Ameslios, einer der ausgezeichnetsten Schüler des Plotinos, auf sie verwendete 3), und aus der Sage, welche sich versbreitet hatte, daß Plotinos die Lehren des Numenios heimslich seiner Lehre zum Grunde lege, und gegen welche eben derselbe Schüler seinen Lehrer zu vertheidigen sur nothig hielt 4). Numenios, zu Apamea in Sprien geboren 3), mochte schon in seinem Vaterlande Veranlassung haben, orientalischen Vorstellungsweisen sich zuzuwenden und den religiösen Lehren, an welche solche sich anzuschließen psiegeten, eine größere und allgemeinere Achtung zu schenken, als sie sogar von spätern Neu-Platonistern ersuhren. Es

<sup>1)</sup> Clemens Meranbrinus ift ber alteste Schriftsteller, welcher ben Rumenios erwähnt. Nach Procl. in Tim. II. p. 93 fann er nicht wohl junger als Attifos gewesen fein.

<sup>2)</sup> Nemes. de nat. hom. 2 p. 50 Antv.

<sup>3)</sup> Porphyr. v. Plot. c. 2. Ich gable die Abschnitte der Baseler Ausgabe als Capitel.

<sup>4)</sup> Ib. c. 11.

<sup>5)</sup> Stid. s. v. Νουμήνιος.

ift bekannt, wie fehr er ben Mofes verehrte, als ben mabren Propheten; wie er ben Platon nur einen attisch rebenben Moses nannte 1); so wie er überhaupt ben jubischen und andern orientalischen Ueberlieferungen ber Aegepter, ber Mager, ber Brahmanen einen großen Berth beilegte 2), ja felbst bie Geschichte unseres Erlofers, wenn auch ohne ihn zu nennen, fur feine allegorischen Deutungen benutte 3). Er scheint ber Meinung gewesen zu fein, bag Die griechische Weisheit aus bem Driente stamme, wenigftens find seine Leußerungen von ber Art, bag man glaus ben muß, er wolle ben Platon auf ben Pothagoras, ben Pythagoras aber auf die orientalischen Weisen zurücksich= ren '). Sofrates und Platon scheinen ihm zwar die rich= tige Einsicht und Gottesverehrung gehabt zu haben, ohne fie jeboch hinlanglich beutlich auszusprechen. Daraus lei= tet er bie Digverftanbniffe ber fpatern Philosophen ab, bes Aristoteles, ber Stoiter und ber neuern Atabemie, in welchen er nur ben Berfall ber altern Philosophie erblicen Aus ben erhaltenen Bruchstücken zu urtheilen. mochten wir ben Verluft seiner Schriften nicht febr zu be-Rlagen haben; benn sie laffen uns in ihm einen Mann erkennen, welcher ohne Spur einer grundlichen Forschung eitel genug bie Broden feiner Gelehrfamteit ausframt und babei boch die hochmuthige Miene eines Philosophen sich

<sup>1)</sup> Porphyr. de antro nymph. 10; Clem. Alex. strom. I, p. 342.

<sup>2)</sup> Euseb. pr. ev. IX, 7; 8.

<sup>3)</sup> Orig. c. Cels. IV, 51 p. 543 ed. Delarue.

<sup>4)</sup> Euseb. pr. ev. IX, 7; XI, 10; XIV, 5.

<sup>5)</sup> Ib. XIV, 5.

giebt, der solche Dinge nur zum Spiel betreiben durfe \*). Doch scheint er die Hauptzüge seiner Meinungen ziemlich beutlich auseinandergesetzt zu haben.

Bir haben gefeben, baß bei ben Philosophen biefer Richtung ber Begriff bes Seienben wieber fehr bebeutenb bervortrat. Go finben wir es auch beim Numenios. Seine Schrift über bas Gute, welche wohl bas wichtigste feiner Berte gewesen sein mochte, fing mabricheinlich mit einer Untersuchung über biefen Begriff an. Wir erbliden ihn, wie wir gewohnt find, im Gegenfat gegen ben Begriff bes Beranberlichen und Berganglichen. Desmegen kann bas Seiende weber ein Rorper fein, weil alle Rorper vergänglich find, noch die Materie, weil sie nicht bleiben tann, sondern fluffig ift. Sie ift unendlich, mitbin unbestimmt, mithin ohne Bernunft und unerkennbar. Bon bem Begriffe bes Korperlichen ausgehend fucht nun aber Numenios die Nothwendigkeit einer unkörperlichen Urfache nachzuweisen. Das Korperliche verlangt nothwenbig etwas, mas baffelbe zusammenhalt; benn es ift unendlich theilbar und fann beswegen zerftreut werben. Da= ber kann auch etwas Korperliches bas Korperliche nicht auf unveranderliche Weise verbinden; fondern es ist etwas Unforperliches anzunehmen, eine immaterielle Seele, welche Berftreutung und Berberben auf fichere Beife von ihm ab-Er sucht hierbei nachzuweisen, bag es im Raume etwas Untorperliches geben tonne, eben biefe gufammen-



<sup>\*)</sup> Dies Urtkeil grundet sich besonders auf die Bruchstücke aus feiner Schrift neol ris row 'Anadquaixow nods IIIarwa diaoraoews, welche b. Eusebios pr. ev. XIV, 5 ff. zu finden sind; man f. besonders c. 6 p. 782 fin. ed. Colon. 1688.

haltende Rraft, wobei er gegen die Stoiter ftreitet, welche Beschaffenheiten und Graffen ber Korper und Alles, mas fich auf Korper bezieht, für korperlich ausgegeben hatten 1). Das Rorperlofe, weil es im Gegenfat gegen bas theilbare und veranderliche Korperliche gebacht werben foll, betrachtet er als bas einfache und unveranderliche Wefen, als bas Seienbe2). Wenn Jemand zu beffen Gebanken fich erbeben will, so empfiehlt er ihm nach Platon's Art, von finns licher Luft entfernt ben mathematischen Biffenschaften tuchtia obzuliegen und alsbann bie Frage zu untersuchen, mas bas Eine fei. Er nennt es bie Bernunft und bas Gute3). Das Sute aber kann mit nichts verglichen werben; es ift nur ent= fernt von jedem Sinnlichen mit einem Blicke wie von fernber zu schauen; bie oberfte und erfte Bernunft tann von Deswegen hat auch Menschen nicht erkannt werben. Numenios feine Freude baran, bas Bunberbarfte von biefem oberften und erften Gott uns ju lehren. follen uns nicht wundern, wenn er uns verkundet, daß bie Ruhe ber ersten Urfach von Natur eingepflanzte Bewegung fei 4)

<sup>1)</sup> Euseb. pr. ev. XV, 17; Nemes. de nat. hom. 2 p. 29 ed. Antv. Daß biese Stelle die Lehre des Rumenios entwickele, hat schon Tennemann gesehen. Die Lehre von der Unkörperlichteit der Qualitäten wird in dieser Zeit nicht selten behandelt, ohne daß wir ihren Ursprung nachzuweisen wüßten. Sie hat sich gegen die Uebertreibungen der Stoiker gebildet. Man sindet sie unter andern beim Alkinoos und besonders aussührlich in der Schrift quod qualitates incorporeae, welche unter den Werken des Galenos steht.

<sup>2)</sup> Eus. pr. ev. XI, 10.

<sup>3)</sup> Ib. XI, 18; 22.

Ib. 18. μη θαυμάσης δ', εὶ τοῦτ' ἔφην, πολύ γὰρ ἔτι θαυ-Θείζη. b. Ψητί. IV.

Es mochte scheinen, als wenn hiermit eine Lehre eine geleitet werben follte, welche ben Bufammenhang awischen bem oberften unveranderlichen Gott und ber veranberlichen Belt zu vermitteln bestimmt mare. Aber in der That findet Rumenios es schwerer, Gottes in fich vollenbetes Befen mit ber Materie in Verbindung zu bringen. Bielmehr Scheint es ihm, bag jebe Beranberung von Gottes reinem Befen entfernt werben muffe. Eben baburch war er ja ju bem Begriffe bes untorperlichen Wefens geführt worben, daß er ein Unwandelbares als nothwendig er-Pannt hatte. Wenn er bem erften Gott auch Leben gus schreibt, so ift es boch ein ftebenbes; er ift unthatig, von jebem Berte fern; bie Belt bilbet er nicht \*). Bater ift er bes weltbildenden Gottes, mobei bie Anficht ber Emanationslehre herrschen mag, bag ohne Beranberung ber erften Urfache bie zweite aus ihr ausstieße. Auf eine nicht unpaffende Beife scheint er biefe Unficht fich festgestellt zu haben, wenn er bas menschliche Geben mit bem gottlichen nicht verglichen wiffen will. Bei bem erftern finde es ftatt, bag bie Gabe auf ben Empfanger übergebe, weggebe aber von bem Geber; fo aber fei es nicht mit ben Gaben Gottes; fonbern fo wie die Biffenschaft, wenn fie einem Unbern mitgetheilt werbe, barum ben nicht verlasse, welcher fie mittheile, sondern das Mit=



μαστότερον άπούση, άντλ γὰρ τῆς προςούσης τῷ δευτέρφ πινήσεως τὴν προςούσαν τῷ πρώτῷ στάσιν φημλ εἶναι πίνησιν σύμφυτον. Ib. 22.

 <sup>1</sup>b. 18. και γὰρ οὖτε δημιουργεῖν ἐστὶ χρεών τὸν πρῶτον.
 — τὸν μὲν πρῶτον θεὸν ἄργον εἶναι ἔργων ξυμπάντων.

theilen biefem fogar woch nute, inbem er babei an bie Biffenschaft fich wieber erinnere, so theile auch Gott ber awbiten Urfache feine Gaben aus, Die Bernunft, welche über die Welt fich ergieße; Die Wiffenschaft bleibe auf Die felbe Beise bei Gott, welcher fie gebe, als bei bir und bei mir, welche wir fie empfangen'). So unterscheibet also Numenios einen zweiten Gott vom erften. Der erfte Sott ift bas Gute an fich, die Bernunft, ber Urgrund bes burch bie Bernunft erkennbaren Befens, ber Ibee; ber aweite Gott aber bas Abbild, ber Rachahmer bes erften, und ba im Werben bie Abbilber bes Wefens find, fo ift er ber Urgrund bes Werbens. Seine Stellung aber ift eine boppelte, theils zugewendet feinem Grunde bildet er die Idee feiner felbst und empfangt bieselbe, die Biffenschaft, von bem erften Gott, theils bem Berben gugewendet bilbet er bie Belt2). Die Beltbilbung burch

<sup>1)</sup> L. l. και ξέξε δε πάιιν περι τοῦ πῶς ἀπό τοῦ πρώτου αἰτίου τὸ δεύτερον ὑπέστη τοιάδε φησίν ὁπόσα δε δοθέντα μάτεισι πρὸς τὸν λαμβάνοντα, ἀπελθόντα ἐπ τοῦ δεδωκύτος, ἔστι θεράπεια (ἔστιν ἀνθρώπεια ἔ), χρήματα, νόμισμα κοῖλον, ἔπίσημον. ταυτι μὲν οὖν ἐστι θνητὰ και ἀνθρώπινα τὰ δὲ θεῖά ἐστιν, οἶα μεταδοθέντα ἐνθένδ ἐκεῖθι γεγενημένα ἐνθένδε τε οὐκ ἀπελήλυθε, κἀκεῖθι γενόμενα τὸν μὲν ἄνησε, τὸν δ' οὖκ ἔβλαψε και προςώνησε τῷ περι ὧν ἡπίστατο ἀγαμνήσει. ἔστι δὲ τοῦτο τὸ καλὸν χρῆμα, ἐπιστήμη ἡ καλή, ἦς ὧνατο μὲν ὁ λαβών, οὐκ ἀπολείπεται δ' αὐτῆς ὁ δεδωκώς κτλ.

<sup>2)</sup> Ib. 22. εὶ δ΄ ἔστι μὲν νοητὸν ἡ οὐσία καὶ ἡ ἰδέα, ταύτης δ' ὁμολογήθη πρεσβύτερον καὶ αἴτιον εἶναι ὁ νοῦς, αὐτὸς οὖτος μόνος εὕρηται ὧν τὸ ἀγαθόν. καὶ γὰρ εὶ ὁ μὲν δημιουργὸς θεός ἔστι γενέσεως ἀρχή, το ἀγαθὸν οδσίας ἔστὶν

ben zweiten Gott erscheint nun biernach nicht als uns abhangig von bem erften Gott, weil ja ber zweite Gott von biefem abstammt, als ber Gohn bes erften Gottes gebacht wird und in ber Bilbung ber Belt nur bie Ibeen ju feinem Mufter hat. Der erfte Gott wird baber auch wohl ber Gesetgeber genannt, welcher bie Saamen ber Seele, vom zweiten Gott in die Belt geffreut, über bie Dinge austheile. Der weltbilbenbe Gott, indem er bie Mannigfaltigkeit ber Materie gusammenhalt und harmonisch ordnet, blidt babei auf Gott und entnimmt aus feinem Schauen bas Urtheil, aus bem Streben ber Daterie aber ben Trieb gur Veranderung \*). Diese boppelte Richtung bes zweiten Gottes führt nun ben Numenios auch noch weiter baju, ben zweiten Gott in einen zweiten und britten fich spalten zu laffen. Beibe follen amar eins sein, aber durch die Berbindung mit ber Materie, welche bie 3weiheit ift, indem fie biefer die Einheit mittheilen, follen fie von ihr bie 3weiheit empfangen. Der zweite Gott ift einerseits für sich, mit ben Ideen verbunden, bas Ueberfinnliche schauend und felbst übersinnlich, andererseits aber nimmt er bie Natur ber Materie in fich auf, inbem er auf fie blidenb fie ju gestalten sucht, feiner febft ver-

άρχή, ἀνάλογον δὲ τούτω μὲν ὁ δημιουργός θεύς, ῶν αὐτοῦ μιμητής, τῆ δὲ οὐσία ἡ γένεσις, εἰκών αὐτῆς οὖσα καὶ μίμημα. — ὁ γὰρ δεύτερος, διττὸς ῶν αὐτός, ποιεῖ τήν τε ἰδέαν ἑαυτοῦ καὶ τὸν κόσμον, δημιουργὸς ὧν, ἔπειτα θεωρητικὸς ὅλως. Cf. Procl. in Tim. IV, p. 249.

 <sup>1</sup>b. 18. λαμβάνει δὲ τὸ μὲν χρινικὸν ἀπὸ τῆς θεωρίας, τὸ δὲ ὁρμητικὸν ἀπὸ τῆς ἐφεσεως.

geffen; so ift er sinnlich; dieser sinnliche Gott ift nichts anders, als" diese Belt').

Dieselbe Art zu benken sinden wir auch in den Anga- ben wieder, welche wir über die Lehre des Numenios von der Seele vor uns haben. Der Natur der Welt gemäß, in welche die weltbildende Thätigkeit Gottes eingegangen ist, in welcher aber auch der Materie ihr Theil zufällt, spaltet sich Alles in zwei entgegengesetzte Wesen und so besonders die Seele, welche demnach nicht etwa zwei unterscheidbare Seiten hat, sondern aus zwei Seelen besteht, aus der vernünstigen und aus der unvernünstigen<sup>2</sup>). Diese ents



<sup>1)</sup> L. l. ο θεύς ο μέν πρώτος, εν έαυτα ων έστιν άπλους διά τὸ έαυιῷ συγγινόμενος διόλου μήποιε είναι διαιρετός ὁ θεύς μέντοι ὁ δεύτερος καλ τρίτος έστλν είς, συμφερόμενος đὲ τη τιλη δυάδι οὖση ένοι μέν αὐτήν, σχίζεται δὲ ὑπ αὐτης, επιθυμητικύν είδος έχούσης και ψεούσης. τῷ οὖν μὴ είναι πρός τῷ νοητῷ, ἡν γὰρ ἂν πρός ἐαυτῷ, διὰ τὸ τὴν ὕλην βλέπειν, ταύτης ἐπιμελούμενος, ἀπερίοπτος ἐαυτοῦ γίνεται και απτεται του αίσθητου και περιέπει, ανάγει τε έτι είς τὸ ἴδιον ήθος ἐπορεξάμενος τῆς ὕλης. — — ὁ μεν οθν ποώτος περί τὰ νοητά, ὁ δε δεύτερος περί τὰ νοητά και αίσθητά. Procl. in Tim. II. p. 93. δ γάο κόσμος κατ' αὐτὸν (sc. Νουμήνιον) ὁ τρίτος ἐστὶ θεός Darauf fcheint auch ib. V p. 299 fich zu begieben. Rach ber gubor angeführten Stelle bes Proflos fcheint fich übrigens Rum. auch fo ausgebruckt zu haben, als ware ber erfte und ber zweite Gott δημιουργός, ber britte aber ihr Wert, bas δημιουργούμεvor. Da er jeboch auch alle brei als basfelbe feste, fann man wohl nicht erwarten, bag er bie Unterschiebe unter ihnen fehr genau nahm.

Porphyr. ap. Stob. ecl. I, p. 836. ἄλλοι δέ, ὧν καὶ Νουμήνιος — - δύο ψυχὰς ἔχειν ἡμᾶς οἴονται, — τὴν μὲν λογικήν, τὴν δὲ ἄλογον.

gegengesehten Naturen in unser er Seele fteben untereinanber in Streit '), so wie bas Bose und bas Gute sich untereinander beständig befehben. Denn aus ber Materie ftammt ber Seele bas Bose und alle Einkörperungen ber Seele werben beswegen auch fur ein Uebel angesehen2); bagegen werben auch bie Guter ber Seele nicht abgesproden, welche aus ihrem Untheil an ber gottlichen Bernunft stammen. Diese Guter scheint Numenios bauptfachlich in der wissenschaftlichen Thatigkeit ber Seele gesucht zu haben; benn obgleich auch bie Richtung auf bas fittliche Sanbeln in seiner theoretischen Lehre nicht gang gefehlt zu haben fcheint 3), so beben boch unfere Ueberlieferungen fie nur wenig hervor, wahrend fie fehr bestimmt bie Wiffenschaft als bas bezeichnen, was Gott gegeben hat und was, inbem wir es empfangen, uns mit Gott vereinigt "). menios schrieb ber Seele bes Menschen eine von ber finnlichen Borftellung unabhangige Thatigfeit bes Ertennens zu, welche bie finnliche Borftellung nur begleite, als beren Bert aber bie finnliche Borftellung auch nicht betrachtet werden burfe '). Jene nemlich ist Bert ber vernünftigen, biefe ber unvernünftigen Seele. In jener aber mochte er bas vernünftige Denken finden, burch welche allein alle

<sup>1)</sup> Jambl. ib. p. 894.

<sup>2)</sup> Ib. p. 896; 910.

<sup>8)</sup> Euseb. pr. ev. XIII, 5.

<sup>4)</sup> Euseb. pr. ev. XI, 22. μετέχει δε αὐτοῦ τὰ μετέχοντα και εν ἄλλφ μεν οὐδενί, εν δε μόνφ τῷ φρονείν.

<sup>5)</sup> Porphyr. ap. Stob. ecl. p. 832. Νουμήνιος δε την συγκαταθετικήν δύναμιν παραδεκτικήν ενεργειών φήσας είναι, σύμπτωμα αὐτῆς φησιν είναι τὸ φανταστικόν, οὐ μὴν ἔργον τε καὶ ἀποτέλεσμα, ἀλλὰ παρακολούθημα.

dazu fähige Dinge am Guten Theil haben und mit ihm vereinigt sein sollen '). Er soll diese Bereinigung als eine so innige gesett haben, das darin jede Berschiedenhelt verschwinden könnte?), welches damit zusemmenzuhangen scheint, daß er unser Leben nur daraus ableitate, daß
der zweite Gott auf uns blidend den Körpern Leben mittheile, aber eben deswegen auch eine Rücklehr Gottes in
sich selbst annahm, in welcher er nur sich schaue, dagegen
alle jene Dinge ausgelöscht würden und nur die Vernunft
lebe, ein glückseliges Leben ').

Man sieht wie biese Lehre bes Rumenios schon in einer ganz bestimmten Gestalt die orientalischen Borstellungen von dem Berhaltniffe der überfinnlichen zur sinnlichen Welt zu umfassen such und zu einem Systeme sich abrundet, welches fast ganz in Untersuchung der hochsten Begriffe verweilt, fast nur bemuht ist, den Uebergang aus

<sup>1)</sup> Euseb. pr. ev. XI, 22.

<sup>2)</sup> Jambl. ap. Stob. ecl. I. p. 1066. Ενωσιν μέν ουν και ταυτότητα άδιάκριτον τῆς ψυχῆς πρός τὰς ἐαυτῆς ἀρχὰς πρεσβεύειν φαίνεται Νουμήνιος.

<sup>3)</sup> Kuseb. pr. ev. XI, 18. βλέποντος μέν οὖν καὶ ἐπεστυμμμένου πρός ἡμῶν ἔκαστον τοῦ θεοῦ συμβαίνει ζῆν τε καὶ
βιώσκεσθαι τός τὰ σώματα, κηθεύοντα τοῦ θεοῦ τοῖς ἀκροβολισμοῖς, μεταστρέφεντος δὲ εἰς τὴν ἑαυτοῦ περιωπὴν
τοῦ θεοῦ ταῦτα μέν ἀποσβέννυσθαι, τὸν δὲ νοῦν ζῆν βίου
ἐπαυρόμενον εὐδαίμονος. Bir mussen betennen nicht zu
wissen, wie hiermit eine andere Ungabe in Uebereinstimmung
gebracht werden fænn, welche Cousin im journal des savants
1835 p. 148 aus einem ungebruchten Commentar zum Phádon
des Platon mitgetheilt hat: ὅτι οἱ μὲν ἀπὸ τῆς λογικῆς
ψυχῆς ἄχρι τῆς ἐμψύχου ἔξεως ἀπαθανατίζουσιν, ὡς Νουμήριος.

bem Ueberstunkichen in das Sinnliche, so wie die Ruckehr aus diesem in jenes nachzuweisen, ohne viel um die wissenschaftlichen Grundlagen unserer Begriffe vom Uebersinnlichen sich zu kummern. Daraus sließt es denn natürlich, daß mehr eine religiöse Richtung in diesen Lehren sich offenbart, als eine sichere Ausbildung des Berstandes, und daß die Husse der Phantasie in Anspruch genommen wird, um die Lucken der Forschung zu verdecken.

## Dreizehntes Buch.

Der alten Philosophie dritte Periode. Geschichte des Verfalls der alten Philosophie.
Zweite Abtheilung. Reu-Platonische Philosophie.

## Erftes Capitel.

Der Anfang der Neu-Platonischen Philosophie. Plotinos.

Dichts ist ebener als der Uebergang aus dem vorigen Buche in das gegenwärtige. Wir werden in dem Beginn der Geschichte, welche wir vor uns haben, nichts Anderes erkennen, als nur eine sestere Begründung und weitlauftigere, auch wohl geregeltere Entwickelung der Denkart, welche wir schon am Schlusse des vorigen Abschnittes geschildert haben. Sehen wir auf den wesentlichen Inhalt der Lehre, ohne einzelne Berschiedenheiten der Darstellungsweise und der Gedanken weder zu übersehen noch zu hoch anzuschlagen so sinden wir die Lehren des Numenios und der Neu-Platonischen Schule einander sehr ähnlich. Dies wurde von der letztern selbst zum Theil anerkannt\*). Wenn wir daher den vorliegenden Abschnitt von dem frü-

<sup>\*)</sup> Longin. ap. Porphyr. de vita Plot. 15. Daffelbe ergibt fich aus ben Anführungen bes Porphyrios und Samblichos.

beren abgesonbert haben, so geschah es nur, weil ber Berlauf feiner Geschichte ein anberer ift, als ber, welcher in jenem gefunden wird. Dort laufen fehr verschieden= artige Elemente in ber Denkart ber Griechen und Ros mer ber zulett geschilberten Anficht zur Seite; biefe foll fich erft Bahn brechen und allmählig verbreiten; fie fteht noch einsam unter ungleichartigen Bestrebungen. aber tritt fie als herrscherin auf über alle philosophische Untersuchungen, welche ber griechischen Bilbung getreu Innerhalb biefes Gebietes hat fie teinen Feind von Bebeutung zu bekampfen; ihrer Berrichaft fich bewußt breitet fie fich aus uber Griechen und Barbaren, fo weit bie griechische Bilbung reicht, gleich biefer felbft auch fonst für barbarisch geachtete Lebren und Gebrauche in fich aufnehmenb. Aber indem sie auf folche Beise an Umfang gewinnt, nimmt fie benn freilich auch eine fo weite Dulbsamkeit an, baß selbst ihre unbestimmten Formeln kaum austeichen wollen, fo vielen wibersprechenben Deis nungen ben Schein bes Zusammenhanges zu geben. Rur eine Feinbschaft nahrt fie noch, nachbem fie mit fo Bielem fich vertragen, fo Bieles befiegt hat; es ift die Feinbschaft gegen bas Chriftenthum. Gie bekampft es nicht als etwas Barbarisches; benn biefer Begriff bes Barbarischen, wenn er auch gegen bas Christenthum noch gebraucht wurde, er war fast gang bebeutungslos geworben; nur bies war ber Anftog, welchen bas Christenthum gab, bag es nicht wie andere Religionen sich behandeln laffen wollte, daß es behauptete die mahre Religion zu sein, während alle übrige Religionen falfchen Gottern anhingen ober nicht bie mahre Berehrung bes mahren Gottes befagen.

einem folchen unbulbfamen Feinde tonnte tein Friebe geschlossen werben, und leiber! er, außerhalb ber griechischen Bilbung ftebenb, biefe wenn nicht verachtenb, boch ihr nur geringen Berth zugestehend, gewann ber Neu-Platonischen Schule immer mehr Boben ab. Sie, in ihrer fcmankenben Rebelhaftigkeit von mannigfaltigen Gebanten hins und hergezogen, hatte an ihm einen Gegner vor fich, welcher fest stant, an einem Gebanten erstartt, in einer einfachen und fcblichten Gefinnung befestigt. Einem folchen Gegner mar biefe Schule nicht auf bie Dauer gewachsen. So wie fie baber anfangs mit Muth und Soffnung fich erhob, als fie noch weniger bie Macht bieses Feindes gefühlt hatte, ber alten Bilbung vertrauend, an biefer Ueberlieferung fefthaltenb, in einem Gebiete, in welchem Ueberlieferung nichts gilt, und bie verblichenen Bilber ber Bergangenheit in neuer Sinnesart auffrischenb, fo versank boch alsbald ihre Pracht und herrlickeit, mehr und mehr beraubt und eingeengt von bem neuen Glaus ben, welcher keinen alten Glauben neben fich gelten laffen konnte. Da beginnt fie benn zu kampfen und nimmt gegen ben übermachtigen Gegner ju Baffen ihre Buflucht, welche weber ber Philosophie, noch ber alten Bilbung, beren Bertreter fie fein wollte, anständig find, zu Baffen, beren fie fich anfangs felbst schamt. 2018 auch biefe Waffen ohne Erfolg find, verfinkt fie in Rlagen und verzweifelt an ber Beit und an ben Bolfern, in beren Schoof fie ihre Entwidelung gefunden hatte. Es war ihr Schidfal, daß sie in ber Ferne suchen mußte, was in ber Nabe lag.

Ammonios Gaffas hatte ju Enbe bes zweiten

oder zu Anfange bes britten Jahrhunderts n. Chr.1) eine Schule ber Philosophie zu Alexandria gestiftet, welche wir mit dem Namen ber Neu=Platonischen Philosophie au be-Diefer Ammonios foll von driftlichen zeichnen pflegen. Eltern eine driftliche Erziehung erhalten, als er aber gum felbständigen Denken und jur Philosophie gekommen, ber beibnischen Religion fich zugewendet baben "). In feiner Lehre, fagt man, habe er bie Uebereinstimmung zwischen bem Aristoteles und bem Platon in allen hauptpunkten nachzuweisen gesucht'), ein Unternehmen, in welchem er awar nicht ben unbebingten Beifall feiner Nachfolger hatte, welches aber boch von Bielen gebilligt wurde. Seine Lehre trug er einer Anzahl von Schulern vor, unter welt den fich bebeutende Namen finden und auf welche wir unfere Aufmerkfamkeit festhalten muffen, weil Ammonios

<sup>1)</sup> Theodoret. de gr. aff. cur. VI, p. 869. ed. Hal. sest sein Leben unter ben Commobus. Er muß aber wenigstens bis 243 n. Chr. G. getebt haben, in welchem Sahre Plotinos ihn versließ. Ueber ben Ammonios hat neuerbings sehr weitläuftig gehandelt Dehaut essai historique sur la vie et la doctrine d'Ammonius Saccas. Brux. 1836. 4.

<sup>2)</sup> Porphyr. ap. Euseb. hist, eccl. VI, 19. Diese vielbesprochene Steller wurde größeres Sewicht haben, wenn sie von einem zur verlässigerz Schriftfteller ware. Porphyrios ift freilich ein Schiler nicht nur bes Plotinos, eines entschiebenen Berächters bes Irbischen und Geschicktlichen, sonbern auch des Longinos, welcher nicht ganz so bachte, also zweier Schiler bes Ammonios, aber nicht einmal seine Zeitgenossen, bie beiben Origenes, weiß er auseinanberzussnben. Der Widerspruch bes Eusebios hat noch weniges Gewicht, da er offendar zwei Ammonios verwechselt.

Hierocles ap. Phot. cod. 214 p. 288 ed. Hoesch.; p. 285;
 ced. 251 p. 750.

felbft nichts Schriftliches binterlaffen bat '). Bu ihnen wird Longinos gezählt, welcher als ein ausgezeichneter Renner bes Stils noch unter uns einen Ramen bat. Die von ihm noch vorhandene Schrift über bas Erhabene laft nur unbedeutende Spuren feiner Philosophie ettennen und aus ben Bruchfluden anderer feiner Schriften feben wir nur, bag er über mehrere nicht unbebeutenbe Puntte feiner Lehre mit einem andern Schuler bes Ammonios, bem Plotis nos, im Streit mar2). Der ausgezeichnetfte Philosoph unter ben Schulern bes Ummonios war unftreitig ber gulett genannte Mann. Der Streit zwischen ihm und bem Longinos und bie Berachtung, welche er gegen bes Lete tern Philosophie bezeugte, scheinen barauf bingubenten, bag bie Lehre bes Ammonios noch teineswegs vollig festgestellt Neben bem Plotinos werben noch zwei andere Schuler bes Ammonios mit Auszeichnung genannt, Erennios und Drigenes'). Diefe brei batten fich mit ein-

<sup>1)</sup> Longin. ap. Porphyr. v. Plot. 15. An zwei Stellen bes Romefios, de nat. hom. 2 p. 29; 8 p. 56 sqq., wird ziemlich weits läuftig die Lehre bes Ammonios über die Seele und ihre Berbind bung mit dem Körper auseinandergesest. Aber außerdem daß einem so späen Berichterstatter, der keine Quelle anachweist, nicht zu trauen ist, scheint auch an beiden Stellen Ammonios nur als haupt der neusplatonischen Schule angesehen zu werden, auf welchen die Lehren seiner Nachfolger übertragen werden könnten.

<sup>2)</sup> L. L

<sup>5)</sup> Porphyr. v. Plot. 8. Gelbst Plotinos scheint nur allmablig seine Lehre in eine festere Form gebracht zu haben. Ib. 2; 3. Auch wird vom Origenes, bem Mitschüler bes Plotinos, bezweis felt, ob er bis zum Einen, welches über ber Bernunft ift, hinausgestiegen sei. Procl. theol. Plat. II, 4 p. 90.

<sup>4)</sup> Ib. 2; Hierocl. ap. Phot. cod. 214 p. 285; cod. 251 p. 750.

ander verbunden, die Lehren bes Ammonios nicht offentlich au machen. Erennios aber brach querft fein Berfprechen burch bie Berausgabe wir wiffen nicht welcher Schrift; ibm folgte Drigenes, von welchem nur wenige und wenig bebeutenbe Schriften vorhanden waren 1), ber jeboch, wenn man aus der Sochachtung, die ihm Plotinos bezeugte, etwas schließen barf, kein unbebeutenber Philosoph gewesen sein muß. Run hielt auch Plotinos sein Bersprechen fur aufgehoben und verfaßte bie Schriften, welche wir noch besiten. Auf biesen Schriften aber und auf ben Nachrichten über bas Leben biefes Mannes beruhen alle Bermuthungen, welche wir über bie Lehre bes Ummonios uns bilben konnen, ba wir von ber Philosophie bes Drigenes und bes Erennios burchaus keine ausreichenbe Renntniff baben.

Plotinos war geboren zu Lykopolis in Aegypten2)
nach ber Berechnung eines feiner Schüler im Jahre 205

<sup>1)</sup> Parphyr. v. Plot. 2; Longin. ib. 15. Hierauf beruht vorzüge lich die Nothwendigkeit, ihn von dem Kirchenlehrer Origenes zu unterscheiden. Man hat angenommen, daß auch dieser ein Schüsler des Ammonios gewesen sei, aber die Gründe sind nicht überzeugend. Wenn er selbst erzählt, daß er den Philosophen horte, welchen Heraklas gehört hatte, so entscheidet dies nicht für den Ammonios, da es zu Alexandria unstreitig viele Lehrer einer ähnlichen Philosophie gab. Wenn Porphyrios ihn einen Schüler des Ammonios nannte, so beruht dies auf der schon oben berührten Verwechslung zwischen dem beidnischen und dem christlichen Origenes. Eused. dist. eccl. VI, 19. Es ist überz dies wohl unwahrscheinlich, daß Origenes einen Apostaten zum Lehrer der Philosophie gemählt haben sollte.

<sup>2)</sup> Eunap. v. Plotini; Suid. s. v. Mortivog. In welchem Enfo-polis ift ungewiß.

oder 206 n. Chr. 1). Beine wiffenschaftliche Bilbung et. hielt er zu Alexandria, wo er in kinem acht und zwannigften Jahre jur Philosophie sich wandter. Anfangs befachte er mehrere Lehrer, von welchen er nicht befriedigt wurde, bis er gum Anumonids fam und in biefem fogleich ben Mann erkunnte, welchen en fuchte. Er floffte ibm Chrfurcht vor ber vrientaliftjen Beisheit und Berlangen nach: Ar tin: Nachbem or bahet elf Jahre in ber Schule bes Ammonios augebracht batte, faste er ben Entschluß, bem heereszuge, welchen ber Kaifer Goebianus gegen bie Perfer unternommen batte, fich anguschließen, um Geles genheit zu erhalten, bie Philosophie ber Derfer und Inder tennen zu lernen. Da jeboch Goebismus ermorbet wurde und der Feldzug miglang, rettets Pletines fich nach Anitiothia, von we se balle barauf nath Rom. ging. ichier wurde er plotlich and einem Goiter au einem Lehrer ber Philosophie. Aber es scheins, als wenn anfangs feine Unterweisung wenig Gilid gemacht hatte. Einer ber eifrigften feiner Schuler, Amelios, ergablte bem Porphyrios, baß seine Schule voll von Unordnung und vielem Geschwaß gewesen fel, weil er einem Jeden erlaubt habe selbst gu forschen. Doch scheint er hierbei auch bie Lehren bes Ammonios mitgetheift zur haben, welche er erst im zehnten Sahre feines Auffenthalts ju Roin für feine gepruften Freunde niederzuschreiben anfing?). Es scheint, bag feine

\*\* from 583

Deal of Congle

<sup>1)</sup> Porphyr. v. Plot. 1.

<sup>2)</sup> Ib. 2. Ich muß hier noch einmal auf bie Geheimhaltuag ber Lehren zuruckkommen, welche die Schuler des Ammonios sich untereinander gelobt hatten. Rach den Angaben des Porphysics ist ift is zweiselhaft, ob ihr Bersprechen sich nur auf die schifts Gesch. d. Phil. IV.

Schiler, befonders Amelios und Porphyrios, welcher je boch erft im zwanzigsten Jahre, nachbem Plotinos nach Rom gekommen, fich ibm anschloß, auf bie Einrichtung und ben Erfolg feiner Lehre großen Ginfluß ausiebten. Bie bem aber auch fei, mit bem Fortgange ber Beit erwarb fich Plotinos ein großes Ansehen zu Rom. bezeugen die Ramen gablreicher Schüler und vornehmer Manner und Frauen, welche fich ibm anschlossen, bie Sunft. in welcher er beim Raifer Gallienus und feiner Gemablin ftand, bas Bertrauen, welches ihn zum Bormunde vieler Unmunbigen berief, und nicht weniger bie Befehbungen, welche feine Lehre von Gegnern au besteben batte '). So lebte er sechsundzwanzig Jahre zu Rom, bis er von einer Krankbeit befallen bie gewohnten Unterredungen mit feinen Schilern nicht mehr fortseten tounte und fich beshalb nach Campanien zuruckzog, we er in seinem sechsundsechzigsten Jahre ftarb 2).

Bas uns über die Art seiner Schule gesagt wird,

· Books and Coople

liche ober auch auf die mundliche Ueberlieferung bezog. Es heißt, Plotinos sei seinem Bersprechen getreugehlieben und habe zwar einige Schüler um sich versammelt, ihnen aber die Lehren des Ammonios nicht mitgetheilt (τηρων δὲ ἀνέππυστα τὰ καφὰ τοῦ Αμμωνιού δόγματα); gleich nachder wied sedoch hinzus gesügt, er habe seinen Underricht aus seinem Umgange mit dem Ammonios geschöpst (ἐπ δὲ τῆς Αμμωνίου συνουσίας ποιούμενος τὰς δίατριβάς). Porphyrios scient eine geheime von der disentlichen Lehre des Ammonios zu unterscheiden; aber sollten seine Schüler die erstere auch gegen geprüfte Schüler haben verdergen wollen? Dies ware boch das Uebermaaß aller Seheimnisträmerti.

<sup>1)</sup> Ib. 4; 6; 8.

<sup>2)</sup> Ib. 1.

scheint zu beweisen, daß er es auf eine allgemeine boch vors berrichend philosophische Bilbung feiner Schuler abgefeben hatte. Er übte feine Schuler in profaifchen und poetischen Bortragen, fo wie er felbft Bortrage hielt, welche wegen ber Fulle ber Gebanken und ber Erfindung gelobt werben, obwohl er ber griechischen Sprache nicht vollig machtig war '). Er ließ bie Schriften anderer Philosophen vorlesen, von welchen uns nur neuere Schriftsteller genannt werben, boch nicht blos Platonifer, sondern auch Aristotelifer und andere Manner, von benen er in feinen Deinungen bebeutend abwich. Diesen Borlesungen fügte er alsbann fein Urtheil bei2). Bon ber Schwarmerei, welche biefen Zeiten eigen war, scheint Plotinos gwar nicht frei gewesen zu fein, aber boch ein gewiffes Maag in ihr gehalten zu haben. Wir finden feine Spur davon, bag er mit magischen Kunsten sich abgab, obwohl er sie nicht gerabezu verworfen zu haben icheint; bie Borbersagung aus ben Gestirnen erforschte er, fand fie aber verwerfs lich's). Wenn er auch bas politische Leben und bie Sorge für weltliche Guter verachtete, als eines Philosophen unwurdig, so sorgte er boch fur bas Bermogen ber Unmunbigen, welche seiner Obhut übergeben waren, weil es ihnen erhalten werben mußte, fo lange fie noch nicht gur Philosophie gelangt waren ). Deffenungeachtet finden wir ben Geift seiner Schule so voll von Schwarmereien und

<sup>1)</sup> Ib. 5; 8.

<sup>2).</sup>iIb. 8.

<sup>8)</sup> Ть. 9.

<sup>4)</sup> Ib. 6.

ibn selbst und seine Philosophie so eng mit benfelben verbunden, bag wir nicht anfteben tonnen, ibn zu beschulbigen, er babe bem Sange feiner Beit, phantaftifchen Eraumereien fich hinzugeben und barüber die Bedürfniffe und bie Bebeutung bes wirklichen Lebens zu vergeffen, nur all: aufehr nachgegeben. Unter feinen Schalern wird ein romischer Senator Rogatianus genannt, welcher, als er zum Prator ernannt worben war, feine Gefcafte nicht antrat, feine Stlaven entließ, feine Guter nicht mehr verwalten und fein Saus nicht mehr bewohnen wollte, sonbern bei feinen Freunden ag und ichlief, furz in allen Dingen bie gro-Befte Berachtung ber irbifchen Befitthumer zeigte. fen Mann pries Plotinos als bas Dufter eines Philosophen 1). Er felbft fagte bie abenteuerliche Ibee, mit bem Beistande bes Kaifers Gallienus eine Stadt Platonopolis au grunden, welche nach ben Platonischen Gefeten eingerichtet und verwaltet und von ihm und feinen Schulern bewohnt werben follte. Er murbe fie mahrscheinlich ausgeführt haben, wenn nicht Elugere Rathgeber bes Raisers bas Unternehmen hintertrieben hatten2). schamte fich feines Rorpers und betrachtete ihn als ein Schattenbild, welches zu ertragen eine Laft fei, weswegen et benn auch keine Arzueimittel gebrauchen wollte, Uebungen in ber Enthaltsamfeit fehr geneigt war, fein Meisch und oft sogar kein Brob aff 3). Ueber sein Baterland, über feine Eltern, über bie Beit feiner Geburt als über verächtliche Dinge gab er feinen Freunden keine

<sup>1)</sup> Ib. 4.

<sup>2)</sup> lb. 8.

<sup>3)</sup> Ib. 1; 5.

Mustunft, obgleich er ben Geburtstag bes Sofrates und bes Platon feierte1). Seine Schuler verehrten ihn als einen Mann, ber über bas gewöhnliche Loos ber Menichen erhaben fei. Die magischen Runfte, welche ein neibischer Schuler bes Ammonios gegen ihn anwendete, fielen auf ihren Urbeber gurud. Als ein agoptischer Prie fter in feiner Gegenwart und mit seiner Bustimmung feis nen Damon zu erscheinen aufrief, erschien ein Gott. Da ibn Amelios aufforberte einem Opfer beizuwohnen, fagte er, fie, bie Gotter, welchen geopfert werben follte, mußten zu ihm kommen, nicht er zu ihnen; über biese rathselhafe ten Worte magten feine Schuler nicht ihn gu Rebe gu ftellen. Diebstähle wußte er ju entbeden, feinen Schulern ihre Gefinnung und ihre Bukunft zu verkunden. Endlich bei seinem Tobe, nachbem er bie letten Worte gesprochen: ich versuche, ben Gott in uns jum Gottlichen im MI ems porzuführen, schlüpfte eine Schlange unter feinem Bette weg und verschwand im Bemauer2). Sollte ein folcher Mann nicht bas Sochste erreicht haben, was bem Denschen erreichbar ift? Porphyrios versichert, bag mahrend ber feche Jahre, welche er beim Plotinos war, biefer viermal ben hochsten Gott geschaut habe und mit ihm vereint gewesen sei3).

Die Schriften bes Plotinos find und, wie es scheint, vollständig ober ziemlich vollständig erhalten worden, boch in einer Gestalt, welche mancherlei Zweifel zurudläßt.

<sup>1)</sup> Ib. 1.

<sup>2)</sup> Ib. 1; 7.

<sup>3)</sup> lb. 18.

Plotinos war im Schreiben sehr nachlassig; was er aufschrieb, oft unter zerstreuenden Umstanden, vermochte er wegen Schwäche seiner Augen nicht noch einmal durchzuslesen; er schried überdies unorthographisch und ohne der Sprache vollkommen mächtig zu sein. Deswegen ertheilte er auch dem Porphyrios den Austrag, seine Schristen in Ordnung zu bringen '). Dieser hat uns nun zwar seine Versahrungsweise dei diesem Seschäfte angegeden, aber in einer sehr räthselhaften Weise. Er sand einzelne wenig unter einander zusammenhängende Bücher vor, die er in sechs Enneaden zusammenstellte nach der Verschiedenheit des Inhalts; die äußere Form der Rede verbesserte er; er fügte Einiges hinzu, was sich nicht näher bestimmen läst?). Diese Ausgade der Plotinischen Schristen ist es wahrscheins

<sup>1)</sup> Ib. 4; 5.

<sup>2)</sup> Ib. zu Ende: ra uer our biblia els et erreadas routor tor ερόπον πατετάξαμεν, τέσσαρα καλ πεντήκοντα όντα. καταβεβλήμεθα δε και εξς τινα αὐτων ὑπομνήματα ἀτάκτως δια τους επείξαντας ήμας εταίρους γράφειν, είς απερ αυτοί την σαφήνειαν αύτοῖς γενέσθαι ήξίουν. άλλά μην καλ τὰ κεφάλαια αὐτών πάντων, πλήν τοῦ περί τοῦ καλοῦ, διὰ τὸ λείψαι ήμιν, πεποιήμεθα κατά την γρονικήν ξκόοσιν τών βιβλίων άλλ έν τούτφού τα πεφάλαια μόνον καθ έπαστον έχχεϊται τών βιβλίων. άλλά και ξπιχειρήματα, α ώς κεφάλαια συναριθμεϊται. νυνί δε πειρασόμεθα ξεαστυν τῶν βιβίων διερχόμενοι τάς τε στιχμάς αὐτών προςθείναι και εί το ήμαςτημένον εξη κατά λέξιν διορθούν καλ δ τι αν ήμας άλλο αινήση, αὐτό σημαίνει το ξργον. Sind bie ὑπομνήματα bem Werke einverleibt? Bas find die zewähaua, welche vom Buche über bas Schone fehlen? mas bie enexeionuara? Porphyrios spricht, als wollte er jest erft an bie Ausgabe im Einzelnen geben; er mar aber, als er bas Leben bes Plot. feinen Berten vorfeste, icon über 68 Jahre alt (ib. 18.); follte er fo lange mit seiner Ausgabe gezogert baben ?

lich, welche wir noch jetzt besitzen. Doch wird in einer alten Anmerkung zu ihr eine andere Ausgabe erwähnt, veranstaltet vom Eustochios, einem Schüler bes Plotinos, welcher bis zu bessen Tode bei ihm blieb, und diese Ausgabe wich in der Abtheilung der Bucher von der Ausgabe bes Porphyrios ab.). Auch Amelios besaß die Schriften des Plotinos und verbreitete sie.).

Die Darstellungsweise bes Plotinos sinden wir sehr ungleich. Seine Vertrautheit mit den Platonischen Schriften verkündet sich nicht selten in der Külle des Ausdrucks. Aber auch eine sleißige Beschäftigung mit den Schriften des Aristoteles möchten wir seiner Rede ansehen. Sie wird erstannt nicht nur in einzelnen Kunstwörtern, sondern auch in der häusig hart abbrechenden und zerrissenen, mehr and beutenden, als ausstührenden Schreibart. Porphyrios sand in den Schriften seines Lehrers mit Recht viele Gedanken der stoischen Schule<sup>3</sup>) und wir werden nicht weniger Verzanlassung haben eine große Aehnlichkeit zwischen ihm und den orientalissrenden Philosophen früherer Zeit in Gedansen

<sup>1)</sup> Ennead. IV, 4, 29. Dies ist merkwürdig, weil es nach ber Angabe bes Porphyrios scheinen sollte, als wenn Plotinos die Büchereintheilung selbst angegeben hatte. Ereuzer meint sogar, daß unsere jetige Becenston eine Mischung ber porphyrischen und der eustschischen sei. Bergl. annot. in Plot. p. 79 sq.; p. 202. Was er dasür beidringt, scheint mir doch seine Vermuthung nicht hinlanglich sicher zu stellen. Die neue Ausgabe Creuzer's (Oxon. 1835) leistet zwar vortresstiche hälfe für eine große Zahl von Stellen, welche in der sehr incorrecten Vaseler Ausgabe kläglich bestellt waren, doch gesteht auch Creuzer ein, daß in unserem Tert viele unheilbare Fehler steden.

<sup>2)</sup> Longin. ap. Porphyr. v. Plot. 13; 14; 15.

<sup>3)</sup> V. Plot. 8.

ten und Benbungen ber Rebe ju bemerken. Nicht mit Unrecht ift über bie Dunkelheit feiner Schriften geflagt worben, welche nicht allein in ber Richtung feiner Geban-Ben gegrundet ift, sonbern ebenso oft in seiner Sucht, mus sige Unterscheidungen aufzujagen, in der Berworrenheit seiner Schreibart, welche ben Gebanken oft kaum abnen und felbft ben grammatischen Bufammenhang nur errathen Ueberbies erschwert bie Bermischung verschiebenartiger wissenschaftlicher Elemente, welche wir bei ihm fin= ben, es nicht wenig ben Raben feiner Bebanken zu verfolgen. Doch kann nicht geleugnet werben, baß fast alle seine Teugerungen auf einen Mittelpunkt seiner Lehre fich beziehen, ja baß fie faft biefen Mittelpunkt allein barguftellen suchen. Leiber ein vergebliches Beinuben, benn bie fer Mittelpunkt ift nicht barftellbar, wie Plotinos felbft anerkennt. In biefer qualenben Unftrengung, bas Unerreichbare zu erreichen, gleichen feine Schriften ber Arbeit ber Danaiben, welche bie Natur bes Fluffigen nur baburch barftellt, bag fie ihr immer wieber entfchlipft. Der Kreis, über welchen fie fich ausbehnen mochten, gieht fich immer wieber in einen Punkt ausammen. Man bat über bie buntle Rurge bes Plotinos geklagt; fie ift im Ginzelnen porhanden; im Sangen aber ift er viel zu weitschweifig, weil er unzähligemal ansett etwas zu fagen, was er nicht fagen tann. Seine Schriften find voller Wieberholungen. Doch es gibt auch Theile feiner Schriften, welche ben Mittelpunkt feiner Lehre verlaffen und mit barftellbaren Gegenftanben fich beschäftigen. Diese bangen meiftens nur febr Loder mit bem Beifte feiner Lehre gufammen; fie tonnen als Abschweifungen von seiner eigentlichen Absicht betrachtet

werden; es ist darin eine schwache Erinnerung; an die alte leberlieferung, welche er aus den besseren Zeiten der grieschischen Philosophie empfangen hatte. In ihnen ist seine Darstellung matt und nahert sich der Geschwähigkeit des Alters, welche wir überhaupt in der Neu-Platonischen Schule herrschend sinden. Mit diesen Theilen werden wir nur wenig zu thun haben.

Bir muffen hierbei noch Giniges über fein Berhaltniß zur früheren Philosophie und zu den Meinungen feiner Beit erwähnen. Im Allgemeinen mochte er fich als einen Platonifer barftellen. Done Mennung feines Das mens fpricht er vom Platon als bem wahren Philosophen, beffen Lehre auszulegen er fich zum Geschaft mache 1). 3war findet er zuweilen Gebanken beim Platon ausgebrudt, welche er nicht billigt; er will aber nicht zugeben, baß Platen solche Gebanken wirklich gehegt hatte 2). Das Lare seiner Auslegung hilft ihm über bergleichen Schwierigkeiten leicht hinmeg. Die Lehre, welche er über bie brei überfinntichen Grunde alles Dafeins aufgestellt hatte, fieht er nicht für etwas Neues an, sonbern in ben Platonischen Schriften ift fie enthalten, wenn auch nicht vollig entwikkelt3). Und man kann fich nicht wundern, daß er biefe Lehre beim Platon finbet, ba er nicht ansteht, fie auch

<sup>1)</sup> Ham, III, 9, 1 in.

<sup>2)</sup> VI, 6, 4; 8.

<sup>3)</sup> V, 1, 8. και είναι τοὺς λόγους τούςδε μὴ καινούς, μήδε νῦν, άλλα πάλαι μὲν εἰρῆσθαι μὴ ἀναπεπταμένως, τοὺς δὲ νῦν λόγους ἐξηγητὰς ἐκείνων γεγονέναι, μαρτυρίοις πιστωσαμένοις τὰς δόξας ταύτας παλαιὰς είναι τοῖς αὐτοῦ τοῦ Πλάτωνος γράμμασιν. Διε Βεί[piel feiner willfurlichen Außlegung f. III, 5, 5.

bem Parmenibes, bem Angragoras, bem Berakleitos unb Empebolles, bem Pothagoras und Pheretybes beizulegen; wundern muß man fich nur, daß er anerkennt, Aristoteles fei ihr nicht ganz gunftig gewesen, wiewohl er wesentlich auf biefelben Gebanken geführt worben 1). Man fann hierin wohl eine Reigung finden, die Platonische Lehre mit ber Aristotelischen in ben wesentlichsten Punkten auszugleichen, aber sonft find boch seine Untersuchungen nicht felten ausbrucklich gegen bie Ariftotelische Lebre gerichtet. Er bestreitet sie in vielen Punkten, fast in allen benen, welche noch als unterscheibenbe Lehren ber peripatetischen Schule ju feiner Beit anerkannt maren 2), nur nicht in ber Lehre von ber Ewigkeit ber Welt, welcher er beiftimmte. Bon abnlicher Art ift auch fein Berbaltnig gur ftoischen Schule. Biele ursprunglich ftoische Begriffe, welche fcon Gemeingut ber griechischen Bilbung geworben waren, gebraucht er ohne Scheu, bestreitet aber boch mit größestem Eifer die Hauptpunkte ber ftoischen Philosophie, mit beren Geifte er fich freilich wohl noch weniger, als mit bem Geifte ber Platonischen und Aristotelischen Philosophie befreunden konnte. Ihre Lehre von ber finnlichen Grund: lage unferer Wiffenschaft, ihren Materialismus behandelt er als offenbare Ungereimtheiten, welche alle mahre Berhaltniffe umkehrten, bas Nicht-Geienbe bem Seienden vorfetten und bas Lette zum Erften machten 3). Dagegen zeigt er fich ben Meinungen geneigt, welche in orientalis

<sup>1)</sup> V, 1, 8; 9. Die Angabe ift fehr unbestimmt ausgebruckt.

<sup>2)</sup> Beispiele findet man I, 4, 6; 7; 15; III, 7, 8; IV, 2, 1; VI, 1, 3 ff.

<sup>3)</sup> VI, 1, 26.

schen Lehren Philosophie suchten. Go wie wir fcon bemerkt haben, daß er bei ben Indern bie tiefere Beisheit ju finben hoffte, fo glaubte er auch, baf in ben Symbolen ber agyptischen Priefter größere Beisheit verborgen fei, als in ber Untersuchung griechischer Wiffenschaft ausgesprochen worden '). Dieselbe Richtung führt ihn benn auch zu Deutungen ber alten Mythologie, in welchen er bem Platon und ben altern Theologen folgen will, welche aber einen ftarten Geschmad ber Theofrafie an fich tra: gen 3). Er schließt fich in biefem Theile feiner Lehre an bie vermeinte Platonische Lehre von ben oberften Grunden alles Daseins und von ben Gestirnen als geworbenen Sottern an 3), ift aber nicht geneigt, barin fich ju febr ju vertiefen; benn er betrachtet bie Berufungen auf bie Dip: thologie nur als Bulfsmittel bes Beweises fur bie Schwadern, welche fich vom Sinnlichen noch nicht frei gemacht haben '), ift ber Meinung nicht holb, bag bie Gotter burch Gebete bewegt werben tonnten 1), und flimmt benen nicht bei, welche aus bem Ginfluffe ber gottlichen Geftirne auf bie Regierung ber Belt ber Aftrologie gunftige Folgerungen gezogen hatten b), obwohl er nicht leugnen will, baß Alles in ber Welt als Borzeichen und als vorbezeichnet betrachtet werben konne wegen bes allgemeinen Busammenhanges aller Dinge, in ben felbft bie herrenlose Qu-

<sup>1)</sup> V, 8, 6.

<sup>2)</sup> III, 6, 8; V, 1, 4; 7; 8, 12; 13.

<sup>3)</sup> V, 1, 2.

<sup>4)</sup> IV, 7, 15.

<sup>5)</sup> IV, 4, 42.

<sup>6)</sup> III, 1, 5; 6; IV, 4, 30 ff.

gend eingewebt werben muffe '). Mochte er nun auch in folden einzelnen Punkten bem bereinbrechenden Aberglauben fich entgegenseten, so gibt er ihm boch in ande ren Punkten nach, wie schon aus mehrern Bugen seines Lebens hervorleuchtet. Nicht genug, bag er in ber Weise alter Religionen Erscheinungen ber Gotter und Damonen annimmt, genau über ben Unterschied ber Gotter und Damonen uns zu unterrichten weiß, verschiebenen Arten ber Beisfagung unterscheibet und eine nicht geringe Ehrfurcht gegen bie Mufterien beweift 2), auch bie verschiebenen Urten ber Magie und sonftiger Zauberkunfte, obwohl er fie nicht in allen Studen billigte und ihre Macht nur für beschränkt bielt, findet er mit seiner Philosophie vereinbar; er glaubt fie aus allgemeiner Sympathie aller Dinge in ber finnlichen Welt rechtfertigen zu konnen; benn unter biefen Dingen find überall Liebe und haß unter einander wirksam und bas ganze praktische Leben ift baber ber Bauberei unterworfen 3).

Man sieht hieraus, wie er bas praktische Leben mit einiger Geringschätzung ansah; bas theoretische Leben gilt ihm bei weitem mehr. Wenn nun Temand hieraus zu schließen bewogen werden sollte, bag bei manchen Schlak-

<sup>1)</sup> IV, 4, 89.

<sup>2)</sup> I, 6, 7; III, 1, 3; 5, 6; VI, 9, 11. Das Schauen namlich bes Einen wird auf die Mpfterien bezogen.

S) Segen bie Magie ber Gnostiter spricht er II, 9, 14; bie Magie hat ihm über bie Glückseligkeit bes Weisen und über bas Theoretische keine Gewalt; sie bezieht sich nur auf bas äloyor, nicht auf bas loyindr ber Seele. I, 4, 9; IV, 4, 48; 44. Dagegen für ben Einstuß ber Magie auf bas praktische Leben. IV, 3, 13; 4, 26; 40; 43. παν γαρ εδ πρός ällo γοητεύεται υπ' ällou. Ib. 44.

ken ber Beit, wie ein Jeber bergleichen mit sich zu führen pflegt, boch ber Rem feiner Lehre wahrhaft philosophisches Gehalts gewesen sei, ber wurde vor allen Dingen bie Geståndnisse bes Plotinos setbst zu beseitigen haben. vernehmen fie in feinen Meußerungen über bie Wiffenfchaft. Fragen wir zuerft, was er ber sinnlichen Wahrnehmung und Borftellung für ein Geschaft in ber Ausbildung uns fers Dentens angewiesen habe, so boren wir zwar einige Meußerungen, welche fie begimfligen. Er betrachtet bie Bahrnehmung als einen Boten, welcher und etwas verkundet, was der Beurtheilung bet Vernunft unterworfen werden foll '); er erblickt in ihr nicht ein Leiben, fonbern ein Thun ber Seele; fo wie bie Erinnerung, fo ift auch bie Bahrnehmung nicht eine Schwache, sonbern eine Starte Das Wahrnehmenbe ift gewiffermaffen ein ber Seele 2). beurtheilendes Bermogen und die Wahmehmungen find bunkle Gebanken ber überfinnlichen Welt, fo wie die Gebanten ber übetfimlichen Belt flare Babinehmungen fein sollen 3), eine Lehre, welche wieklich gar nicht weit von ber floischen absteht. Aber wenn wir nun bagegen feinen Saf aller Bermifchung ber Seele mit bem Rorperlichen und mit der sinnlichen Wahrnehmung unaufhorlich sich aussprechen boren, so konnen wir in Bahrheit nicht anbers urtheilen, als bag jene eben angeführten Sage ihm nur aus der Platonischen Lehre berübergefloffen find, in welcher fie auch nicht recht ficher fteben, ohne bag er fie in

<sup>1)</sup> V, 3, 3,

<sup>2)</sup> IV, 6, 2; 3.

<sup>3)</sup> IV, 3, 23; VI, 7, 7 fin. ώςτε είναι τὰς αλόθήσεις ταύτας άμυθράς νοίσεις, τὰς δὲ ἐπεῖ νοήσεις ἐναργεῖς αλοθήσεις.

vollem Ernfte gemeint batte. Ihm ift bie Seele nur zur Strafe im Rorper; nur gur Strafe nimmt fie bas Rorverliche wahr 1). Er betrachtet bie Bahrnehmung nur als ein Gewahrwerben bes Meußern; benn felbst wenn Juneres wahrgenommen werben follte, fo wird bies nur ein bem Rorper Immerliches fein, welches fur bie Seele boch wieber nur etwas Menferes mare "); in biefem Sinne aufgefaßt, kann ihm aber bie Bahrnehmung gar keinen Berth haben fur bie Erkenntnig ber Bahrheit, ba ihm alle Erkenntniß, wie wir spater feben werben, nur bas Innere und Geistige auffaßt, bas Teugerliche aber nur Schattenbild und nichts Bahres ist 3). Die, welche ber Bahrneb: mung trauen, gleichen benen, welche Traume fur Babebeit halten; die Empfindung kommt nur der schlafenden Seele zu; was von ber Seele im Korper ift, bas schlaft; ihr wahres Erwachen ist ihre vollige Trennung vom Kor-Rur ein Leiben und eine schwere Rothwendigkeit für die Seele ift die Bahrnehmung, hervorgebend aus ber allgemeinen Sympathie ber Dinge in ber Belt '), wo-

IV, 3, 24. ἔχουσαι δὲ (sc. al ψυχαί) τὸ σῶμα καὶ τὸ ἀντιλαμβάνεσθαι τῶν σωματικῶν κολάσεων ἔχουσιν.

<sup>2)</sup> V, 3, 2. τὸ μὲν οὖν αἰσθητικὸν αὐτῆς (εc. τῆς ψυχῆς) αὐτόθεν ἂν φαϊμεν τοῦ ἔξω μόνον εἶναι καὶ γὰς εἰ τῶν ἔντόθον, ἔν τῷ σώματι γιγνομένων συναίσθησις εἴη, ἀλλὰ τῶν ἔξω ἐαυτοῦ καὶ ἐνταῦθα ἡ ἀντίληψις.

<sup>5)</sup> V, 5, 1. τό γε γιγνωσπόμενον δι' αλοθήσεως τοῦ πράγματος εἴδωλόν ἔστι καλ οὐκ αὐτὸ τὸ πράγμα ἡ αἴσθησις λαμβάνει, μάνει γὰρ ἔκεῖνο ἔξω. II, 6, 1. εἴδωλα γὰρ καὶ οὐκ ἐληθή.

III, 6, 6. καὶ γὰς τὸ τῆς αἰσθήσεως ψυχῆς ἐστὶν εὐδούσης ὅσον γὰς ἐν σώματι ψυχῆς, τοῦτο εὕδει. IV, 4, 23.

<sup>5)</sup> ΙΝ, 5, 3. τούτο γαρ ξοικε και το αλοθάγεσθαι όπωσουν

mit fie benn unter benfelben Begriff fällt, aus welchem bie Bezauberung abgeleitet wurde.

Sollte er nun in Diefer Berachtung ber Bahrnehmung uns weiter zu geben scheinen als Platon, so wird uns solches noch mehr in bie Augen fallen, wenn wir bas betrachten, was in unferm Denken an die Babrnehmung fich anschließt. Die Borstellungen find von dieser Art; bie Seele, meinte baber Plotinos, follte von ihnen fich befreien, benn fie führten nur jur Auffaffung bes Aeu-Bern '). Die Erinnerung an bas früher Erfahrene, felbft an ihre guten Thaten foll ber Seele immer mehr verschwinden, je bober fie fleige?). Dit biefen simulichen Elementen unferer Borftellungsweise find num aber bem Plotinos auch die Rede und. das verkandige Denken (doγίζεσθαι, λογισμός, διάνοια) auf bas Genaueste verbunben, und baber trifft auch biefe baffelbe verwerfenbe Urtheil, was über jene gefällt wurde. Im himmel bedürs fen bie Seelen ber Borte nicht 3); bort ift tein verftanbiges Denken und nicht bas Bernunftige (dozenow) in unferm Sinne '); fcwach ift bie Bernunft, welche gu ihrer Gelbfigenugsameeit ber verftanbigen leberlegung bebarf ). Buweilen treten wohl Milberungen biefes verwerfenben

είναι, ὅτι συμπαθές τὸ ζῷον τόθε τὸ πᾶν ξαυτῷ. — — τοῦτο δὲ οὐ κατὰ σώματος πάθημα, ἀλλὰ κατὰ μείζους καὶ ψυκικὰς καὶ ζῷου ένὸς συμπαθοῦς ἀνάγκας.

<sup>1)</sup> I, 4, 10; V, 8, 2.

<sup>2)</sup> IV, 8, 82.

<sup>3)</sup> IV, 3, 18.

<sup>4)</sup> VI, 7, 9.

<sup>5)</sup> IV, 3, 18.

Urtheils hervor, wie wemi Motinos bie Platonifthe Anficht von ber Dialettit verfolgt, bag fie burch Erforfchung und Berbinbung ber Unterfciebe jum oberften Begriff, jum Einen, auffleige, bag fie auch bas tenne, was ein Urtheil genammt werbe; wenn er auch ber thechlen Bernuttft ein Zusammenwerfen aller Unterschiebe nicht gestatten will, ja wenn er fogen bas verftappine Denten als ben Beg gur mabren und fittlichen Einficht bezeichnet, indem er bem verstandig Bentenden jum Ginfichtigen baffelbe Berhaltnif anweift; in welchem ber Bernenbe gu Miffenben fleht."); aber alle biefe Milberungen werden burch Bestimmungen gebruckt, welche und nicht werkennen laffen, wie gering Plotimos bas wiffenschaftische Denten achtet. : Wie foll bie Dialettier: Witerficheibungen und Berbinbungen handhaben, wenn ihr perhoten wird. Sigs oder Urtheile (nobraerc) gwigebrauchen ?)? Bir gelaugen nichtigen wahren Sinficht, weil wir die Wiffenschaft für Lehrsche und für ein Bus fammentragen won Artheilen balten, was boch nicht eins mat die hiefige, die irdiche aber weltliche Wiffenschaff fon foll 3). Noch viel wenigek als has untheil ift ber Beweis für die Wissenschaft branchbar ). Diesens verständigen

<sup>1)</sup> IV, 4, 12. το γὰρ λογίζεσθαι τί ἄλλο ἄν εῖη ἢ τὸ ἐψίεσθαι εὐρεῖν φρόνησιν καὶ λόγον ἀληθη καὶ τυγχάνοντα νοῦ τοῦ ὅντος; ὅμοιος γὰρ ὁ λογιζόμενος → τῷ μανθάνοντα εῖς γνῶσιν. ζητεῖ γὰρ μαθείν ὁ λογιζόμενος; ὅκερ ἦδη ἔχων φρόνιμος. Μαπ νετβίτίψε ἡικτικί I, Β, 5. φρόνησιν μὲν περὶ τὸ ὄν, νοῦν δὲ περὶ τὸ ἐπεκεινα τοῦ ὅντος....

<sup>2)</sup> I, 3, 4; 5; 8, 2.

<sup>3)</sup> V, 8, 4. άλλ' ήμεις εὶς σύνεσιν οὐα ἤλθομεν, ὅτι καλ τὰς ἐπιστήμας θεωρήματα καὶ συμφόρησιν νενομίκαμεν προπτάσεων εἶναι. τὸ δὲ οὐδ' ἐν ταῖς ἐνταῦθα ἐπιστήμας.

<sup>4)</sup> V, 5, 1 und fonst ungablige Mal.

Denken klebt einmal ber Makel an, nur auf das Sinnsliche, das Aeußere oder auf das, was aus der Vernunft herausgegangen ist, sich zu beziehen 1); so gewährt es nur eine Meinung, eine Ueberredung, eine Wissenschaft des Sinnlichen, d. h. der Bilder, aber nicht der Wahrheit 2). Das Zeitliche stellt es dar, aber das Zeitliche soll nicht etwa das Ewige uns offenbaren, sondern die Zeit will in ihrer Zerstreuung das bleibende Wesen der Ewigkeit verzbergen 3).

Num setzt Plotinos aber boch, wie schon vorher anzgedeutet wurde, eine Wissenschaft, welche wir hier besitzen können, nicht der Bilber, sondern der Wahrheit, nicht in Sätzen und Worten, sondern in der Bereinigung mit den wahren Gegenständen (πράγματα, ὄντα) ). Diese wird denn einer höhern Krast zusallen mussen als dem verstänzigen Denken. Plotinos bezeichnet diese Krast wohl mit dem Namen der Vernunft oder des vernünstigen Denkens (νόησις). Ihr kommt die höhere Selbsterkenntniß zu, welche unterschieden werden muß von der Selbsterkenntniß des Verstandes, wenn dieser sein Denken denkt; sie ist die Erkenntniß, welche die Vernunft von ihrem eigenen Wes

<sup>1)</sup> V, 3, 1; 2. τὸ ở ἐν αἰτῆ (εc. τῆ ψυχῆ) λογιζόμενον παρὰ τῶν ἐκ τῆς αἰσθήσεως φαντασμάτων παρακειμένων τὴν ἐπίκρισιν ποιούμενον καὶ συνάγον καὶ διαιροῦν ῆ καὶ ἐπὶ τῶν ἐκ τοῦ νοῦ ἰόντων ἐφορῷ οἰον τοὺς ιὐπους.

<sup>2)</sup> V, 8, 6. και γὰρ ἡ μὲν ἀνάγκη ἐν νῷ, ἡ δὲ πειθὰ ἐν ψυχῷ. — - ἐπεὶ δὲ ἐνταῦθα γεγενήμεθα, πάλιν αὖ καὶ ἐν ψυχῷ πειθὰ τινα γενέσθαι ζητοῦμεν, οἶον ἐν εἰκόνι τὸ ἀρχέτυπον θεωρεῖν ἐθέλογτες. Ib. 9, 7.

S) I, 4, 7.

<sup>4)</sup> V, 9, 13.

Gefc. b. Phil.

sen hat und in welcher sie erkennt, daß sie selbst die Wahrheit und das Wesen des Menschen ist. Diese Erkenntnis wird nicht durch Beweis gewonnen, noch durch irgend
eine Vermittelung, nicht so, daß die Gegenstände ausserhald des Erkennenden dleiben, sondern so, daß alle Verschöedenheit zwischen Erkennendem und Erkanntem ausbort;
sie ist ein Schauen der Vernumft in sich selbst; nicht wir
schauen die Vernumft, sondern die Vernumst schaut sich.
Auf andere Weise kann man nicht zu ihrer Erkenntniß
kommen. Was die übersinnliche Wahrheit ist, weiß der,
welcher sie sieht.

Dieses Schauen der Vernunft in sich selbst haben wir schon früher beim Philon gefunden; Aehnliches hatte auch Rumenios von der Vereinigung der Seele mit der Vernunft gelehrt; Plotinos aber überdietet seine Borganger. Dieses reine vernünstige Denken genügt ihm noch nicht. Es gibt noch etwas Höheres, als die Vernunst, das, aus welchem sie stammt, was Plotinos das Erste ober auch das Eine oder das Gute zu nennen psiegt; dieses zu schauen treibt ihn seine Sehnsucht an und vor diesem Schauen verliert denn auch das vernünstige Denken und das Schauen der Vernunst seinen Werth. Es scheint ihm nicht genug, daß in der Selbstanschauung, welche die Vernunst von sich hat, sie mit dem Angeschauten ganz

<sup>1)</sup> V, 8, 4.

V, 3, 3; 8; 5, 1. Merkwarbig ift es, baß bem rows in ber letteren Stelle ein δοξάζειν zugeschrieben wird, so wie auch wohl bas Schauen ein αλοθάνεσθαι παρόντος heißt. V, 3, 4. Es kann bies zeigen, wie wenig sicher ber Sprachgebrauch beim Plotinos ist. Man vergl. über b. Schauen bes Guten I, 6, 7.

eins ift; barin, furchtet er, mochte noch eine Bewegung, eine Berschiebenheit bes Schauenben und bes Geschauten, so wie ber intelligibeln Begriffe, welche ber Platonischen Ibeenwelt wefentlich zu fein scheinen, fich verborgen halten. Unfer vernünftiges Denken lehnt fich an Begriffe und Begriffserklarungen an, biefe aber ift Plotinos weit entfernt mit bem Platon fur bie wahre Grundlage ber vollkom= menen Ginficht ju halten; fie haben ju viele Gemeinschaft mit bem verftanbigen Denken und mit bem Sinnlichen; daher rath er vielmehr in das Begrifflose fich zu fluchten. Die Geele, meint er, furchte fich thorichter Beise nichts ju baben und zu wiffen, wenn fie in bas Begriff= und Formlose gelange, aber biefe Furcht treibe fie nur bem Sinnlichen anzuhangen '). Sie muffe fich aber entschließen, jeben Begriff und jede Erkenntniß aufzugeben, wenn fie zu bem Ersten gelangen wolle; benn bas Eine ift eine unbegreifliche Kraft 2); wir muffen uns frei machen von ber Mannigfaltigkeit ber Gebanken, welche uns nur jum Sinnlichen führt, so wie von jeber Rebe; benn es geht bas, was über Alles ift, auch über die Rebe und über die ehrs wurdigste Bernunft; wir widersprechen und, wenn wir

<sup>1)</sup> VI, 9, 8. άλλ' ἔστιν ἡμῖν γνῶσις εἰδεσιν ἐπερειδομένη, δσφ σ ἄν εἰς ἀνείδεον ἡ ψυχὴ ἔη, ἐξαδυνατοῦσα περιλαβείν τῷ μὴ ὀρίζεσθαι καὶ οἰον τυποῦσθαι ὑπὸ ποικίλου τοῦ τυποῦντος, ἐξολισθάνει καὶ φοβεῖται, μὴ οὐδὲν ἔχη διὸ κάμνει ἔν τοῖς τοιούτοις καὶ ἀσμένη καταβαίνει πολλάκις ἀποπίπτουσα ἀπὸ πάντων μέχρις ἄν εἰς αἰσθητὸν ῆκοι ἐν στερεφ ὥςπερ ἀναπαυομένη. 1b. 7, 82. ἀρχὴ δὲ τὸ ἀνείδεον.

<sup>2)</sup> V, 3, 13; 14. οὐδὲ γνῶσιν, οὐδὲ νόησιν ἔχομεν αὐτοῦ. Ib. 4, 1; VI, 2, 17 ff.; 8, 8; 9, 5; 6.

von ihm etwas aussagen; nur burch ein unmittelbares Schauen, nur burch Gegenwart konne es gewonnen werben, welche beffer ift als Wiffenschaft, benn alle Wiffenschaft ift Bielheit und nicht bie mahre Einheit, welcher allein bas Gute zukomme '). Wenn Jemand zu biesem Schauen gelangt ift, so verachtet er felbst bas reine Denfen, welches er sonft liebte, weil boch biefes Denken nur eine Bewegung war?). Es wird also bas Denken und bie Wiffenschaft hierburch gang nur zu einem Mittel herabgesett, wenn es auch tauglich sein sollte, uns zum Schauen bes Einen zu führen. Plotinos wirft fich felbft bie Frage auf, warum er benn boch in Worten und in Lehren über biefes Schauen ober bies zu Schauende fich auslaffe; er findet bies aber nothig, um aus Worten gum Schauen anzuregen, fo wie man Jemanbem ben Beg zeige. Die Unterweisung gebe nur bis gum Bege und gur Reife, bas Schauen aber felbft fei bas Werk beffen, welcher schauen wollte. Bon solchen Reben erregt, moge man es ergreifen; alsbann werbe man feben, bag man es nicht ausbruden konne; man werbe nicht wagen auszusprechen. wie es uns geschah. Plotinos zogert nicht so lange, als Philon, uns biefes Schauen zu versprechen. Wir brauchen nur schauen zu wollen, benn bas Erfte, ber Urgrund aller Dinge ift uns Allen nabe, von keinem entfernt; wir

VI, 9, 4 in. γίνεται δὲ ἡ ἀπορία μάλιστα, ὅτι μηδὲ κατα ἔπιστήμην ἡ σύνεσις ἐκείνου, μηδὲ κατὰ νόησιν, ὅςπερ τὰ ἄλλα νοητά, ἀλλὰ κατὰ παρουσίαν ἐπιστήμης κρείττονα κτλ.

Ib. 7, 85 in. οὐτω δὲ διαπείται τότε, ὡς παὶ τοῦ νοεῖν παταφρονεῖν, ὓ τὸν ἄλλον χρόνον ἠσπάζετο. ὅτι τὸ νοεῖν πίνησίς τις ἦν, αὕτη δὲ οὸ πινεῖσθαῦ θέλει.

brauchen nur abzuwersen, was uns von ihm zurückhalt, was uns beschwert und nicht auffliegen läßt zur Hohe. Alles Fremdartige sollen wir ablegen und allein, einsam zu ihm kommen. Nachdem wir ganz wieder geworden sind, wie wir waren, als wir von ihm gingen, werden wir ihn schauen. Es ist dies nicht unser Werk, sondern bas Gute schaut sich selbst in unserer Vernunst; diese ist eine Materie, welche im Schauen dem Geschauten sich hinzgibt 1).

Damit sind wir nun wirklich an das außerste Ziel der Mystik?) gelangt, in welche wir uns nicht gern tiefer einlassen möchten, als nothig ist. Doch können wir nicht vermeiden, hier noch Einiges über die mystischen Gessichte des Plotinos zu erzählen. Wir erwähnen, daß er behauptet, oftmals selbst das gepriesene Schauen des Göttlichen und die pollige Einigung mit ihm erfahren zu ha-



<sup>1)</sup> IV, 4, 2; V, 8, 8; VI, 7, 16. βλέπων δὲ αὐτὰ μετὰ φωτός, παρὰ τοῦ δύντος ἐκεῖνα καλ τοῦτο κομιζόμενος κιλ. Ib. 8, 19. λαμβανέτω τις οὖν ἐκ τῶν εἰρημένων ἀνακινηθεὶς πρὸς ἐκεῖνο ἐκεῖνο αὐτὸ καλ θεάσεται καλ αὐτὸς οὐχ δσον θέλει εἰκεῖν δυνάμενος. — — οὐδ' ᾶν τολμήσειε τις ἰδῶν ἔτι τὸ ὡς συνέβη λέγειν. Ib. 9, 4. ἀλλὰ λέγομεν καλ γράφομεν πέμποντες εἰς αὐτὸ καὶ ἀναγείροντες ἐκ τῶν λόγων ἐπὶ τὴν θέαν, ὡςπερ ὁδὸν δεικνύντες τῷ τι θεάσασθαι βουλομένω μέχρι γὰρ τῆς ὁδοῦ καὶ τῆς πορείας ἡ δίδαξις, ἡ δὲ θέα αὐτοῦ ἔργον ἤδη τοῦ ἰδεῖκ βεβουλημένου. — — οὐ γὰρ δὴ ἄπεστιν οὐδενὸς ἐκεῖνο, καὶ πάντων δέ, ὡςτε παρὸν μὴ παρεῖναι. — — ὅταν οῦτως ἔχη, ὡς εἶχεν, ὅτε ἡλθεν ἀπ' αὐτοῦ, ἤδη δύναχαι ἰδεῖν, ὡς πέφυχεν ἐκεῖνος θεατὸς εἶναι.

I, 6, 8. άλλὰ ταῦτα πάντα ἀφεῖναι δεῖ καὶ μὴ βλέπειν, ἀλλ' οἶον μύσαντα ὄψιν ἄλλην ἀλλάξασθαι καὶ ἀνεγεῖραι u., ἣν ἔχει μὲν πᾶς, χρῶνται δὲ ὀλίγοι.

ben '); bag er biefe Buftanbe als einen Enthuffasmus, als eine Begeisterung vom Apollon ober von ben Rufen, als eine Truntenheit ber Geele beschreibt ?). Die Geele lebt ba nicht mehr, sonbern ift über bas Leben hinaus gehoben; fie benft nicht, sonbern ift uber bem Denten; fie ift nicht mehr Seele, nicht mehr Bernunft, fonbern bas ift fie geworben, was fie schaut und in welchem weber Leben, noch Denten ); frei ift fie von jeber Form, ihrer eigenen fowohl, als auch ber vernunftigen Form, von jedem von ber Bernunft Erkennbaren, von jebem anbern Guten als bem Erften; wenn fie fich berausbeugt aus ben gegenwartigen Dingen, so erscheint ihr plotlich bas Erfte gegenwärtig, nichts ift zwischen ihm und ihr, beibe find nicht mehr zwei, sonbern eins 1). Nicht eigentlich ein Schauen ift bies, sonbern man ist ein Anberer geworben 5); man schaut fich einen Gott geworben ober vielmehr nicht geworben, fondern seiend und jest nur als solcher fich offenbar werbenb; benn niemals find wir von Gott getrennt, felbft wenn uns bie Natur bes Korpers an fich gezogen bat, sondern eins athmen und bleiben wir was er uns barbietet; niemals tritt er von uns zurud, sonbern immer bleibt

<sup>1)</sup> IV, 8, 1 in.

<sup>2)</sup> V, 3, 14; 8, 10; VI, 7, 85; 9, 11.

S) VI, 7, 35. διὸ οὐδὲ κινεῖται ἡ ψυχὴ τότε, ὅτι μηθ ἐκεῖνο, οὐδὲ ψυχὴ τοκυν, ὅτι μηθὲ ζῷ ἐκεῖνο, ἀλλὰ ὑπὲρ τὸ ζῆν οὐδὲ νοῦς, ὅτι μηδὲ νοεῖ, ὁμοιοῦσθαι γὰρ δεῖ, νοεῖ δὲ οὐδ' ἐκεῖνο, ὅτι οὐδὲ νοεῖ (νοεῖται?). Ratūtich bleibt Plotinos biejen Sagen nicht immer getreu. S. VI, 9, 19.

Ib. 84. ἰδοῦσα δὲ ἐν αὐτῆ ἔξαίφνης φανέντα, μεταξὺ γὰρ οἰδέν, οὐδ' ἔτι δύο, ἀλλ' ἕν ἄμφω. V, 3, 17.

VI, 9, 10. τάχα δὲ οὐδὲ δψεται λεπτέον — - άλλ' οἶον ἄλλος γενόμενος καὶ οὐκ αὐτός. Ib. 11.

er uns gegenwartig '). Wir haben bas Eins, wenn wir es auch nicht sagen 2).

Man kann fich berüber wundern, daß Plotinos in solchen und in vielen andern abnlichen Reben weitlauftig über bas Schauen bes Gins fich ausläßt als über eine Sache, über welche ein jedes Wort verloren ift, weil fie anerkanntermaßen nicht ausgesprochen werben fann. Rach seiner Lehre batte er barauf fich beschränken sollen, uns aufzufordern, bies Schauen in uns zu vollziehen, nachbem wir Alles abgelegt hatten, was frembartig und ftorend ums auflebt, nachbem wir in ben vorigen Stand und wieberbergeftellt. Diefe Bereinfachung tonnite er beschreiben, wie er es in zahlreichen Källen thut.3); wenn er aber barüber hinausging, wenn er sogar in bejahender Weise über bas Schauen und über bie Einigung mit bem Ginen fich aussprechen wollte, so konnte er ber Gefahr nicht entgeben, fich felbft zu wibersprechen. Um ftareften treten biese Biberspruche ba hervor, wo er von ber Wandelbarkeit unseres Shauens fpricht, obgleich er fonft ber Geele in ihrer Ber-



<sup>1)</sup> VI, 9, 9. οὐδὲ χωρίς ἐσμεν, εὶ καὶ παρεμπεσοῦσα ἡ σώματος φύσις πρὸς αὐτὴν ἡμᾶς εἴλκυσεν, ἀλλ' ἔν πνέομεν καὶ σωζόμεθα, οὐ δόντος, εἶτα ἀποστάντος ἐκείνου, ἀλλ' ἀεὶ χορηγοῦντος, ἔως ἂν ἢ, ὅπερ ἐστί. — — Θεὸν γενόμενον, μᾶλλον δὲ ὅντα, ἀναφανέντα (ἀναφθέντα ἡαὑει απὸττε codd.) μὲν τότε —.

<sup>2)</sup> V, 3, 14.

<sup>3)</sup> I, 6, 7; V, 8, 17. πῶς οἶν τοῦτο γένοιτο; ἄφελε πάντα. V, 8, 11; VI, 9, 11. ; φυγὰ μόνου ποὸς μόνον.—— μονοῦσθαι. ——— τὸ δὲ ἴσως ἦν οὐ θέαμα, ἀλλὰ ἄλλος τρόπος τοῦ ἰδοῖν, ἔκστασις καὶ ἄπλωσις καὶ ἐπίδοσις κύτοῦ καὶ ἔφεσις πρὸς ἄφήν.

einigung mit bem Einen vollige Rube versprochen batte 1). Wenn bie Seele zum Schauen bes Einen gelangt fei, so meine fie doch wohl immer noch nicht zu befiten, was fie suchte, weil fie fich nicht verschieben fande von bem, was fie bente, barum fteige fie oft willig zu bem Sinnlichen berab 2). In der That eine seltsame Thorheit der Geele mitten in ihrer vollkommenften Beisbeit. Nicht immer scheint Plotinos bie schauende Seele fine so thorig gehalten zu haben; aber er bichtet ihr alsbann wohl eine anbere Unvollkommenheit an. Auf bie Frage, warum bie Seele, welche fich jum Schanen erhoben habe, nicht bort bleibe, findet er keine anbere Antwort, als bas fie noch nicht vollig aus ben niebern Regionen hervorgekommen fein mochte. Das Korperliche, mit welchem fie noch 311= fammenhangt, verhindert fie, ein fletiges, ununterbrochenes Schauen zu genießen, und er erlaubt uns nur bie Soffnung, bag es einft anbers fein werbe. Doch daß die schauende Seele verhindert wurde, bei dem Einen ju bleiben, will er nicht zugeben. Er entschließt sich lieber bie Seele zu theilen 3). Jeber fieht, wie wenig biese Gate zusammenhangen. Gewiß bie Einsicht ober bas Schauen ist noch nicht vollkommen, so lange es noch nicht völlige

<sup>1)</sup> V, 8, 11; VI, 9, 11.

VI, 9, 8. και ἀσμένη καταβαίνει πολλάκις. — καθ' έαυτήν δὲ ἡ ψυχὴ ὅταν ἰδεῖν ἐθελη μόνην, ὁρῶσα τῷ συνεῖναι καὶ ἔν οἶσα, τῷ ἔν εἶναι αὐτῷ οὐκ οἴεταί και ἔχειν, δ. ζητεῖ, ὅτι τοῦ νοουμένου μὴ ἔτερόν ἔστιν.

<sup>8)</sup> VI, 9, 10. πῶς οὖν οὐ μένει ἐχεῖ; ἢ ὅτι μήπω ἐξεἰἡἰυθεν ὅλως; ἔσται ἀὶ ὅτε καὶ τὰ συνεχὲς ἔσται τῆς θέως οὐκέτι ἐγοχλουμένο οὐδεμίαν ἐνόχλησιν τοῦ σώματος. ἔστι ἀὲ τὰ ἐωρακὸς οὐ τὰ ἐγοχλούμενον, ἀλλὰ τὰ ἄλλο.

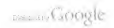
Sicherheit erlangt hat. Mögen wir auch das Streben bes Plotines nach dem Höchsten noch so lobenswerth sins ben, wir mussen boch bekennen, daß er das Schauen Gottes herabwürdigt, indem er es unsern unvollkommnen Beständen zuzueignen sich verführen läßt.

Einige Wiberfprüche, in welche fich Plotinos in bie fer Lehre verwickelt, muffen wir noch erwähnen, weil fie einigermaßen wieber in bie wissenschaftliche Bahn einzulenken bie Neigung verrathen. In ber volligen Ginigung ber Seele mit bem Einen kann naturlich Die Seele gar kein Gelbstbewußtsein mehr haben; benn fie foll mit bem Einen gang eins fein. Dies fpricht er auch beutlich aus, indem er findet, daß nur ber Bernunft, aber nicht bem Ginen Gelbstbewußtfein gutomme, und baber auch forbert, ball wir in bem Schauen bes Einen ganglich uns fetbft vergessen sollen. Aber boch meint er, wenn Jemand fich selbst erkenne, so werbe er auch wissen, woher er sei, und wenn Semand Gott erkenne, fo muffe er auch erkennen, was Gott ben Dingen verleihe, und er musse also auch fich felbst erkennen, ba er selbst eins ber Dinge sei, welden Gott feine Saben verlieben \*). Diese Anfichten neis gen fich in ber That ber Platonischen Lehre zu, nach welcher bas Gute in ber Mannigfaltigkeit ber Ibeen und in

<sup>\*)</sup> V, 8, 7; 6, 5; VI, 9, 7. αγνοήσαντα δε και αὐτον εν τη θες έκείνου γενέσθαι. — — ο δε έμαθων αυτον εἰδήσει και οπόθεν. In ber Bereinigung ber Geele mit bem νοῦς bleibt bas Gelbstbewußtsein ber Geele. IV, 4, 2. εἰς τε νοῦν ἐλθοῦσα ῆρμοσται και άρμοσθεῖσα ῆνωται, οὐκ ἀπολλυμένη, ἀλλ' εν έστιν ἄμφω και δύο οῦτως οῦν έχουσα οὐκ ἄν μεταβάλλοι, άλλ' έχοι ᾶν ἀτρέπτως πρὸς νόησιν, ὁμοῦ ἔχουσα τὴν συναίσθησιν αὐτῆς.

ber Wernunft von uns erkannt werben und feine Erkennt: nig bie Erkenntnig ber Bernunft und ber Ibeen umfaffen foll. Diese Reigung aber sweicht fich noch ftarter in anbern Sagen bes Plotinos aus. Er meint, die Seeke schaue burch bie Bernunft binburch bas Gute, benn bie Bernunft verbede bas Gute nicht wie ein Korper, so bag feine Strahlen nicht binderchbringen konnten!), und ba ibm nun bie Bernunft nicht eine folde einfache Einheit ift, wie das Eins, findet er fich benn auch genothigt anzuerkennen, daß wir in ober durch bie Bielheit ber vernunftigen Welt Gott ichauen tonnten 2). Dies kimmt freilich nicht mit ber Anficht, bag Gott nur burch eine vollige Einigung mit feinem unterschieblosen Gein ju erfaffen fei; es tann aber nur als eine Rachgiebigfeit gagen bie wiffenschaftliche Ansicht ber Dinge angesehen werben, von welcher die eigentliche Richtung der Plotinischen Lehre sch abwendete.

Dies tritt uns am meisten entgegen, wenn wir die Berbindung beachten, in welcher seine Lehre vom Schauen des Einen mit seiner Lehre von den obersten Gründen alster Dinge steht. Plotinos fand die Lehre vor, von früsheren Philosophen ahnlicher Richtung ausgebildet, daß brei Gründe alles Seins unterschieden werden mußten.



IV, 4, 4. ἐχεῖ μὲν οὖν τἀγαθὸν διὰ νοῦ ὁρῷ, οὐ γὰρ στέγεται ἐκεῖνο, ὡςτε μὴ διελθεῖν εἰς αὐτήν, ἐπεὶ μὴ σῶμα τὸ μεταξὺ ὡςτε ἐμποδίζειν.

<sup>2)</sup> V, 8, 1. ἐπειδή φαμεν τὸν ἐν θές τοῦ νοητοῦ πόσμου γεγενημένον καὶ τὸ τοῦ ἀλθημνοῦ κατανοήσαντα κάλλος, τοῦτον δυνήσεσθαι καὶ τὸν τούτου πατέρα καὶ τὸν ἐπέκεινα νοῦ εἰς ἔννοιαν βαλέσθαι κτλ.

Wir fanden fie beim Philon angebeutet, vom Plutarchos auf eine andere Belfe gefaßt, vom Rumenios gang entschieben ausgesprochen. Auch Plotinos schließt fich ibr an, seine Art jeboch bie Begriffe biefer brei Grunde gu bestimmen scheint ihm eigenthumlich zu sein \*). Der Unterschied zwischen ber Seele und ber Bernunft, als zwei verschiebenen Wesen, war schon lange anerkannt, so wie bie Unterordnung der Seele unter bie Bernunft. Es konnte aber nicht lange verborgen bleiben, bag ber Begriff ber Vernunft noch zu viele Anschaulichkeit in bem gewöhnlichen Sinne bes Wortes batte, als bag er einer Philosophie für ben bochsten Begriff batte genügen konnen, welche über jebe Anschaulichkeit bes Denkens hinaus, nach einer vollig mpftischen Anschauung binanstrebte. Regungen, welche bies bezeugen, konnten wir ichon beim Philon bemerken, wenn er bas Seienbe als ein vollig Eigenschaft= loses beschrieb, von welchem fich im eigentlichen Sinn nichts aussagen laffe. Doch hatte Philon nicht ausbrucklich fich bagegen erklart, bag man bas Seiende die Bernunft nenne, obgleich er bie Begriffe ber Einheit und bes Einen, ja felbft bes Guten bem bochften Gott im ftrengen Sinn nicht beigelegt wiffen wollte. Es ift biefelbe Richtung, welche in ben Lehren bes Plotinos fich ausspricht, wenn gleich seine Sate ganz anders lauten. Auch ihm gehort die Seele zu der oberften Dreiheit der Principien;



<sup>\*)</sup> Wir meinen nicht, daß er fie zuerst aufgestellt hatte, bann wir haben sie schon beim Appulejus gefunden, und es scheint, daß sie ber Schule des Ammonios Saktas angehörte, weil gogen sie kein Widerspruch erhoben wurde. Plotinos fahrte sie nur in bestimmterer Form aus.

auch ihm ist sie ber Bernunft untergeordnet, aber die Bernunft ist ihm nicht das oberste Princip; er ordnet sie einem Höhern unter, welches er bald das Erste oder das Urwesen, dalb das Eine, dald das Gute nennt; auch das über dem Seienden nennt er es; denn das Seiende schwindet ihm zu einem Nebenbegriffe der Vernunft zusammen und bildet in der Zusammenordnung der obersten Begriffe mit der Vernunft verdunden nur die zweite Staffel\*).

Es sind einige auffallende Punkte in dieser Zusammenstellung der Principien zu bemerken. Wenn Plotinos das Seiende der Bernunst beigibt, so muß man fragen, warum er nicht diese Stuse als zwei Principien zählt und also vier Principien erhält. Man kann darauf nur antworten, daß beide ihm in der That eins bedeuten, die Bernunst und das wahrhaft Seiende oder das von der Vernunst Erkenndare, Uebersinnliche; das Denkende, die Vernunst, und das Sedachte, das Uebersinnliche, wahrhaft Seiende, sind im reinen und vollkommenen Gedanken unterscheiddar vereinigt; nicht wie im Sinnlichen Vorstellung und Segenstand von einander verschieden sind, ist auch im reinen Denken eine Verschiedenheit zwischen dem Denkenden und dem Gedachten, sondern die Vernunst ist

<sup>\*)</sup> V, 1, 10 in. τὸ ἐπέκεινα ὄντος τὸ ἔν. — Εστι δὲ ἐφεξῆς τὸ ὅν καὶ νοῦς. τρίτη δὲ ἡ τῆς ψυχῆς φύσις. I, 7, 1; 8, 2; II, 9, 1. οὐ τοίνυν δεῖ ἔφ' ἔτέρας ἀρχὰς ἰέναι, ἀλλὰ τοῦτο (ας. τὸ ἀγαθόν) προστησαμένους, εἶτα νοῦν μετ' αὐτὸ καὶ τὸ νοοῦν πρώτως, εἶτα ψυχὴν μετὰ νοῦν αὕτη γὰρ τάξις κατὰ φύσιν, μήτε πλείω τούτων τίθεσθαι ἐν τῷ νοητῷ, μήτε ἐλάττω. εἴ τε γὰρ ἐλάττω, ἢ ψυχὴν καὶ νοῦν ταὐτὸ φήσουσιν, ἢ νοῦν καὶ τὸ πρῶτον. ἀλλ' ὅτι ἔτερα ἀλλήλων, ἐδείχθη πολλαχῆ.

selbst der Gegenstand'). Man sollte glauben, er meinte, der Unterschied liege nur in der Auffassungsweise und Bernunft werde das Seiende nur genannt, sosern es denke, so wie die Vernunft das Seiende heiße, sosern sie gedacht werde. Aber freilich ganz dieser Ansicht sich hinzugeben, scheint er von einer andern Ueberlegung verhindert worden zu sein, welche wir dalb genauer darlegen werden. Wir wollen jest nur noch demerken, daß auch noch von anderer Seite diese Ansicht ihm nicht recht passen wollte, daß nur der zweiten Stufe das Uebersinnliche oder von der Vernunft Erkenndare angehöre, da er doch ausdrücklich alle drei oberste Principien als übersinnlich oder von der Vernunft erkenndar gesetzt hatte<sup>2</sup>). Man kann nicht zweisseln, daß man nicht eben die genaueste Darstellung seiner Lehre von ihm zu erwarten hat.

Aber was mag ihn bewogen haben, der Bernunft und dem reinen Uebersinnlichen nicht die erste Stelle zu lassen in dem, was er doch wieder das Uebersinnliche nennt? Man kann bemerken, daß auch in diesem Punkte seine Lehre an die Platonische Lehre sich anlehnt, wenn diese das Gute über das Wesen und die Wahrheit, über die

<sup>1)</sup> V, 1, 4. ὁ μὲν οὖν νοῦς, κατὰ τὸ νοεῖν ὑφιστάς, τὸ ὄν, τὸ δὲ ὅν τῷ νοεῖσθαι τῷ νῷ διδὸν τὸ νοεῖν καὶ τὸ εἶναι. — — ἄμα μὲν γὰρ ἐκεῖνα, καὶ συνυπάρχει καὶ οὐκ ἀπολείπει ἄλληλα, ἀλλὰ δύο ὅντα τοῦτο τὸ ἐν ὁμοῦ νοῦς καὶ ὅν καὶ νοοῦν καὶ νοούμενον, ὁ μὲν νοῦς κατὰ τὸ νοεῖν, τὸ δὲ ὄν κατὰ το νοοίμενον. Ἰb. 4, 2, ἔστι μὲν οὖν καὶ αὐτὸς νοητόν, ἀλλὰ καὶ νοῶν. — — νοῦς δὴ καὶ ὅν ταὐτόν οὐ γὰρ τῶν πραγμάτων ὁ νοῦς, ὥςπερ ἡ αἴσθησις τῶν αἰσθητῶν προόντων, ἀλλὰ αὐτὸς νοῦς τὰ πράγματα.

<sup>2)</sup> II, 9, 1. μήτε πλείω τούτων τίδεσθαι έν τζ νοητῷ, μήτε ελάττω. ⑤. oben.

Wiffenschaft und über die Vernunft erhoben hatte. Aber in ber That gebraucht sie boch bie Platonische Lehre mehr, als daß sie berselben sich anschlösse. Denn bes Platon Absicht war keine andere, als die Berbindung der Wiffenschaft und bes Wefens in einer Urfache nachzuweisen, weil beibe in bem Berben', in welchem wir fie auffaffen, als verschieden von einander sich barftellen 1), er bachte aber nicht baran etwas Anderes zu suchen, als nur bie Berbindung beiber au einer mabren und vollkommenen Einheit, welche Plotinos in Bahrheit schon in ber zweis ten Stufe ber überfinnlichen Principien gefett batte2). Diese scheinbare Uebereinstimmung ber Plotinischen mit ber Platonischen Lehre bei wirklicher Berschiebenheit ber Ansichten verführt ben Plotinos zu mehreren Berwirruns gen, welche ibn, wie bemerkt, an ber auvor entwickels ten Lehre von bem Berhaltniffe zwischen ber Bernunft und bem wahrhaft Seienden nicht festhalten laffen. bin gehoren seine Beweife, welche er bafür zu führen ftrebt, bag man bei ber Bernunft nicht stehen bleiben konne, sonbern ein Soberes annehmen muffe, weil man bie Bernumft nicht als reine Einheit betrachten konne, sonbern Zweiheit und Bielheit ihr nothwendig zugeschrieben wer-

<sup>1)</sup> S. Ah. II. S. 825 f.

<sup>2)</sup> V, 8, 5. την άρα ἀλήθειαν οὐχ ἐτέρου δεῖ εἶναι, ἀλλ' ὁ λέγει, τοῦτο καὶ εἶναι. Εν ἄρα οὕτω νοῦς καὶ τὸ νοητὸν καὶ τὸ ὄν καὶ πρῶτον ὄν τοῦτο καὶ δὴ καὶ πρῶτος νοῦς τὰ ὄντα ἔχων, μᾶλλον δὲ ὁ αὐτὸς τοῖς οὖσιν. — — εἰ οὖν ἐνέργεια (sc. ὁ νοῦς) καὶ ἡ οὐσια αὐτοῦ ἔνέργεια, ἕν καὶ ταὐτὸν τῆ ἔνεργεία αν εἶη, ἕν δὲ τῆ ἔνεργεία, τὸ ὅν καὶ τὸ νοητόν, ἔν ἄμα πάντα ἔσται, νοῦς, νόησις, τὸ νοητόν. Ιδ. 6; ΙΙΙ, 2, 1; V, 9, 5.

ben miffte. Dem in biefen verwechselt er fast bestan= bia die verständig benkende Vernunft (νούς λογιζόμενος) mit der Bernunft im reinen Denken, welches nach bem früher Bemerkten mit bem wahrhaft Seienden eins ift. und flutt fich alsbann auf bie bekannten Platonischen Grunde, welche zu zeigen suchen, daß man ein Soheres als bies forschende Denken anzuerkennen habe ). Er au-Bert, wenn die Bernunft Gott bente, fo werbe fie nicht Gott, ebensowenig als fie Bewegung werbe, wenn fie Bewegung benke; ja er behauptet, ganz gegen feine früberen Lehren über bie Einheit bes Denkenben und bes Gebachten. bas Gebachte muffe früher fein als bas Denkenbe"), und er findet ben Grund barin, dag bie Vernunft Bieles fei in ihrem Denken, benn wenn fie ihr Denken nicht als ein anberes als ihr Sein sette, so wurde fie nicht benten, sonbern nur eins fein 3). Bei einer folden falfden und feinen eigenen Saten wiberftreitenben Anficht von ber Bernunft sollte man wohl glauben, daß es ihm nicht schwer fallen konne zu beweisen, daß biefe Bermunft nicht bas Sochste fein könne, denn er hatte ihr ja mancherlei Unvollkommen-

<sup>1)</sup> V, 3, 10. 

γαρ ενεργεί (εσ. ό νούς), αλλο καλ αλλο. —

— σεί τοινυν το νοούν ετερον και ετερον λαβείν και το νοούμενον, κατανοούμενον (καθά νοούμενον?) ον, ποικίλον είναι, η οὐκ έσται νόησις αὐτοῦ, ἀλλά θίξις και οἰον έπαφη μόνον. — — και γάρ αῦ πόθος τις και η γνῶσις έστι και οἰον ζητήσαντος εῦρεσις. Ib. 6, 1; 2; VI, 7, 37. και τῷ ἐξ άλλου δίδομεν νοείν και οἰον ζητεῖν αὐτοῦ τὴν οὐσιαν και αὐτὸ και τὸ ποιῆσαν αὐτό.

<sup>2)</sup> Ib. V, 9, 7.

VI, 2, 6. ή δὶ θεωρία ατια τοῦ φανῆναι αὐτὸ πολλά,
 Γνα νοήση ἐὰν γὰρ ἕν φανῆ, οὐκ ἐνόησεν, ἀλλ' ἔστιν ἦδη ἐκεῖνο.

beiten angebichtet, bie an bem Begriffe eines in ber Entwickelung begriffenen Denkens baften. Aber feine Beweife find boch nur sehr ungenügend, indem er von jenen erschlichenen Bortbeilen teinen burchgreifenben Gebrauch macht. Er beruft fich im Allgemeinen nur barauf, daß man bei einem folchen aufammengefetten Befen, als weldes ihm bie Vernunft erscheint, nicht fteben bleiben konne; benn ein jebes, was irgend eine Bielheit in sich enthalte, sei bedurftig, bedurftig ber Elemente, aus welchen es zu= fammengesett ift'), wonach benn also nur bas Eine als bas Unbedürftige und ber Bernunft Genügende angesehen werben burfte. Dies muffen wir als feinen Sauptbeweis betrachten, wiewohl er auch andere Beweise, nicht verschmabt, welche aber noch geringere Starte haben. Wir führen von ihnen einen Beweis an, welcher in ber Reu-Platonifden Schule ein ftebenbes Ansehen gewann, bag wir nemlich vor allem Uebrigen bas Gine fegen mußten, indem ein jedes nur baburch ware, bag es eins ware"), einen Beweiß, welcher offenbar in berfelben Beise auch von bem Seienben geführt werben konnte. Wir muffen im Allgemeinen bemerken, daß, indem Plotinos ein Bollkommenes an die Spite aller Dinge stellen wollte, er awar nicht bavon abgehen konnte, es als Einheit zu feten, bag ihn bies aber nicht bavon abhalten burfte, auch bie Bielheit in bemfelben anzuerkennen, ba er eingefeben hatte, bag in Bernunftigen, anders als im Korper-

Ball by Google

<sup>1)</sup> VI, 9, 6. πᾶν δὲ πολὺ xαὶ μὴ εν ἐνδεές. V, 4, 1. τό γε μτὰ ἀπλοῦν τῶν ἐν αὐτῷ ἀπλῶν δεόμεγον, Γν ἡ ἐξ ἐκείνων.

<sup>2)</sup> VI, 9, 1.

lichen, die Bielheit der Gebanken ihre Bolkommenheit nicht ausschließe ').

Finden wir nun seine Beweise bafur, bag ein Soberes als die Bernunft gesucht werden muffe, so wenig bebeutend, so konnen wir uns ber Bermuthung nicht enthalten, welche icon oben geaugert wurde, bag ibm ber Begriff ber Bernunft nur noch zu anschaulich, zu wenig moftisch war, um ihn an bie Spite feiner Lehre zu ftellen. hierin werben wir burch viele Cape feiner Abhandlungen bestärkt, in welchen er immer wieder darauf ausgeht Alles abzulehnen, was von bem Sochsten und Erften ausgesagt werben konnte. Da wir bas Erfte nicht als Bernunft uns benten follen, so werben wir ihm natürlich auch ein jebes vernünftige Denken und eine jebe Ginficht absprechen musfen, sowohl feiner felbst, als auch ber anbern Dinge, obgleich Plotinos nicht will, daß Unwiffenheit ihm beigelegt werben durfe, weil Unwissenheit nur bann stattfinde, wenn Eins bas Andere nicht wiffe. Beil bas Eine mit fich felbst ausammen sei, beburfe es nicht bes Denkens seiner felbst, wiewohl man auch bas Zusammensein mit fich felbst ihm nicht beilegen follte, weil schon bies eine Bielheit in fich schließen wurde?). So fehr ift er bemuht, bie reine

men in Google

<sup>1)</sup> VI, 5, 10.

<sup>2)</sup> VI, 9, 6. οὐδὲ νόησις, Γνα μὴ ἐτερότης, οὐδὲ χίνησις, προ γὰρ χινήσεως καὶ νοήσεως τι γὰρ νοήσει ἐαυτόν; — — οὐ τοίνυν, ὅτι μὴ γινώσχει, οὐδὲ νοεῖ ἑαυτόν, ἄγνοια περὶ αὐτὸν ἔσται· ἡ γὰρ ἄγνοια ἐτέρου ὄντος γίνεται, ὅταν θάτερον ἀγνοῆ θάτερον. τὸ δὲ μόνον οὔτε τι γινώσχει, οὔτε τι ἔχει, ὅ ἀγνοεῖ. ἔν δὲ ὖν συνὸν αὐτῷ οὐ δεῖται νοήσεως ἑαυτοῦ. ἐπεὶ οὐδὲ τὸ συνεῖναι δεῖ προςάπτειν, Γνα τηρῆς ⑤τίκ. b. Φρά. IV.

Einheit bes Einen zu bewahren. Wenn er baber auch bas Gine au ben Gegenftanben reiner Bernunft-Ertennts nig zahlt, so vergißt er boch nicht hinzuzusetzen, nicht an fich im eigentlichen Sinne bes Wortes fei es bazu zu gablen, fonbern nur in feinem Berhaltniffe gur Bernunft '). So wie bas Denken, so muß auch bas Wollen ihm abgesprochen werben, weil es keines Dinges bedürftig nichts begehren kann2). Es ift nicht Energie, sonbern über ber Energie, Leben kommt ihm nicht zu. Rein Seiendes, kein Etwas und tein Befen, auch teine von ben Gattungen ober allgemeinsten Rategorien bes Seins tann ihm beigelegt werben 3). Auch an solchen Formeln, welche wibersprechenbe Bestimmungen bem Einen beilegen und baburch jebe Aussage von ihm aufheben, läßt es Plotinos nicht fehlen. Das Eins ift nicht alle Dinge, sonft wurde es nicht ber Ursprung aller Dinge fein; boch kann es auch als Alles gebacht werben, weil es überall ift; weil es aber auch nirgends ift, ift es ebenso febr nicht Alles'); es ift bas Seiende und nicht bas Seiende, weber bewegt noch stehend; weder Freiheit, noch Nothwendigkeit kommt ibm gu '). Wenn nun in folchen Sagen Plotinos ber Darftellungsweise bes Philon sich sehr nabert, so ift zu bemerken, daß er es überhaupt, ebenso wie biefer, für erlaubt halt,

τό εν. αλλά και το νοείν και το συνιέναι (συνείναι?) αφαιçείν και έαυτοῦ νόησιν και τῶν ἄλλων.

<sup>1)</sup> V, 6, 2. δ πρός μέν τον νοῦν νοητόν ἔσται, καθ έαυτό δέ οὔτε νοοῦν οὔτε νοητόν κυρίως ἔσται.

<sup>2)</sup> VI, 9, 6.

<sup>8)</sup> V, 8, 12; VI, 2, 8; 9; 10; 8, 18; 9, 8.

<sup>4)</sup> III, 8, 8; 9, 3.

<sup>5)</sup> V, 2, 1; VI, 8, 8; 9; 9, 3.

weil bas Erfte etwas Unaussprechliches ift, von ihm in Borten zu reben, welche ibm nicht eigentlich zukommen 1). Es find baber eigentlich nur einige Beiworter, welche er ihm beizulegen forgfaltig vermeibet, weil er sie anbern feiner Principien ausschließlich aneignen will, wie bas Denfen?) und bas Leben, andere bagegen von ihm auszusprechen ift er weniger bebenklich. Go legt er ihm mit einis gem Bogern Willen bei 3); weniger Unftog nimmt er, wenn er ihm Energie auschreibt und ihn sein eigenes Energem nennt \*), und wenn er einmal in einem folchen Buge ist, kann es ihm wenig barauf ankommen, auch Liebe bem Einen beizulegen, Liebe zu fich felbst, und es liebenswürbig und schon zu finden, ja von ihm zu sagen, es sei geworben, nicht wie ein Anderer, sondern wie es felbst wollte'). Erlaubt er fich nun auf folche Beise mehr bild: lich als wahr von bem bochften Princip zu sprechen, so muffen wir es schwer finden, bie Grenze bes bilblichen und bes wahren Ausbrucks zu bestimmen. Bon ber einen Seite wollte er feinen Sat festhalten, bag biefes Princip unaussprechbar und unbenkbar sei, so wurden wir ja wohl alle seine Ausbrucke über daffelbe für bilblich ansehen mus-

<sup>1)</sup> VI, 8, 8. ἀδυναμία τοῦ τυχεῖν τῶν ἃ προςήκει λέγειν περὶ αὐτοῦ, ταῦτα ᾶν περὶ αὐτοῦ εἴποιμεν. καίτοι οὐδὲν ᾶν εὕροιμεν εἰπεῖν οὐχ ὅτι κατ αὐτοῦ, ἀλλὶ οὐδὲ περὶ αὐτοῦ κυρίως, πάντα γὰρ ἐκείνου καὶ τὰ καλὰ καὶ τὰ σεμνὰ ὑστερα. Ιδ. 13.

<sup>2)</sup> Daher fagt er nut VI, 8, 18. tov elov er ert vour od rour orta.

<sup>8)</sup> VI, 8, 18; 21.

<sup>4)</sup> VI, 8, 16; 18.

<sup>5)</sup> VI, 8, 15 in. Dagegen VI, 7, 42.

sen. Bon ber anbern Seite aber, wenn wir bemerken, baß er in Beweisen, also in wissenschaftlicher Versahrungsweise manche dieser Ausbrücke festzustellen sucht ober
auch von diesen Ausbrücken Beweise herleitet, so können
wir nicht anders als urtheilen, daß er solche Ausbrücke für
mehr als bildlicher Bedeutung hielt. Drei Bestimmungen
dieser Art können besonders in Zweisel kommen, weil er
am meisten darauf in mancherlei wissenschaftlichen Ausschhrungen immer wieder zurückkommt, daß der höchste Sott
gut sei und das Erste oder der Urgrund (åexh) und besonders das Sine. Man kann erkennen, daß er nach
den beiden vorher erwähnten Seiten in Beziehung auf
alle diese drei Begriffe schwankte, und es wird nicht
dhne Interesse seine, seine Leußerungen hierüber zu vernehmen.

Was zuerst den Begriff des Guten betrifft, so liegt es ihm freilich vom Platon her sehr am Herzen, nichts über ihn zu sehen, in ihm das Höchste ausgedrückt zu sins den. Aber bedenklich muß es uns doch werden, daß er den Satz nicht zugeden will, das erste Princip sei das Sute, als wenn nemlich das Sute von ihm ausgesagt, als wenn ihm damit ein Sein beigelegt, als wenn das Das als etwas Anderes, als das Gute von ihm ausgesprochen würde. Daher verweigert er ihm auch zu sagen oder zu denken: ich din das Gute, weil sa sagen und denken ihm fern stehen und es nicht durch das Denken erst gut wird. Doch sind diese Zweisel nur aus der Mangelhaftigkeit unserer Sprache und unseres Denkens hergenommen und er gesteht dem Höchsten dabei immer noch zu in irgend einer Weise, die ja freilich gar nicht in Worten

ausgebrudt werben fann, Gutes zu haben ober zu beigen '). Biel bebenklicher in Beziehung auf ben Gehalt bes Begriffs muß es uns sein, daß Plotinos bem bochsten Gott nicht zugestehen wollte schon zu fein2), sobalb wir uns erinnern, in welcher genauen Berbinbung bie 21: ten bas Gute mit bem Schonen fanben, und wie auch er zuweilen Gutes und Schones fur baffelbe erklarte3). Aber noch offener erklart er fich über ben Bug-feiner Bebanken, wenn er fich baran erinnert, daß ber Begriff bes Guten nicht wohl ohne Bezug auf ein Anderes gedacht werben kann und in feiner Neigung ben Begriff Gottes von aller Bezüglichkeit abzulofen alsbann erklart, bag bem Ginen nicht etwa irgend ein guter Bille beigelegt werben burfe und bag es nicht etwa fur fich felbst bas Gute fei, fondern nur fur die andern Dinge. Dann behauptet er auch ohne Beiteres, bas Gine fei über bem Guten und es ift nur eine Beschonigung, wenn er hinzufugt, bag in einer andern bobern Beise als bas übrige Gute auch bas Erfte bas Gute genannt werben burfe '), benn er weiß naturlich gar nicht zu fagen, in welcher Beife.

<sup>1)</sup> VI, 7, 38.

<sup>2)</sup> Ib. 42.

<sup>3)</sup> I, 6, 6.

<sup>4)</sup> VI, 9, 6. ώστε τῷ ἔνὶ οὐδὲν ἀγαθόν ἔστιν, οὐδὲ βούλησις τοίνυν οὐδενός. ἀλλ' ἔστιν ὑπεράγαθον καὶ αὐτὸ οὐχ ἔαυτῷ, τοῖς δὲ ἄλλοις ἀγαθόν, εἴ τι αὐτοῦ δύναται μεταλαμβάνειν. — — οὐ τοίνυν οὐδὲ ἀγαθὸν λεκτέον τοῦτο, δ παρέχει, ἀλλὰ ἄλλως τὰγαθόν, ὑπὲρ τὰ ἄλλα ἀγαθά. Bir bemerten tierbei als eine charafteriftische Seltsamteit für bie leeren Spiefindigfeiten, von welchen Plotinos nicht frei ift, baß er weitlauftig zu beweisen sucht, baß Gute sei nicht gut

Rann man fich nun nicht verbergen, bag hiermit uns gerade das verloren geht, was Plotinos von der Platoni= fchen Lehre über ben oberften Grund aller Dinge fich an= geeignet zu haben schien, so schwinden uns von ber an= bern Seite ber auch die festesten Bestimmungen ber eigenen Lehre bes Plotinos hinweg. Seine Unterscheibung bes Einen von dem Bielen und von allen Dingen beruhte barauf, baß jenes Eins ber Urgrund, ber Ursprung sein follte. Allein es konnte ihm nicht wohl unbemerkt bleiben, bag gegen eine folche Bestimmung es mancherlei Anftoß geben mußte. 3mar konnte er auf bie Unmöglichkeit genauer Rebe in biefen Dingen fich berufen, wenn er es über sich gewann, in Kraft jenes Begriffs vom Urwefen Gott bas Vermögenbste zu nennen und bas erfte Bermögen, welches gleich allen übrigen Dingen es nicht aushielte, bei fich allein zu bleiben, sondern ein Anderes aus fich erzeugte \*); aber mußte es ihm nicht einfallen, baß man folche ungenaue Worte in ber Wiffenschaft nicht wolle, ihm, welcher fonft ftart genug barauf brang, bag bie Energie vor bem Bermogen fei und mithin bas Bermogen nicht als bas Erfte gebacht werben konnte? Darauf befinnt er fich nun auch wohl anderswo, aber er findet als-

κατά τύχην. VI, 8, 14 ff. Mit biefer und andern Tiefen seiner Philosophie glauben wir unsere Leser verschonen zu barfen, ba wir schon genug an dem haben, was in dem allgemeinen Gange seiner Lehre liegt.

<sup>\*)</sup> V, 4, 1. εὶ τέλεόν ἐστι τὸ πρῶτον καὶ πάντων τελεώτατον καὶ δύναμις ἡ πρώτη, θεῖ πάντων τῶν ὄντων δυνατώτατον τον εἶναι. — — πῶς οὖν τὸ τελεώτατον καὶ τὸ πρῶτον ἀγαθὸν ἔν αὐτῷ σταίη, ὡςπερ φθονῆσαν ἑαυτοῦ ἡ ἀθυνατόσαν, ἡ πάντων δύναμις; πῶς δ' ἄν'ἔτι ἀρχὴ εἴη;

bann auch ben Begriff bes Urwesens zu genau mit bem Begriffe bes Bermogens verbunden, als daß mit biefem nicht auch jener ihm verloren geben follte. Er fagt nun, Urwesen ober Ursprung sei zwar Gott alles Schonen und Ehrwurdigen, aber in anderer Beise auch nicht Ursprung 1), und wie er bies gemeint wiffen wollte, bas verrath er zwar hier nicht, aber an anderer Stelle finden wir es ausgebrückt, wenn wir anders vorgusseten burfen, daß ihm ber Ursprung aller Dinge nichts Anderes bedeute als bie bochfte Urfache. Denn febr beutlich bemerkt er, baß wir nichts aussagen was Gott autommt, wenn wir ibn bie Urfache nennen, sonbern etwas, was uns zukommt, weil wir etwas von ihm haben, wahrend jener in fich bleibt 2). Auch hierin erkennt man sein Bestreben, Gott rein für sich zu benten ohne irgend eine Beziehung zu einem Anbern, welche alle jene Ausbrude einer Urfach, eis nes Urwefens und, fegen wir bingu, auch eines Erften offenbar in fich schließen.

Aber was follen wir zulegt noch sagen, wenn Plotis nos uns sogar anmuthet, daß wir den Begriff, durch dessen Rothwendigkeit er uns zu dem Gedanken des obersten Principes zu führen gedachte, sobald wir zu ihm gelangt



VI, 8, 8. πάντα γὰς ἐπείνου παὶ τὰ παλὰ παὶ τὰ σεμνὰ ὕστερα· τούτων γὰς αὐτὸς ἀρχή, παίτοι ἄλλον τρόπον οὐπ ἀρχή.

<sup>2)</sup> VI, 9, 8. ἐπεὶ καὶ τὸ αἔτιον λέγειν οὐ κατηγοφεῖν ἐστὶ συμβεβηκός τι αὐτῷ, ἄλλ' ἡμῖν, ὅτι ἔχομέν τι πας' αὐτοῦ, ἐκείνου ὅντος ἐν αὐτῷ. Sm Folgenben bieten bie codd. teine sichere und verstänbliche Lesart, fommen aber boch bem nahe, was ich für bas einzig Richtige halte; ich lese: δεῖ δὲ μηδὲ τὸ ἐκείνου, μηδὰ τὸ ὄντος λέγειν ἀκριβῶς λέγοντα.

find, wieber fahren laffen follen? Go wie Philon, welcher Gott einfacher fand als bas Eine, außert auch Plotinos, bag ihm, welchem tein Name paffe, auch ber Name bes Einen nur paffenber fei, als anbere Ramen, wenn er einmal genannt werben follte'). Dahin mußte ja wohl biese Lehre führen, welche behauptet, bag von bem Ersten weber Rebe noch Wiffenschaft sei. Der kleine Wiberspruch wird babei freilich nicht bemerkt, baß man immer wieber von ihm rebet, bag Gebanken zu ihm geführt haben, wie ber Gebanke bes Ersten und bes Einen, von welchen man nicht laffen kann und beren Rothwenbigkeit allein uns als wiffenschaftliche Burgschaft feiner Wahrheit gelten tann. Man beruhigt sich bamit, bag man nur benke und spreche, was um Gott herum und an ihm angeknupft ift, ohne ihn felbst aufzuweisen2), obgleich man gar nicht wiffen kann, was um ihn berum ober an ihm angeknüpft ist, wenn man nicht irgend etwas von ihm felbft weiß, ja obgleich Plotinos felbst behauptet hatte, daß man auch nicht einmal um ihn herum etwas aussagen konnte").

<sup>1)</sup> V, 4, 1. ἔν, καθ' οὖ ψεῦδος καὶ τὸ ἔν εἶναι, οὖ μὴ λόγος, μηδὲ ἐπιστήμη. VI, 9, 5. τὸ ἔν, ὅ μὴ ὄν ἐστιν, ἕνα μὴ καὶ ἐνταῦθα κατ' ἄλλου τὸ ἔν, ῷ (codd. al. ὧν) ὅνομα μὲν κατ' ἀλήθειαν οὐθὲν προςῆκον. εἔπερ θὲ θεῖ ὀνομάσαι, κοινῶς ᾶν λεχθέν, προςηκόντως ἔν, οὐχ ὡς ἄλλο, εἶτα ἔν, χαλεπὸν μὲν γνωσθῆναι διὰ τοῦτο κτλ.

<sup>2)</sup> VI, 7, 42. ἀποθοῦ ταῦτα, ᾶ νομίζεις σεμνὰ εἶναι ἐν τοῖς δευτέροις, καὶ μήτε τὰ δεύτερα προςτίθει τῷ πρώτῳ, μήτε τὰ τρίτα τοῖς δευτέροις, ἀλλὰ τὰ δεύτερα περὶ τὸ πρώτον τίθει καὶ τὰ τρίτα περὶ τὸ δεύτερον. οὕτω γὰρ αὐτὰ ἔκαστα ἐάσεις, ὡς ἔχει, καὶ τὰ ὕστερα ἐξαρτήσεις ἐκείνων, ὡς ἐκεῖνα περιθέοντα, ἐφ᾽ ἑαυτῶν ὅντα.

<sup>3)</sup> VI, 8, 8.

Dies aber ift eben bie Natur bes Mysticismus, bag er fich barin gefällt, alles bas wieber aufzuheben, woburch er fich felbst aufgebaut hatte, weil fein Gebeimnig ihm gu theuer ift, als bag er es irgendwie in Worten verrathen haben mochte. Noch eins muffen wir hinzufugen, um auch bie umgekehrte Seite ber Berneinung bes Einen vom Ginen zu zeigen, daß Plotinos, welcher sonst so entschieben barauf bringt, bag jebe Bielheit bem Ginen fremb sei, boch nicht immer uns verbietet, Gott als Bielheit zu benten, benn ein Bebes bort in bem Ueberfinnlichen fei Bieles, weil es ein unendliches Bermogen habe 1). Dies ift überhaupt einer ber bebeutenben Buge, burch welchen Plotinos nicht allein vom Platon, sondern fast vom ganzen griechifchen Alterthum, seitbem baffelbe gu einem klarern Bewußtsein seiner Bestrebungen gekommen war, fich absonbert, daß er von bem Begriffe bes Unendlichen, vor bem fogar Philon fich scheute, vielmehr bas Beste aussagt und nicht zugeben will, daß Gott in fich felbst seine Grenze, fein Maag und feine Bestimmung habe, benn baburch wurde er nur der Zweiheit anheimfallen?). Man konnte bies als eine Bereicherung ber philosophischen Denkweise ansehen; aber es tritt freilich beim Plotinos ohne irgend eine feste Bestimmung hervor, ungefahr fo, wie er



ΠΙ, 7, 4. εὶ δ' ἐκ πολλῶν λέγομεν αὐτόν, οὐ δεῖ θαυμάζειν πολλὰ γὰς ἔκαστον τῶν ἐκεῖ διὰ δύναμιν ἄπειρον.

<sup>2)</sup> V, 5, 11. καὶ τὸ ἄπειρον τοῦτο μὴ πλέον ένὸς εἶναι, μηδὲ ἔχειν πρὸς δ ὸριεῖ τι τῶν ἐαυτοῦ. τῷ γὰρ ἕν εἶναι οὐ μεμέτρηται, οὐδ' εἰς ἀριθμὸν ἥκει. οὖτ' οὖν πρὸς ἄλλο, οὖτε πρὸς αὐτὸ πεπέραται, ἐπεὶ οὖτως ᾶν εἴη καὶ δύο. VI, 5. 11; 6, 18; 9, 6.

auch folgerte, baß weil Gott überall fei, überall auch basselbe sei\*).

Man kann fagen, daß alle biefe myftischen Buge in ber Lehre bes Plotinos baraus bervorgingen, bag er bas erste Princip nicht als erstes Princip, b. b. in Berbaltniß zu dem, was es begründet, sondern nur an sich zu denken ftrebte. Dies war ben alten Philosophen nie eingefallen, man mußte benn bie ausnehmen wollen, welche bas Erste auch als bas Lette und als bas Einzige, aber nicht als Princip gebacht wiffen wollten, und es konnte erft ba ein solches Streben fich erzeugen, wo man ben Begriff bes Ersten nicht mehr als Begriff, b. b. als Erzeugniß bes Denkens auffaßte, sonbern ihn anderswoher entnahm und erft nachber mit bem wiffenschaftlichen Stres ben, die letten Grunde bes Seins und bes Denkens au finben, in Berbindung gu feten fuchte. Dit einer folden Beit haben wir es au thun, feitbem wir in bie Bermifoung religibsen Glaubens mit philosophischer Wiffenschaft eingetreten finb. Wir verkennen bie Bebeutung biefer Beiten nicht. Sie sollten bie Philosophie mit bem religiblen Leben verfohnen, nicht wie es frühere Platoniker und Stoifer versucht hatten, indem fie bie Gestalten religiofer Berehrung in philosophische Begriffe umbeuteten, sonbern indem fie die Regungen religiofer Gehnsucht nach Bereinigung mit Gott wirklich in sich aufnahmen. Bon biefer Sehnsucht ift auch Plotinos erfüllt. Dag er mit berfelben seine Philosophie zu verbinden strobte, konnen wir

<sup>\*)</sup> VI, 5, 4.

nur billigen, aber gewiß war es hierzu nicht ber geeignetste Weg, welchen er einschlug, wenn er das Ziel religiöser Sehnsucht als ein jedem Begriffe Unzugängliches schilderte, ja wenn er sich anstellte, als wollte er es gedacht wissen als ein gänzlich Beziehungsloses zu uns und zu allen übrigen Dingen.

Daß er diese reine Abstraction nicht burchführen kann und nicht burchführen will, zeigt fich am beutlichsten, wenn er fich nun anschickt zu zeigen, wie aus bem Erften alles Unbere geworben. Er ift genothigt, bas Erfte in feiner Beziehung jum 3meiten als ein Erzeugenbes ju benten 1). Seine Beschreibungen bieses Processes, in welchem bas Zweite aus bem Ersten und bann bas Dritte aus bem 3weiten wird, schließen fich an bie Bilber ber Emanation8= lehre an, welche wir schon früher kennen gelernt haben. Er ift reich an Bilbern um biefes Unbegreifliche begreiflich zu machen, bag aus bem Ersten ein Zweites erzeugt werbe, ohne daß dieser Proces irgendwie das Erste berührte ober irgend eine Bebeutung für daffelbe hatte. Alles, was ift, erzeugt sein Niederes, so wie bas Reuer die Barme, fo wie ber Schnee bie Kalte. Sollte nicht auch bas Sute baffelbe thun, als wenn es neibisch ware ober nicht so viel Bermogen besage, als bie übrigen Dinge? Das Uebervolle besselben ift übergeflossen und hat ein anderes gemacht, so bleibt es benn immer noch voll, wie zuvor2). Erfte warf bas Wefen aus fich heraus"). Wie eine

Date in Google

<sup>1)</sup> VI, 9, 3,

<sup>2)</sup> V, 2, 1. οίον ὑπερερρύη και τὸ ὑπερπίηρες αὐτοῦ πεποιηκεν αιλο. Dies Bilb wird von den Spatern oft gebraucht.

<sup>3)</sup> VI, 8, 19.

Duelle ist das Eins, welche Strome von sich ausgießt, ohne sich zu verändern, ohne sich zu schwächen; es ist ein Saame, eine Wurzel, welche aus sich Alles werden läßt, bleibend was sie schon immer gewesen; es ist wie eine Ausstrahlung des Lichts, was aus ihm hervorgeht'). In solchen Vergleichungen des Ersten mit dem Niedern, welche Plotinos sonst weit von sich zurückwirft, glaubt er die unveränderliche Ruhe des Guten mit der Nothwendigkeit, es zum Princip eines Andern werden zu lassen vereinigen zu können. Die Nothwendigkeit, welche wir sinden, einen solchen Proces des Ersten anzunehmen, trägt Plotinos auf das Erste selbst über, odwohl diese Nothwendigkeit selbst Kreiheit sein soll. Die erste Energie, sagt er, zeigte sich selbst, wie sie sollte<sup>2</sup>). Nicht allein Eins sollte sein, denn sonst wäre Alles verdorgen geblieben<sup>3</sup>).

Steigen wir nun in der Lehre bes Plotinos von ben myftischen Soben bes Ersten ju bem 3weiten, ju ber

<sup>1)</sup> Einige Stellen werben genügen. I, 1, 8; 6, 7; 8; III, 8, 7; 8, 9; IV, 8, 3—6; V, 1, 6; 4, 1; 2; VI, 9, 5. Besonbers das Bild vom Lichte wird häusig gebraucht, wie es überhaupt der Emanationslehte geläusig ist; daher έχλαμψες und έλλαμψες. Es vertritt dies Bild gewissermaßen die Stelle der Bernunft und stellt sich ganz ernsthaft dar um das Uebersinnliche zu vertreten. So heißt es z. B. von der Sonne, sie würde gaz nicht wahrgenommen werden, wenn sie reines Licht und nicht etwas starr Körperliches in ihr ware. Man sieht die Bilder vermischen sich mit der Sache. Bergl. IV, 8, 17; V, 5, 7; VI, 7, 41; 8, 18.

<sup>2)</sup> VI, 8, 18. ενέργεια πρώτη, τοῦτο ξαυτήν Ευφήνασα, δπερ ξόδι.

IV, 8, 6 in. εξαερ οὖν δεῖ μή ξυ μόνου εἶναι, ἐκέκρυπτο γὰρ ᾶν πάντα αμλ.

Bernunft berab, fo finden wir auch in ber Schilberung biefer noch Dyftisches genug. Diefes mußte naturlich vom Erften übergeben auf bas 3weite, weil biefes von jenem Sein Begriff wirb theils in Beziehung abhångig ift. auf bas Erfte und Sobere, theils in Begiebung auf bas Niedere gu bestimmen versucht, von welchen Beziehungen wir zuerft bie erfte aufzufaffen suchen. Erfte muß sich die Bernunft naturlich als etwas Unvoll= kommenes zeigen. Denn biefen allgemeinen Grunbfat ber Emanationslehre finden wir auch beim Plotinos wieber, bag in bem 3weiten nicht bas Erste gesucht werben muffe 1), b. h. bag ber Ausflug bes Sobern immer weni: ger vollkommen fein muffe, als bas Sobere felbft. nun in ber Einfachheit und Einheit bas Sochste gesucht wurde, so wird naturlich das Erzeugte auch weniger einfach als das Erzeugende gefunden werden muffen2), und bie Bernunft als ein Erzeugniß bes Einen wird bemnach nicht fo vollig eins fein konnen als biefes, fonbern fie muß an\_3weiheit und Bielheit Theil haben, obwohl von ihr gesagt werben barf, bag fie bie 3weiheit mehr fliehe als bie Seele, welche unter ihr fteht und baber. von ber Gin= beit noch weiter entfernt ift 3). Diese Borftellungsweise führt gunachft auf einen Grabunterschied gwischen bem Gis nen und ber Bernunft, auf welchen auch mehrere andere Ausbrucke hinweisen. Die Bernunft ift ein Bild, eine Aehnlichkeit bes Ersten, Bieles von biesem in fich barftels

<sup>1)</sup> ΙΙΙ, 2, 7. μηθ έν τοις δευτέροις ζητείν τὰ πρώτα.

III, 8, 8. τοῦ γὰρ γεννηθέντος πανταχοῦ τὸ γεννῶν ἀπλούστερον.

<sup>3)</sup> V, 6, 1.

lend, nur nicht ganz vollkommen ihm gleich, nicht ganz feine Bollommenheit in fich enthaltend. Benn bas Erfte das Gute ift, so ift die Bernunft nach einem Platonischen Ausbrucke nur gutartig 1). Aber hierbei mußte fich bem Plotinos eine Schwierigkeit ergeben. Denn bas Erfte ift ja nicht Bernunft; wie kann also biese eine Aehnlichkeit baben mit jenem? Er loft biefe Schwierigkeit nicht, fonbern er umgeht fie nur, indem er zu zeigen fucht, wie bas 3weite Bernunft werben mußte, obgleich bas Erfte nicht von folder Art gewesen. Das Zweite namlich habe burch feine Umtehr jum Erften biefes gefehen und biefes Sehen sei die Bernunft 2). In der That eine feltsame Lehre; Alles, worin bas Wesen ber Bernunft besteht, soll bem Ersten fremd sein und boch eine Aehnlichkeit ber Bernunft mit bem Ersten stattfinden, ja bie Bernunft, wem fie nur vollig rein fich erhalt, foll bas Erfte gang in fich barftel: len, gang in fich enthalten konnen. Dier stoßen die beiden Hauptpunkte bes Plotinischen Musticismus ausammen, bie Bernunftlofigfeit bes Ersten und bas überfinnliche Schauen ber Bernunft. Um so bunkler wird biese Lehre, je meht andere Begriffe fich noch herbeibrangen, welche bas Gegenftanbliche ber Vernunft bezeichnen follen und welche alle ebenfalls bem Einen abgesprochen werben, so bag auch von biefer Seite keine Aehnlichkeit zwischen bem Einen und

<sup>1)</sup> VI, 7, 20; 21.

<sup>2)</sup> V, 1, 7. εἰκόνα δὲ ἐκείνου λέγομεν εἶναι τὸν νοῦν. δεὶ γὰς σαφέστερον λέγειν. πρῶτον μέν, ὅτι δεῖ πως εἶναι ἔκεῖνο τὸ γεννώμενον καὶ ἀποσώζειν πολλὰ αὐτοῦ καὶ εἶναι ὁμοιότητα πρὸς αὐτό, ὡςπες καὶ τὸ φῶς τοῦ ἡλίου. ἀλλὶ οὐ νοῦς ἐκεῖνο, πῶς οῦν νοῦν γεννᾶ; ἡ ὅτι τῆ ἔπιστροφή πρὸς αὐτὸ ἑώρα; ἡ δὲ δρασις αὕτη νοῦς. VI, 9, 2.

ber Bernunft auftommen will. Bu biefen Begriffen gebort, wie wir faben, ber Begriff bes Seienben, namlich bes Ueberfinnlichen, welcher bas Allgemeine bes Gegenftanblichen bezeichnet; es schließt fich ihm aber ber Begriff bes Lebens an, benn Leben sei bem Seienben nothwendig beizulegen, weil es sonft etwas Tobtes fein wurde 1), und biefem folgen die Begriffe ber Energie und bes Befens. Ueber die Berhaltnisse dieser Begriffe zu einander hat Plos tinos fich nicht bestimmt ausgesprochen. Er scheint ben Begriff bes Lebens mit bem Begriffe ber Energie als eins ju feten und nach bem Aristotelischen Grundsate, daß bie Energie früher sein muffe als bas Bermogen 2), ber Bernunft Leben beizulegen. Besen und Leben aber pflegt er fo zusammenzustellen, bag man in ihnen bie boppelte Seite bes Daseins, bas bleibenbe Sein und bas Berben nicht verkennen kann. Hiernach betrachtet er auch bie Bewegung als etwas bem Leben Nothwenbiges, in einer bebeutenden Abweichung von der Aristotelischen Lehre, und fieht Wesen und Bewegung als unzertrennlich in der Vernunft verbunden an 3). Allein bierbei treffen wir auch wieber auf die mystische Bereinigung ber Gegensate, welche im Begriffe ber Bernunft eben so wenig fehlt, als in bem Begriffe bes Einen. Die Energie foll in ber Bernunft mit bem Bermogen eins fein. Die Bernunft barf nicht



VI, 9, 2. ἔχει δὲ καὶ ζωὴν καὶ νοῦν τὸ ὄν, οὐ γὰρ δὴ νεκρόν.

<sup>2)</sup> V, 9, 4.

<sup>5)</sup> VI, 2, 7. Es bezieht sich bies auf die sogenannten Platonisschen Kategorien, welche Plotinos in seltsamer und gang unbes sugter Beise auf die intelligible Welt anwendet.

in Unthatigfeit gebacht werben, aber auch nicht in Bemegung; fie ift in einer ftebenben Energie, fie fteht und bewegt fich, benn fie ift immer um Gott und bat immer ben Gebanken bei sich; sie strebt immer und erlangt im: mer; fie hat Mes in fich, eine ununterschiedene und boch unterschiedene Menge \*). Wenn wir nun finden, daß Plotinos ber Bernunft auch ein Bermogen zuschreibt, und uns baran erinnern, bag bem Ariftoteles bas Bermogen bie Materie ift, so werben wir uns auch nicht wundern burfen, daß bie Bernunft auch eine Materie in fich erhalten foll. Dies verbindet fich jedoch noch naber mit ber Inficht bes Plotinos, daß die Bernunft als weniger einfach als bas Eine eine Bielheit ber Arten ober ber Ibeen in fich enthalte, welche nach ber Beise unserer Begriffe be trachtet werben. hiermit wendet fich der Begriff bes Platinos von ber Bernunft bem Anschaulichen zu. nun jeder Begriff ein Allgemeines mit einem Gigenthum: lichen verknupft, fo kommt ihm in feinem Unterschiebe von allen übrigen eine Form zu, in seiner Allgemeinheit aber eine Materie, worin Plotinos ber Ariftotelischen Lehre fic anschließt, von welcher er benn auch ben Ausbruck über: finnliche Materie entnimmt, aber freilich in einem gang andern Sinn, als in welchem Aristoteles ihn gebraucht hatte. Indem er eine solche Materie sett, beruft er fich auch barauf, bag bie überfinnliche Welt ein Borbild ber

<sup>\*)</sup> II, 2, 3 fia.; II, 9, 1; III, 2, 2; 8, 10. ἐν μὲν τῷ νῷ ἡ ἔφεσις, καὶ ἐφιέμενος ἀεὶ καὶ ἀεὶ τυγχάνων. V, 3, 6; VI, 9, 5. νῦν ἣσυχον καὶ ἀτρεμῆ κίνησιν φατέον, πάντα ἐν αὐτῷ καὶ πάντα ὄντα πλῆθος ἀδιάκριτον καὶ αῦ διακεκριμένον.

Sinnlichen sei und baber in jener auch Materie sein muffe Es wird wohl kaum ber Bemerfung mie in biefen'). bebürfen, wie wenig biefe von anderswoher entnom= mene Lebre bem Gebankengange bes Plotinos entsprechen Denn wie konnte er wohl bie Materie fur bas milL Allgemeine erklaren, ba feine Lehre überall nach bem Allgemeinsten hinftrebt? Bie konnte er wohl jene Allgemeinbeit ber Bernunft als ein Borbild ber finnlichen Materie betrachten? Wie wenig biefe Bergleichung paffend war, werben wir erst spater genauer einsehen, wenn wir seine Lebre von ber Materie kennen gelernt haben. wie ihm wolle, aus ber Bielheit ber Ibeen in ber Bernunft leitet Plotinos die Bielheit ber Bernunft felbft, aus ibrer Berbinbung mit bem Einen bagegen ihre Einheit ab. Sie blickt auf bas Gute und Erfte und ift ihm gegenwartig; fie blidt aber auch auf fich und ift Vieles und Alles 2). Rach biefer Beschreibung ber Vernunft, muffen wir bemerken, daß eine mahre und vollige Bereinigung berfelben mit bem Einen nicht möglich ift, wie fie Plotinos boch im Schauen voraussette. Denn eben

<sup>1)</sup> II, 4, 4. εδ οὖν πολλὰ τὰ εἴδη, ποινὺν μέν τι ἐν αὐτοῖς ἀνάγκη εἶναι καὶ δὴ καὶ ἴδιον, ῷ διαφέρει ἄλλο ἄλλου. τοῦτο δὴ τὸ ἴδιον καὶ ἡ διαφορὰ ἡ χωρίζουσα ἡ οἰκεία ἐστὶ μορφή. εδ δὲ μορφή, ἔστι καὶ τὸ μορφούμενον, περὶ ὃ ἡ διαφορά, ἔστιν ἄρα καὶ ὕλη, ἡ τὴν μορφὴν δεχομένη καὶ ἀεὶ τὸ ὑποκείμενον ἔτι εἰ κόσμος νοητός ἔστιν ἐκεῖ, μίμημα δὲ οὖτος ἐκείνου, οὖτος δὲ σύνθετος καὶ ἐξ ὕλης, κἀκεῖ δεῖ ὕλην εἶναι. Ιὸ. 5; 6; III, 8, 8; 10.

<sup>2)</sup> VI, 9, 2. καὶ χρὴ τὸν νοῦν τοιοῦτον τίθεσθαι οἶον παρεῖναι μὲν τῷ ἀγαθῷ καὶ τῷ πρώτῷ καὶ βλέπειν εἰς ἐκεῖνον, συνεῖναι καὶ ἑαυτῷ, νοεῖν τε καὶ ἑαυτὸν καὶ νοεῖν ἑαυτὸν ὄντα τὰ πάντα.

Gesch. b. Phil. IV.

nur daburch ist sie Wernunft, daß sie für sich seiend nach dem Einen nur hindlickt, sie ist um das Eine nur herum, wie Plotinos sich ausdrückt, wie ein stehender Treis um das Gute 1); nahe zwar ist sie dem Einen, gewissermaßen wagt sie aber bennoch von dem Einen abzustehen 2).

Die Bernunft als bas 3weite wenbet fich nun aber auch bem Dritten zu und bies ift bie Seele. Es verfteht sich, daß diese als ein Ausflug ber Bernunft gebacht wirb, geschehend nach ber Rothwendigkeit ber zweiten Ratur, ohne bag biese babei irgend thatig ware. Aus der Ber: nunft flieft ber Gebante (loyog) aus, ohne bag fie fic verandert, benn urspringlich liegt er in ihr 3). Ein folder Gebante foll auch bie Seele fein, ohne bag naber bestimmt wurde, welcher ober ob verschieden von andern Gebanten und Ausfluffen ber Vernunft ober ob alle Gebanken ber Bernunft umfassend. Das Lettere anzunehmen wurde bie Folgerichtigkeit ber Lehre erheifchen, obgleich bie Ausbruck babin nicht beuten. Das Ausfließen biefes Gebankens aus ber Bernunft wird verglichen mit bem Ausfliegen bes Bortes aus bem Gebanken ber Seele '). Doch foll bie:

II, 2, 3 fin. ὁ δὲ νοῦς οὕτω κινεῖται, ἔστηκε γὰρ καὶ πινεῖται, περὶ αὐτὸν γάρ. IV, 4, 16.

<sup>2)</sup> VI, 9, 5. Εν μεν είναι βουλομένου, οὐπ ὄντος δὲ ἔν, ένοειδοῦς δέ, ὅτι αὐτῷ μηδὲ ἐσκέδασται ὁ νοῦς, ἀλλὰ σύνεστιν ἑαυτῷ ὄντως, οὐ διαρτήσας ἐαυτὸν τῷ πλήσιον μετὰ τὸ ἐν είναι, ἀποστῆναι δὲ πῶς τοῦ ἐνὸς τολμήσας.

<sup>8)</sup> III, 2, 2,

<sup>4)</sup> V, 1, 3; 6. ή ψυχή λόγος νοῦ. Man darf nicht überseiten, daß auch beim Plotinos wieder die Zweideutigkeit des Wortes λόγος ihre Rolle spielt. S. besonders III, 8, 1. λόγος wird gleichbedeutend mit νοῦς oder doch mit einer besondern Idee des νοῦς gebraucht. II, 4, 3; V, 7 u. sonst. Dann aber wird der λόγος auch ein Aussluß des νοῦς genannt, und es

fer Gebante ober Begriff, welcher bie Seele ift, alle Arten bes Seins in sich enthalten, um fie auch ber sinnli= den Welt einbilben zu konnen '). Es muß bemerkt werben, bag ber Bernunft und ber Seele Bestimmtheit gu: geschrieben wird und sichere Abgrenzung burch die Form in allen einzelnen Begriffen, welche fie umfaffen, benn bas menbliche Bermogen bes Einen begrenzt sie 2). Dasselbe gilt natürlich auch von dem mahrhaft Seienden, dem Begenständlichen ber Bernunft. Aber indem dies als das Borbild aller Dinge in ber finnlichen Belt betrachtet wird, von welchem alle Dinge abhängig find und ausfließen, kommt ihm auch ein unendliches, alles bestimmenbes Bermogen gu 3). Auch in biefer Beziehung wird ber Bernunft und bem Seienden Bewegung ober wenigstens gleichsam Bewegung, um sich jum Bielen zu machen, jugeschrieben und bas Unternehmen, gleichsam als Bieles fich zu schauen 1). Man sieht wohl, daß diese Gebanken da= bin ftreben, einen Uebergang aus ber Bernunft in bie Seele und in die Mannigfaltigkeit ber Dinge au finden,

heist der vous nicht Loyos, Jondern nointies tou nower ou kéyou. V, 8, 2.

V, 9, 9; VI, 7, 12; III, 6, 18. ἡ μέν γε ψυχή τὰ τῶν ὅντων εἴδη ἔχουσα, εἶδος οὖσα καὶ αὐτή, ὁμοῦ πάντα ἔχει.
 Đaffelbe vom νοῦς. I, 1, 8.

V, 1, 7. καὶ ὁρίζει τὸ εἶναι αὐτῷ τῆ παρ' ἐκείνου δυνάμει. — — ὧρισται γὰρ ἢδη καὶ οἶον μορφὴν ἕκαστον ἔχει.

<sup>3)</sup> III, 8, 9 in. τι δή ὄν; δύναμις τῶν πάντων. VI, 4, 4.

<sup>4)</sup> VI, 2, 6. καὶ Εν μὲν ὄν, ποιοῦν δὲ ἐαυτὸ ἐν τῆ οἶον κινήσει πολλὰ καὶ ὅλον Εν, οἶον δὲ θεωρεῖν ἐπιχειροῦν ἑαυτὸ πολλά. ὡςπερ γὰρ οὐκ ἀνέχεται ἑαυτοῦ τὸ ὅν Εν εἶναι, πάντα δυνάμενον, ὅσα ἔστιν.

und manches Andere ahnlicher Art könnte noch angeschht werden, welches wir lieber übergehen, weil es sich doch Alles nur in ahnlichen Bilbern bewegt, wie wir sie schon kennen gelernt haben, als van dem Ausstusse des Einen in die Vernunft die Rede war.

Bichtiger ift es, ben Beweggrund einzusehen, welcher ben Plotinos antreibt, die Seele von ber Bernunft ju un: terscheiben, namlich bie reine Seele, bie Beltseele, welche mit keinem Korper verbunden ift. Seben wir auch von allen ben Ueberlieferungen ab, welche ihn zu einer folden Unterscheidung anregen konnten, so mußte ihm boch sein Bestreben, ben Begriff ber Bernunft und ber übersimt lichen Belt rein fich barguftellen, zu einer folchen Unter: scheidung führen, fo wie ihn sein Bestreben, ben Begriff Gottes rein für fich aufzufassen, zu ber Unterscheibung zwischen Gott und ber Bernunft geführt hatte. Denn ein folches Bestreben ließ nicht zu, bie Bernunft felbst als Ur fache ber finnlichen Welt zu fegen, und es führte baher nothwendig bazu, ein anderes Princip ber finnlichen Belt anzunehmen. 3war indem er dem Platon sich anschließt, gewinnt er es wohl über fich, die Bernunft ben Beltfor: mer zu nennen 1); aber er schließt fich biefer Unficht boch nur in bem Sinne an, bag bie Seele ber Belt von ber Bernunft erfüllt worden, baburch aber bie Mutter ber Na tur geworden sei, welche fie, von dem Begriffe ber über finnlichen Belt geschwängert, gleichsam in Geburtswehen als ein Theorem hervorgebracht habe 2). Daher wird bem

<sup>1)</sup> V, 1, 8.

<sup>2)</sup> ΙΙΙ, 8, 4. άλλα περί μεν φύσεως είπύντες δυ τρύπου θεω-

auch gesagt, bag bie Ewigkeit um bie Bernunft, bie Beit aber um bie Seele fei 1), baß bie Bewegung im eigent= lichen Sinne nur ber Seele gutomme und bag bie Seele der bewegte, die Bernunft aber ber ftebende Kreis um bas Eine fei 2), und felbst bie Tugenb, welche es mit bem finn= lichen Leben gu thun bat, erhalt ihre Stelle nicht in ber Bernunft, sonbern nur in ber Geele 3). Diesem Rreise ber Gebanken gehort es auch an, bag Plotinos den Begriff ber Borfehung nur fo gefaßt haben will, bag in ihm ausgebruckt sei, Alles in ber Welt stamme von der Ber-Denn bie Bernunft ift nicht nach außen nunft ab 4). thatig. Es gebort ihrem Befen an, nur fich felbft, nam: lich die übersinnliche Welt zu benten, außer sich wendet fie ihr Schauen nicht, fie ift baber auch von allem Prattischen fern 5).

Geben wir von biefer Wendung ber Plotinischen Ansficht aus, so wurden wir nun dem Begriffe der Seele als eigenthumlich es beilegen mussen, daß sie die Welt bilbet,

ρία ή γένεσις, επί την ψυχήν την πρό ταύτης είθοντες λέγομεν, ως ή ταύτης θεωρία και το φιλομαθές και το ζητητικόν και ή εξ ων εγνώκει ωδις και το πληρες πεποίηκεν αὐιήν θεώρημα παν γενομένην αλλο θεώρημα ποιησαι.

<sup>1)</sup> IV, 4, 15.

<sup>2)</sup> II, 9, 1. αίνησις δε πρός αὐτον (εc. τον νοῦν) και περι αὐτον ψυχῆς ἦδη ἔργον. IV, 4, 16.

<sup>3)</sup> I, 2, 8; 6.

III, 2, 1; VI, 7, 39. ἡ δὲ πρόνοια ἀρκεῖ ἐν τῷ αὐτὸν (sc. τὸν νοῦν) εἶναι, παρ' οὖ τὰ πάντα. VI, 8, 17.

<sup>5)</sup> V, 3, 6. οὐ γὰρ ởη πρακτικός τε οὖτος (εc. ὁ νοῦς), ὡς πρὸς τὸ ἔξω βλέποντι τῷ πρακτικῷ καὶ μὴ ἔν αὐτῷ μένοντι εἰη ἂν τῶν μὲν ἔξω τις γνῶσις.

bem Aeußern fich zuwendet und baburch praktisch wird. Daber wird ihr benn auch die Herrschaft über bie Belt augesprochen, so wie die Bewegung in einem eigentlichen Sinne, als ber Vernunft; ihr außerstes Bermogen senbet fie in die finnliche Welt; fie schmuckt und verwaltet biefes MII mit unthatigem Bermogen '). Daber wird fie benn auch geschildert als an der außersten Grenze ber überfinnlichen Belt ftebend, ber fie noch angehort als ein Gebanke ber Vernunft, aber ichon ein Nachbar ber finnlichen Belt und an diese angrenzend. Sie ist genothigt, an bem Sinn: lichen Theil zu nehmen, und barf nicht unwillig werben, baß fie nicht vollig ber beffern Natur angehort, weil sie eben nur bie mittlere Stellung unter ben Dingen empfangen hat 2). Doch biefer Untheil, welchen fie am Gim: lichen und Korperlichen nimmt, ift nicht mit bem Loofe ber einzelnen Seele in ihrem Korper zu vergleichen; bem ba fie alles Körperliche beherrscht, so kann fie keine Be: durfnisse empfinden; sie hat baber weber an Luft noch an Unluft Antheil, keine finnliche Empfindung ift ihr guguschreiben, so wie ja auch Platon fogar ben feligen St ftirnen eine vollige Befreiung von jedem finnlichen Leiben

IV, 8, 2. δύναμιν δὲ τὴν ἐσχάτην εἰς τὸ εἴσω (εc. τοῦ οὐρανοῦ) πεμπούσης. — — ἀπράγμονι δυνάμει τόδε τὸ πᾶν ποσμοῦσα.

<sup>2)</sup> IV, 8, 7. διττής δε φύσεως ταύτης οὖσης, τής μεν νοητής τής δε αισθητής, ἄμεινον μεν ψυχή εν τῷ νοητῷ είναι, ἀνάγχη γε μὴν ἔχει και τοῦ αισθητοῦ μεταλαμβάνειν του αὐτην φύσιν ἔχούση και οὐκ ἀγανακτητέον αὐτὴν ἑαυτή, εὶ μὴ πάντα ἐστι τὸ κρεῖττον μέσην τάξιν ἐν τοῖς οὖσων ἐπισχοῦσαν, θείας μὲν μοίρας οὖσαν, ἐν ἐσχάτφ δὲ τοῦ νοητοῦ οὖσαν, ὡς ὅμορον οὖσαν τῆ αισθητή φύσει.

beigelegt batte. So kann man also Gott nicht beschulbigen, bag er ibr bas Schlechtere beigefellt batte, vielmehr genießt fie eines vollkommen gluckfeligen Lebens '). muffen bekennen, bag uns bie Befchreibungen, welche Plotinos von ber Natur ber Seele gibt, eben fo wenig befriedigen wollen, als feine Beschreibungen ber Bernunft. Sie weisen zwei Seiten ber Seele nach, welche mit einander in Biberspruch zu fteben scheinen, indem fie auf ber einen Seite ber überfinnlichen Belt angeboren foll, obne irgend etwas mit bem Sinnlichen zu thun zu haben, auf ber anbern Seite aber ihr eine Beschäftigung mit bem Sinnlichen zugeschrieben wird. Dies ware ja wohl zu bulben, wenn nur nicht beibe Seiten ber Seele Schlechthin beigelegt wurben. Einmal heißt es, bie Seele fei frei von jedem Uebel, in fich felbst unerschuttert, burchaus leibenlos 2). Dann aber wird ber Seele nicht bie Sicherheit ber Bernunft, die volle Gewißheit (niorig), sondern nur bie Ueberrebung beigelegt 3); die Bernunft ift ihr nur von außen angekommen '). hiermit scheint fie gang aus ber Bernunft herausgetreten zu fein, und es wird deswegen auch von uns gefagt, wenn, wir im Ueberfinnlichen leben, baß alsbann die Seele Rube halte und nur die Thatigkeit ber Bernunft zulaffe, nicht aber im Erkennen felbft thatig fei 9. Wir konnen in folden Beschreibungen nur

<sup>1)</sup> IV, 8, 2.

<sup>2) 11, 9, 7.</sup> 

V, 3, 6. καὶ γὰο ἡ μὲν ἀνάγκη ἐν νῷ, ἡ δὲ πειθώ ἐν ψυχῷ.

<sup>4)</sup> V, 6, 4. ψυχή μέν γάρ ξπακτον νοῦν ἔχει.

<sup>5)</sup> V, 3, 6. και γάρ και έως ήμεν αιω, έν νου φύσει ήρκού-

wieder das Bestreben des Plotinos erbliden, auch die Seele als der übersinnlichen Welt angehörig ganz rein sür sich zu benken, während dagegen von der einen Seite die Nothwendigkeit sich zeigte, sie mit der Vernunft als ihrem Höhern und mit der sinnlichen Welt als ihrem Werke und Ausflusse in Verbindung zu setzen. Dem Sange seines Systems mussen wir es aber gemäßer sinden, wenn er die Seele als einen Aussluß der Vernunft betrachtet, welcher an den Vorzügen der Vernunft und an dem Denken zwar Theil hat, aber doch weniger vollkommen ist als ihr Prinzip und deswegen Beschränkungen erleidet oder mit dem Materiellen in Berührung kommt. Denn daß dies Beides auf dasselbe hinausläuft, werden wir bald zu bemerken Selegenheit haben.

Damit stimmen benn auch andere Aeußerungen bes Plotinos sehr gut zusammen. Die Seele hat zu ihrem Werke das Denken, doch nicht allein das Denken, denn darin unterscheidet sie sich nicht von der Vernunft, sondern ein eigenthumliches Werk kommt ihr auch zu, indem sie wie alle übersinnliche Wesen etwas Niederes, was der sinnlichen Welt angehört, von sich ausstließen läst.). Ihr kommt daher ein Doppeltes zu; sie wendet sich theils der Praxis zu, theils der Theorie, das Letztere, indem sie zu

μεθα και ένοουμεν και είς εν πάντα συναγόντες έωρωμεν. νους γὰρ ἡν ὁ νοων και περι αυτου λέγων, ἡ δὲ ψυχὴ ἡσυχίαν ἡγε, συγχωρουσα τῷ ἐνεργήματι του νου κτλ.

<sup>1)</sup> IV, 8, 8. ψυχῆς δὲ ἔργον τῆς λογικωτέρας νοεῖν μέν, οὐ τὸ νοεῖν δὲ μόνον. τι γὰρ ἄν καὶ νοῦ διαφέροι; προς-λαβοῦσα γὰρ τῷ νοερὰ εἶναι καὶ ἄλλο, καθὸ τὴν οἰκεἰαν ἔσχεν ὑπόστασιν, νοῦς οὐκ ἔμεινεν. ἔχει δὲ ἔργον καὶ αὐτή, εἴπερ πῶν, ὃ ἐὰν ἡ τῶν νοητῶν.

ber Rube und Gewigheit bes Gebantens zu kommen ftrebt. weniger ruhig awar als die Bernunft, boch an beren Ruhe Theil habend; ihre Praxis aber wendet sie bem Aeugern zu, indem sie die Welt bilbet; boch ift biese Thatigkeit ber Theorie untergeordnet, denn sie will burch ihr Handeln nur bas Gute gewinnen und fie betrachtet baber ihr Werk, sobalb fie es erreicht hat, und findet bas Gute alsbann in sich felbst '). So hat sie ein doppeltes Berhaltniß zu ih= rem Sobern, ber Bernunft, und zu ihrem Niebern, bem Korper 2). Die Seelen und nicht minder bie Weltseele find Amphibien, welche balb bem Sinnlichen fich zuwenben und mit ihm verflochten an feinen Schicksalen Theil nehmen, balb ihrem Ursprunge, ber Bernunft, anhangen und mit ihr vereinigt werden 3). In einer etwas grobern Beise brudt biese boppelte Seite ber Seele Plotinos aus, wenn er verschiebene Theile berfelben unterscheibet und von bem bessern Theile fagt, er rage über bem himmel hervor, ihre außerste Rraft aber schicke fie in ben himmel hinein 4), ober in etwas anderer Form, wenn er unter ber Boraussetzung, daß bie Seele in viele Seelen fich spalte, bie Behauptung aufstellt, daß einige und zwar die schlechtern Seelen in das Korperliche eingehen, andere aber in bem Ueberfinnlichen bleiben follen 5). Rur eine gering= fügige Abweichung scheint es zu fein, bag Plotinos ber

III, 8, 5. Γνα έχωσι τὸ ἐκ τῆς πράξεως ἀγαθόν. τοῦτο δὲ ποῦ; ἐν ψυχῆ.

IV, 8, 8. πάσα γὰρ ψυχὴ ἔχει τι καὶ τοῦ κάτω πρὸς σῶμα καὶ τοῦ ἄνω πρὸς νοῦν.

<sup>3)</sup> IV, 9, 4.

<sup>4)</sup> IV, 8, 2; 8; V, 1, 10.

<sup>5)</sup> IV, 8, 3.

Seele auch eine breifache Richtung zuschreibt, die Richtung auf das vor ihr, in welcher sie benkt und erkennt, die Richtung, in welcher sie sich selbst erhält, und die Richtung auf das nach ihr, welches von ihr gebildet und bei herrscht wird.). Durch diesen Zusaß der dritten Richtung wird nur noch das eigene Sein der Seele von ihren entgegengesetzen Berhältnissen gegen das Höhere und Niedere unterschieden, denn Plotinos will nicht zugeben, daß in ihrer Wirksamkeit auf das Simnliche das Eigenthümliche der Seele bestehe 2).

Mit der Seele schließt sich die übersinnliche Dreiheit der obersten Principien; sie ist das Ende der übersinnlichen Emanationen. Dies stimmt insofern mit der Ansicht des Plotinos überein, als die Seele die sinnliche Belt bildet, diese zu ihrem Abbilde hat und indem so die sinnliche Welt von ihr aussließt, damit die Reihe der Emanationen überhaupt sich schließt. Denn der Zwed der Emanationslehre war doch wesentlich nur der, von dem Höchsten, von Gott, zu dem Niedrigsten, zu dem blosen Abbilde des wahren Seins oder zu der sinnlichen Belt zu gelangen. In richtiger Folge dieser Ansicht würden wir nun die sinnliche Belt mit Allem, was in ihr ift, also

IV, 8, 8. βλέπουσα δὲ πρὸς μὲν τὸ πρὸ ἐαυτῆς νοεῖ, εἰς δὲ ἑαυτήν, σώζει ἐαυτήν, εἰς δὲ τὸ μετ' αὐτήν, δ ποσμεῖ τε καὶ διοικεῖ καὶ ἄρχει αὐτοῦ.

I, 1, 9. δσα δὲ οὐ δεῖται σώματος εἰς ἐνέργειαν, ταὕτα ἔδια ψυχῆς εἶναι.

<sup>3)</sup> III, 7, 10. οὕτω δὴ καὶ αὐτὴ κόσμον ποιοῦσα αἰσθητόν, μιμήσει ἐκείνου κινούμενον, κίνησιν οὐ τὴν ἐκεῖ, ὁμοίαν δὲ τῆ ἐκεῖ καὶ ἐθέλουσαν εἰκόνα ἐκείνης εἶναι, πρῶτον μὲν ἐαυτὴν ἐχρόνωσεν, ἀντὶ τοῦ αἰῶνος τοῦτον ποιήσασα.

auch mit ber finnlichen Maferie, als das Abbild und ben Ausfluß ber von ber Ibee ber überfinnlichen Belt erfüll: ten Seele betrachten muffen und bamit zu bem Letten ge= Es konnte hiernach bas Abschließen ber tommen fein. überfinnlichen Emanationen mit ber Seele nicht als wills fürlich erscheinen, vielmehr wurde biese, indem sie in bas Meußere herausschreitet, nothwendig bas Lette fegen muffen, ba überhaupt nach ber Anficht bes Plotinos nur bas innere Sein Bahrheit hat, alles Teugere aber bem leeren Schein anheim fallt. Demnach wurde bie sinnliche Das terie als unmittelbare Emanation ber Seele ihm erscheinen muffen. Denn biese Materie ift ihm bas Lette, welches nothwendig sein mußte, so wie das Erste und etwas nach bem Erften fein follte. So wie ein Maag, fo mußte auch ein Unmaag an fich, fo wie ein Gutes, fo mußte auch ein Bofes gefett werben, welches im außerften Gegenfage gegen bas Gute fteht '). Als Grenze bes Seins ift biefe Maferie gar nicht mehr seiend, sonbern wahrhaft bas Nicht-Seienbe; bem Erften vollig entgegengesett ift fie bas Bofe und die Säglichkeit felbft, ber Grund ober vielmehr bie Bezeichnung einer jeben Beraubung und alles Bosen in ber sinnlichen Welt 2). So gefaßt gibt in ber

I, 8, 1; 8; 7. ἐξ ἀνάγχης δὲ εἶναι τὸ μετὰ τὸ πρωτον, ωςτε καὶ τὸ ἔσχατον. τοῦτο δὲ ἡ ὕλη, μηδὲν ἔτι ἔχουσα αὐτοῦ καὶ αὕτη ἡ ἀνάγχη τοῦ κακοῦ.

<sup>2)</sup> Bergl. besonders I, 8, 5; III, 6, 7, wo ihr nicht einmal die δύναμις, die freilich beim Plotinos eine andere Bedeutung hat, als beim Aristoteles, übrig getassen wird. Wit Beziehung auf den Sophisten des Platon heißt es von der sinnlichen Materie: μή δν δ' αν είχότως λέγοιτο, καὶ οὐχ ωςπερ κίνησις μή ὄν, ἢ στάσις μη ὄν, ἀλλ' ἀληθινῶς μὴ ὄν. Cf. I, 8, 3.

That die Lehre des Plotinos einen reinen Ausbruck des Ibealismus, welcher jedes Aeußere, nicht Geistige oder Bernunstige nur als Beschränkung, nur als Schein an dem Wahren aufzusassen strebt und die materielle Belt nur als ein Erzeugniß der Täuschungen betrachtet, welchen die Seele wegen ihrer natürlichen Beschränkung unterworfen ist.

Allein wir finden nicht, daß Plotinos diese Ansicht solgerichtig durchzusühren gewußt hatte. Es lag ein hinderniß in seiner Ansicht, welche er mit seinen Zeitgenossen von den Emanationen aus Gott gesaßt hatte. Nach dem Grundsaße, daß eine jede Emanation geringer sein musse als ihr Princip und je weiter daher die Emanation sortsschreite, um so mehr auch Unvollsommenes aus ihr sich erzeuge\*), mußte eigentlich schon in der Vernunst und noch mehr in der Seele eine Beschränkung und mithin ein Materielles angenommen werden, welches nicht damit übereinstmmt, daß diese beiden Principien nur der überssinnlichen Welt angehören sollen. Aber der Graduntersschied bes Vollsommnern und des Geringern, welcher nach jenem Grundsaße zwischen den Principien und ihren Aussslussen

Sie ist nur ein nalyrior und Alles, was in ihr wird, sind nalyria. Sie ist ganzliche Leerheit, aber natürlich kann dies nicht sestgehalten werden und baher wird sie doch als Ursache des Scheinens angesehen (ib. 15) oder nur als  $\mu \dot{\eta}$  ör xarà  $\sigma \nu \mu \beta \epsilon \beta \eta x \delta \varsigma$ , wenn sie als das  $\mu \delta r \sigma r$  ällo oder  $\mu \delta r \sigma r$  älla geset wird. II, 4, 13. So heißt sie auch wohl das letzte elds (V, 8, 7), welches zu erklaren sein mochte aus olor elds urov  $\mu \dot{\eta}$  örros ör. I, 8, 3.

<sup>•)</sup> IV, 7, 9.

abgeschlossene Reihe ber Ausstuffe zu seten, am wenigsten eine fo schnell abbrechenbe als bie von ber Seele gur Materie, benn bie Grabunterschiebe verringern sich in bas Unenbliche. hieraus erklart es fich, warum Plotinos fich nirgends bestimmt und in feststehender Weise über bie Ausfluffe ber Seele erflart. Wir feben nur, bag er noch Mittelglieber zwischen ber Seele und ber Materie angunehmen geneigt ift. Buweilen spricht er, als wenn bie einzelnen Seelen bie Ausfluffe ber Beltfeele maren 1), fo wie er die einzelnen Gebanken als die Ausflusse ber Bernunft betrachtete. Buweilen nabert er fich ber ftoischen Lehre, wenn er aus ber Seele bie Empfindung in ben Thieren und die Natur in ben Pflanzen ausfliegen lagt 2), ober er betrachtet auch die Natur überhaupt als ben Ausflug ber Seele, welche felbft eine Seele fei, ein Gebante (loyos), welcher selbst einen Gebanken erzeuge, boch mit ber Beschränkung, bag die Natur als Abbild ber praktischen Vernunft (poornois) bas Korperliche zwar bilbe, aber ohne Bewußtsein, ohne bavon zu wiffen 5), eine Unficht, welche ber Ariftotelischen Lehre nachgebilbet ift. Es ift ihm hierin nichts eigenthumlich, noch ficher. Rur im Augemeinen halt er ben Grundsat fest, daß in ber allgemeinen Seele bie manniggaltigften besonbern Arten und Grabe bes Lebens fein mußten, welche alsbann, so wie

IV, 8, 8. πολλάς έδει και ψυχάς και μίαν είναι, και έκ τῆς μιᾶς τὰς πολλάς διαφόρους. Cf. VI, 7, 6. Daber wird bie einzelne Seele auch als ein είδωλον der Beltseele betrachtet. IV, 9, 4.

<sup>2)</sup> V, 2, 1.

<sup>8)</sup> III, 8, 4; IV, 4, 18.

sie in der übersinnlichen Welt vereinigt und im Ganzen vorhanden sind, so in der sinnlichen Welt vereinzelt hervorträten. Einer der höhern Grade des Lebens ist ihm in der Kreisbewegung des Himmels ausgedrückt, welche der Bewegung der Seele um die Vernunft herum nach ahmt; aber die Seelen steigen nach und nach in verschiedenen Graden vom Himmel herad und vermischen sich mit dem Irdischen um so mehr, je weniger sie Krast des siehen, zu dem Höhern sich zu erheben. So ergibt sich denn auch als eine der niedrzissten Stusen der Wirksamkeit der Seele in der Welt das unvernünstige Leben des Thieres?).

Einigermaßen ließ sich auch mit dieser Ansicht von mehreren Stusen der seelenartigen Ausstätsse die idealistische Richtung des Plotinos vereinen. Alles in dieser Welt ist ihm Leben und Seele, ja Gedanke und Bernunft, denn sie ist ja ein Theorem der Seele, welches sie in Gedurtswehen vom Geiste erfüllt hervorgebracht hat. Er beruft sich zum Beweise auf die Ordnung in der Gestaltung der Dinge, welche nur durch die Seele hervorgebracht werden konnte. Die Seele gestaltete sich ihren Körper, indem sie gleichsam vieles Licht aus sich ausgoß und nun an den außersten Grenzen des Feuers die Finsterniß entstand, welche von der Seele gebildet wurde, sobald diese jene erblickte. Alle Materie wird hiernach von der Seele in-

<sup>1)</sup> IV, 8, 8; V, 9, 13; VI, 7, 9.

<sup>2)</sup> II, 2, 1; 2; IV, 8, 15; VI, 9, 8.

IV, 7, 2. εἴπερ λόγος προςελθών τῆ ὕλη σώμα ποιεῖ, οὐδαμόθεν δ' ἄν προςέλθοι λόγος ἢ παρὰ ψυχῆς. VI, 7, 11.
 Sm Œingelnen V, 7; V, 9, 6; 12; 14.

<sup>4)</sup> IV, 3, 9.

nerlich gestaltet; alle Elemente find von ihrem Leben erfüllt. Diese Erbe gleicht bem Solze eines Baumes, welcher eine belebenbe Natur in fich tragt; Die Steine find wie abgeschnittene Zweige; wenn auch bas Leben in ben Elementen nicht zur Erscheinung kommt, so ift es boch innerlich in ihnen vorhanden 1). Plotinos schließt fich ber Platonischen Anficht an, welche in ben Gestirnen und in der Erbe ein gottliches Leben und Vernunft findet2). Und so erscheint ihm benn bie finnliche Welt sowohl im Einzelnen als im Sanzen belebt und beseelt; ja das Besentliche in ihr ift eben nur bie Seele. Er ruhmt baber bie Schönheit in biesem Bilbe, in bieser Bilbung ber Wie konnte ein schoneres Feuer gebacht werben, als bas hiefige? wie eine schönere Erbe, eine genauere Rugel bes himmels? 3mar ift auch Uebel in Diefer Welt, Streit und Reinbichaft unter ben Dingen; aber nothwenbig und unentbehrlich war ihr bies, weil fie einmal nur ein Abbild ber überfinnlichen Welt fein konnte, geringer als biefe, baber weniger eine Einheit. Denn fo mußten fich die Dinge einander entgegenseten, indem fie unvoll= kommen, boch von bem Bollkommenen stammend nach bemfelben ftreben mußten, und baber mehr haben wollten, als fie befagen. Aber alle biefe 3wietracht wird gur schonften harmonie verbunden, die Nothwendiges und Gutes vereint; nur wenn man das Einzelne für fich betrachtet, kann es mangelhaft icheinen, in seinem Busammenhange mit bem Gangen ift Mues gut3). Selbst bas Bose in ber

<sup>1)</sup> VI, 7, 11.

<sup>2)</sup> IV, 4, 22; 26.

<sup>3)</sup> II, 9, 4; III, 2, 3; 4.

Belt bient jum Guten; es bient jum Beispiel; es erregt auch in uns eine klarere Erkenntnig bes Guten burch bie Erfahrung bes Bofen, weil unfere Natur zu schwach ift. bas Bose vor ber Erfahrung zu erkennen. Dies ift bie hochfte Macht auch bas Bose zum Schonen benuten zu konnen, ba es nicht moglich war, es ganz auszuscheiben, benn es besteht nur in bem Mangel bes Guten, welcher in ber sinnlichen Welt nicht zu vermeiben war 1). folchen allgemeinen Sagen ergeht fich Plotinos, um zu zeigen, daß die Welt gut und vernünftig und ein wurbiges Werk ber Seele, baber auch gang von Seele burchbrungen fei. Zuweilen geht er auch wohl in genauere phyfische Untersuchungen ein, aber ohne Frucht, ohne fie ju allgemeinen Ergebnissen ju fteigern, mehr um Prunk bamit zu treiben, als burch ben nothwendigen Gang feis ner Forschungen bazu geführt. Wir konnen ihn von bem Fehler nicht frei sprechen, welcher mit ber ibealen Richtung ber Philosophie nur zu häufig verbunden ist, von ber hochmuthigen Verachtung bes Gingelnen. Das Rorperliche, bie körperbilbende Seele, die Empfindung, die Begierde und ben Duth nennt er geradezu Poffen?).

Wir mussen eine boppelte Richtung entgegengesetzter Art in biesen Aeußerungen bes Plotinos über die sinnliche Welt und ihre Bestandtheile erkennen. Bon der einen

role by Conogle

<sup>1)</sup> I, 8, 1; III, 2, 5. τοῦτο δὲ δυνάμὲως μεγίστης καλῶς καὶ τοῦς κακοῖς κρῆσθαι δύνασθαι. — - ὅλως δὲ τὸ κακὸν ἔλλειψιν τοῦ ἀγαθοῦ θετέον. IV, 8, 7. γνῶσις γὰρ ἔναργεστέρα τἀγαθοῦ ἡ τοῦ κακοῦ πεῖρα, οἰς ἡ δύναμις ἀσθενεστέρα, ἡ ὥστε ἔπιστήμη το κακὸν πρὸ πείρας γνῶναι.

<sup>2)</sup> V, 3, 9,

Seite erschien fie ihm als ein Erzeugniß ber Seele, und indem er biefer auch in ihren Thatigkeiten und hervorbringungen eine überfinnliche Bahrheit zueignen wollte, ergaben sich ihm bie prachtvollsten Anpreisungen ihrer Schönheit und ihrer Bebeutsamkeit in ber Bufammensehung Bon ber andern Seite aber, indem er entibrer Theile. schieben ber Deinung folgt, bag nur in bem Ueberfinne lichen die Wahrheit, alles Sinnliche bagegen, sofern es nicht irgendwie am Ueberfinnlichen Theil bat, nur ein Arugbild bes Bahren, Spielwerk und Poffen ift, wurbigt er bie sinnliche Welt im Gangen und Ginzelnen auf bas Meußerste berab. Die erfte Richtung feiner Lehre tritt barin hervor, bag er nach Aristotelischer Lehre bie finnliche Welt als ewig fich benkt. Es konnte nicht Alles in ber überfinnlichen Belt bleiben, ba eine jede Rraft ihr Nieberes aus fich hervorbringen mußte; Gottes Wille, welcher ewig ift, hat gewollt, daß die Welt von Ewigkeit ber und in Ewigkeit fortan einen Korper habe 1). Diernach ift benn auch bas Zeitliche ber Ewigkeit theilhaftig und in bem ewigen Willen Gottes hat es feinen Grund. In biesem Sinne will er benn auch bie schaffenbe Thatigkeit ber Weltfeele nicht als ein Leiben berfelben, nicht als eine Reigung gum Sinnlichen betrachtet wiffen. Denn fie bilbe Die Belt nur in ber Erinnerung an die übersinnlichen Ibeen, also indem sie bort weile, und die bortige Schonbeit por Augen habend, bilbe fie bie finnliche Belt auch in Allem fcon, fo bag ihr barüber keine Reue entfteben konnte?). Das Berabsteigen, bas, mas bie Ginkorperung

<sup>1)</sup> II, 1, 1 sqq.; III, 2, 1; IV, 8, 8, fin.; 6.

<sup>2)</sup> II, 9, 4. ήμεις δε ού νευσίν φαμεν την ποιούσαν, αλλά . Gefc. 5. Phil. IV.

ber Seele genannt wirb, ift nichts Anderes, als bag bie Seele bem Korper etwas abgibt, ohne beswegen ihm anzugehören '). Wir mogen uns nur beruhigen, wenn uns ber Sat auffallen follte, bag bie Seele nicht gang, fonbern nur theilweise heruntersteige und theilweise mit bem Rorper vermischt an seinem Leiden Theil nehme2); benn auch biefe Behauptung fest ja nichts Unberes, als mur baß bie Seele gewiffermagen, indem fie im Rorper thatig ift, getheilt wird, obgleich sie immer noch gang ift, weil ja ihrer Natur nicht zukommt, volltommen gang und Einheit au fein 5). Indem Plotinos nicht augeben will, bag bie Seele ber Welt mit bem Korperlichen vermischt leibe und empfinde, spricht er fich zuweilen auf eine recht unwissenschaftliche Beife aus. Er behauptet, die Beltfeele, welche einen fo großen Rorper habe, brauche nicht zu empfinden, was in ben einzelnen Theilen ber Belt vorgehe, fo wie von großen Thunfischen erzählt werbe, daß fie geringfügige Bewegungen in ihrem Korper gar nicht gewahr wurben '). Allein in biesen Unfichten erhebt sich bann auch

μάλλον μή νεῦσιν. εὶ δὲ ἔνευσε, τῷ ἐπιλελῆσθαι δηλονότι
τῶν ἐκεῖ. εἰ δὲ ἐπελάθετο, πῶς δημιουργεῖ; πόθεν γὰρ
ποιεῖ, ἡ ἔξ ὧν εἰδεν ἐκεῖ; εὶ δὲ ἐκείνων μεμνημένη ποιεῖ,
οὐδὲ ὅλως ἔνευσεν.

VI, 4, 16. ώστε τὸ μὲν κατελθεῖν, τὸ ἐν σώματι γενέσθαι, ῶς φαμεν ψυχὴν ἐν σώματι γενέσθαι, τὸ τούτῳ δοῦναί τι πας' αὐτῆς, οὐκ ἐκείνου γενέσθαι.

<sup>2)</sup> II, 9, 2.

<sup>8)</sup> VI, 4, 16.

<sup>4)</sup> IV, 9, 2. ώσπες έπλ κητών λέγεται μεγάλων, εψ' ών παθήματός τινος περλ τὸ μέρος ὅντος τῷ ὅλῳ αἴσθησις διὰ μικρότητα τοῦ κινήματος οὐδεμία προςέρχεται.

schon bie andere Seite weltlicher Betrachtung, nach wels der bie sinnliche Erscheinung, welche ein Leiben ber Seele ausbruckt, für biefelbe gar nicht mahrhaft vorhanden ift. Richt allein von ber allgemeinen Seele gilt bies, fonbern auch von einer jeben einzelnen. Richt anbers, als bie inbischen Philosophen außert fich hierüber Plotinos. Dies finnliche Leben ift nur ein Schauspiel; alles Elend in ihm ift nur eingebilbet, alles Magen nur eine Taufchung ber Schauspieler; es ift nur ein Spielwert, welches wir als ein folches erkennen follen, benn nicht bie Seele brinnen ift es, welche bies erlebt, sondern nur ber außere Schatten bes Menschen klagt und jammert 1). Alles bies aber fammt nur baraus, bag in ber That bie Dinge biefer finnlichen Welt von der Bahrheit des Ginen abstehen und von ihm fich entfernen, indem fie mit eigener Freis heit etwas für fich sein wollen und baburch bem Schein anbeim fallen. Go haben wir schon erwähnt, daß felbft ber Bernunft es beigelegt wird, fie mage von bem Einen abausteben, und so wird benn auch barüber geklagt, bag ben Seelen ber Anfang bes Bofen fei ihr Bagnig und bag fie mit ihrem eigenen freien Willen etwas fur fich fein wollten 2), und in berfelben Richtung wird in ben Pflangen, b. h. in ber niedrigften Stufe bes Lebens, ber toll=

<sup>1)</sup> III, 2, 15. ωσπερ δε επὶ των θεάτρων τωῖς σκηναῖς, οὕτω χρὴ καὶ τοὺς φόνους θεᾶσθαι καὶ πάντας θανάτους καὶ πόλεων ἀλώσεις καὶ ἀρπαγάς, μεταθέσεις πάντα καὶ μετασσχηματίσεις καὶ θρήνων καὶ οἰμωγων ὑποκρίσεις. καὶ γὰρ ἐνταῦθα ἐπὶ τῶν ἐν τῷ βίφ ἐκάστων οὐχ ἡ ἔνδον ψυχή, ἀλλ ἡ ἔξω ἀνθρώπου σκιὰ καὶ οἰμώζει καὶ ὀδύρεται κτὶ.

V, 1, 1. τι ποτε ἄρα ἔστὶ τὸ πεποιηκὸς τὰς ψυχὰς πατρὸς Θεοῦ ἐπιλαθέσθαι καὶ μοίρας ἐκείθεν οῦσας καὶ ὅλως ἐκεί-

kunfte und unverständigste Theil der Seele gefunden'). Wir sehen also, daß die Tollkunheit der Dinge um so mehr wächst, je tiefer sie herabsteigen und in den Schein der Materie sich verlieren.

Wir haben hiermit die Lehre des Plotinos von der Freiheit der Dinge berührt. Auch in dieser sinden wir entgegengesetet Richtungen in seiner Lehre angelegt, welche er zu keiner sichern Vereinigung zu bringen gewußt bat, dieselben Richtungen, welche wir schon beim Philon sanden, auf der einen Seite die Neigung nur das Gute sür seite zu halten, auf der andern Seite in der Richtung auf das Bose die Freiheit zu sinden. In dieser Richtung har den wir sie so eben gefunden. Sie besteht in dem Vermögen, welches die Dinge haben, sich von ihrem Ursprunge abzuwenden. Sin solches Vermögen den Dingen beizulegen, lag in der Natur seiner Emanationslehre, nach welcher ein jedes Wesen etwas aus sich hervordringt und etwas für sich ist?); es ist aber diese Freiheit in Wahrzheit nicht verschieden von der allgemeinen Nothwendigkeit,

νου άγνοῆσαι και έπυτὰς και έκεινον; άρχη μέν οὖν αὐταῖς τοῦ κακοῦ ἡ τόλμα και ἡ γένεσις και ἡ πρώτη έτε-ρότης και τὸ βουληθῆναι δὲ ξαυτῶν εἶναι τῷ δὴ αὐτεξουσίω κτλ. Die τόλμα wirb auch II, 9, 11 erwähnt. Sie find bet fich fchon in der Bernunft. VI, 9, 5. νοῦς ἀποστῆναι δέ πως τοῦ ένὸς τολμήσας.

<sup>1)</sup> V, 2, 2.

<sup>2)</sup> III, 1, 4. άλλὰ γὰρ δεῖ καὶ ἔκαστον ἔκαστον εἶναι καὶ πράξεις ἡμετέρας καὶ διανοίας ὑπάρχειν καὶ τὰς ἔκάστου καλάς τε καὶ αἰσχρὰς πράξεις παρ' ἔκαστοῦ ἔκάστου. Ib. 2, 9. οὐ γὰρ δὴ οὕτω τὴν πρόνοιαν εἶναι δεῖ, ὥστε μηδὲν ἡμᾶς εἶναι. IV, 3, 13. οὕτε τὸ ἔκούσιον τοιοῦτον ὡς προελέσθαι, ἀλλ' ὡς τὸ πηδᾶν κατὰ φύσιν κτλ.

in welcher alle Dinge find, ihre Emanationen aus fich zu entlaffen und als Urwesen gegen biefelben fich zu verhalten, Die Rraft, welche bleiben, aber auch hervorgehen kann, vermag Niemand zu halten. Beim Ueberfinnlichen konnte es nicht bleiben, nothwendig erfolgte bas Sinnliche aus Diese Nothwendigkeit bes Ausfließens boch als eine freie Wirksamkeit zu betrachten, wurde Plotinos von ben Bebenklichkeiten veranlaßt, welche ihm entstehen mußten, indem er die niedern Ausfluffe gulegt von bem bochften Gott abhangig machte, in bem Berabfteigen aber von bem Sochsten ben Grund bes Mangelhaften und Bofen erblickte. Er, welcher nicht einmal von ben untergeords neten Gottern, von ben Gestirnen, nach aftrologischer Beise gefagt wiffen wollte, bag von ihnen bie Schlechtigkeit ber Sitten ftamme2), er konnte nicht zugeben, bag von Gott bas Bofe in ber Belt fei. Daber schilbert er benn bas Berabsteigen ber Bernunft zur Seele und ber Seele in die finnliche Welt nach ihren verschiedenen Graben als eine That des freien Willens ober ber Tollfuhnheit. Mensch ift ein freies Befen, Ursprung seines Thuns, bie Sunde ift seine Schulb 3). Aber freilich kann er bies im Allgemeinen nicht festhalten, benn jebe Seele hat ihre Rolle in biefer Belt erhalten, fie bat einen bestimmten Begriff

IV, 8, 5 in. οὐ τοίνυν διαφωνεῖ ἀλλήλοις — — ἢ τε ἀνάγκη τό τε ἐκούσιον, ἐπείπερ ἔχει τὸ ἐκούσιον ἡ ἀνάγκη.
 VI, 7, 8. ἀλλὰ ἡν μὲν ἐκεῖνα, ταῦτα δὲ ἐπηκολούθει ἐξ ἀνάγκης ἐκείνοις οὐ γὰρ ἦν στῆναι μέχρι τῶν ἐκεῖ. τίς γὰρ ἂν ἔστησε δύναμιν μένειν τε καλ προϊέναι δυναμένην;

III, 1, 4; 6. πονηρία δὲ ἤθους παρά θεῶν ὄντων πῶς ἄν δοθείη; IV, 4, 89.

<sup>3)</sup> III, 2, 10 f.

(26705) in ber allgemeinen Zusammenstimmung ber Dinge zu erfüllen, dieser bient im Ganzen zum Guten und schreibt bem Einzelnen seine bestimmten Thaten vor 1). Auch wurde ja nach biefer Ansicht bie Freiheit nur eine schlechte Gabe Besser waren wir baran, wenn wir biese Freiheit jum Bofen nicht befäßen. Selbst bie Freiheit, wenn fie bie Bahl zwischen Gutem und Bosem in sich enthalten follte, erscheint ihm nicht wunschenswerth; diese Freiheit ist nur eine Machtlosigkeit2). Zuweilen mochte er wohl eine folche Bahl ber Seele beilegen 3). Aber er bedenkt ben Platonischen Sat, daß jedes Wesen nur wider Bil len bas Bofe ergreife, getrieben vielleicht burch eine ibm inwohnende Bewegung 1). Daher will er es nicht für Freiheit gelten laffen, wenn man feiner Natur folge, wenn man ben sinnlichen Borftellungen im Begehren gehorche. Nicht bas, was aus Deinung geschieht, sonbern nur, was die richtige Vernunft mit Wissenschaft vollbringt, ist für frei zu achten; frei ist die Bernunft nur, indem fie bas Gute begehrt, welches ihrer wahren Natur gemäß ift; frei ift bas Materienlose, bies ift aber nur die theoretische Bernunft, so bag benn freilich bie praftische Bernunft, welche mit dem Materiellen nothwendig zu thun hat und von biefem heruntergezogen wird, an Freiheit teinen Unfpruch

<sup>1)</sup> Ib. 11; 17; 18.

<sup>2)</sup> VI, 8, 21. |xal yào tò tà àrtixeluera δύνασθαι άδυναμίας έστί. Cf. III, 1, 1.

<sup>3)</sup> III, 6, 2.

IV, 8, 5. πᾶν μὲν γὰρ τὸν ἐπὶ τὸ χεῖρον ἀπούσιον. φορῷ γε μὴν οἰπείφ τόν, πάσχον τὰ χείρω πτλ.

zu machen hat'). Gine solche Freiheit schreibt er benn auch bem Menschen zu; burch feine eigene Natur mit Freiheit wird er zum Guten geführt, benn bie Tugenb ist herrenlos').

Auf bas bringenbste treten biese Bemerkungen über folche entgegengesette Richtungen in ber Lehre bes Plotis nos uns entgegen, wenn wir in bas Gebiet bes Anschaulichen eingeben und bas betrachten, mas aus feinen allgemeinen Lehren fur uns, fur bie einzelnen Seelen in biefer sinnlichen Welt sich ergibt. Wir muffen uns bierbei erinnern, daß ja die einzelnen Scelen nur Theile ber all= gemeinen Seele fein follen und bag beswegen auch Alles von jenen gilt, mas von biefer gelehrt murbe. Wie, follen auch wir keine Reigung jum Sinnlichen haben und von jebem Leiben frei fein, welches aus bem Korperlichen uns ftammen tonnte? Es tann teine Frage fein, bag bem alfo ift. Nur muffen wir uns nicht taufchen über bas, mas wir in Bahrheit find. In zweierlei Beife wird bas Wir genommen; entweder zählt man bas Thier bazu, ober man verfteht barunter bas, mas über bem Thiere ift. Thier aber ift ber belebte Korper; ber mahre Mensch bagegen ift etwas Unberes; er ift rein vom Korperlichen, bie reine abgetrennte Seele 3). Daß ber Mensch und besonbers ber gute Mensch nicht aus Korper und Seele

<sup>1)</sup> III, 1, 7; 9; VI, 8, 2-7.

III, 2, 10. ἀρχαὶ δὲ καὶ ἄνθρωποι κινοῦνται γοῦν πρὸς τὰ καὶὰ οἰκεῖα φύσει καὶ ἀρχὴ αὕτη αὐτεξούσιος. IV, 4, 39.

<sup>3)</sup> I, 1, 10. διττὸν οὖν τὸ ἡμεῖς ἢ συναριθμουμένου τοῦ θηρίου ἢ τὸ ὑπὲρ τοῦτο ἤδη. θηρίον δὲ ζωωθὲν τὸ σῶμα, ὁ ὅὲ ἀληθὴς ἄνθρωπος ἄλλος, ὁ καθαρὸς τούτων, τὰς ἀρετὰς ἔχων τὰς ἐν νοήσει, αι δὴ ἐν αὐτῷ τῷ χωριζομένη ψυχῷ ἔδρυνται κτλ.

bestehe, bafür gelten als hinlangliche Beweise Die Trennung ber Seele vom Rorper im Tobe und bie Berachtung ber forperlichen Guter '). Die Seele also ift ber Denfc felbft, bie echte Seele nemlich, bie Seele felbft, benn fo gu unterscheiden zwischen ber echten ober mahren und zwischen ber scheinbaren Seele wird uns wohl nichts binbern, ba gar Bieles bier ber Seele anzugehoren icheint, was in Bahrheit ihr nicht gutommt?). Pflegen wir nicht ihr Luft beizulegen, ba boch nicht sie, sonbern bas Thier, ber belebte Leib Luft empfindet3) ? len bie Seele reinigen ober lostofen und trennen von ber finnlichen Begierbe und bem Muth, welches vorantfest, bag die mahre Geele nicht in Begierbe und Duth besteht, bag ihr biese Dinge nur als etwas Frembes angekommen find'). Plotinos außert fich in biefen Anforberungen gang wie ein Stoiker ber neuern Art; Alles foll von ber Seele entfernt werben, mas ihrem Befen nicht angebort, nur bag er ber Seele auch nicht einmal ben

I, 4, 14. τὸ δὲ μὴ συναμφότερον εἶναι τὸν ἄνθρωπον καὶ μάλιστα τὸν σπουδαῖον μαρτυρεῖ καὶ ὁ χωρισμὸς ὁ ἀπο τοῦ σώματος καὶ ἡ τῶν λεγομένων ἀγαθῶν τοῦ σώματος καταφρόνησις. IV, 7, 1.

<sup>2)</sup> V, 9, 13.

<sup>3)</sup> I, 1, 4; 4, 4; IV, 4, 18. και το άλγεῖν και το ήδεσθαι δέ τὰς τοῦ σώματος ἡδονὰς περι το τοιόνδε σῶμά ἐστιν ἡμῖν δὲ ἡ τούτου ἀλγηδών και ἡ τοιαύτη ἡδονὴ εἰς γνῶσιν ἀπαθή ἔρχεται. Fût θηρίον wird auch ζῷον gefest. I, 1, 4; 7. Darunter ift benn das sinnlich Lebende zu verstehen. I, 4, 4. In biefer Beschräntung des Begriffs wird auch gesagt, wir lebten nicht, weil wir nicht empsindungsweise oder sinnlich von dem Cangen bewegt werden, sondern die Seele dem Körper nur das Leben gewährt. IV, 4, 36.

<sup>4)</sup> I, 2, 5; 4, 4; 5; 8.

Gebrauch ber Borftellungen als ihr mahres Eigenthum auschreiben kann. Doch biefe Abweichung ift unbedeutenb . und gehort nur ber Berschiebenheit ber Sprachweise an; benn wenn wir nun fragen, was noch übrig bleibe, nache bem Plotinos alle biefe Bullen bem Befen ber Seele abgestreift hat, fo erhalten wir jur Untwort, es fei bies bie überbenkenbe, verständig forschenbe Seele; wir find nichts Anderes, als fie '). Und bennoch kann auch bies bedenklich fceinen, bas Befen ber Seele in einem folden Forschen und Ueberbenken zu finden, ba hiervon eine zeitliche Beranderung sich nicht wohl trennen lagt und wir nun erfahren, bag bie Seele nicht in ber Beit, sonbern bie Beit nur um fie berum ift, ober nut einige ihrer Berte und ihrer Buftanbe in ber Beit finb2). Daher finbet fich benn auch ber Gebanke ein, bag ber mahre Mensch noch etwas Underes fei als die Seele, nemlich' bie Bernunft ober ber mahre Gebanke (doyog), welcher in ber übersinnlichen Welt immer berfelbe ift3). Wohin nun alle biese Gebanken ftreben, bas kann Niemanbem verborgen fein, welcher die ahnlichen Beftrebungen, in ber orien= talischen Philosophie besonders, fich überlegt hat; es foll baburch bas mabre Befen ber Seelen und ber Menschen gang von ihrer Erscheinung abgeloft werden. Wenn bie Seele foldergestalt rein bargestellt worden, so wird fich Niemand wundern, daß ihr vollige Freiheit von allem Lei-

<sup>1)</sup> I, 1, 7; 8; V, 1, 1.

III, 7, 6; IV, 4, 15. ἐπεὶ οὐδ' αἱ ψυχαὶ ἐν χρόνο, ἀλλὰ
τὰ πάθη αὐτῶν ἅττα ἐστὶ καὶ τὰ ποιήματα.

<sup>3)</sup> V, 1, 11; VI, 7, 5. λύγον τοίνυν δεί τον ἄνθρωπον ἄλλον παρά την ψυχήν είναι:

bestehe, bafur gelten als binlangliche Beweise Die Trennung, ber Seele vom Korper im Tobe und bie Berachtung ber korperlichen Guter'). Die Seele alfo ift ber Menfc felbft, bie echte Seele nemlich, bie Seele felbft, benn fo gu unterscheiben zwischen ber echten ober mahren und zwi: fchen ber scheinbaren Geele wird uns wohl nichts binbern, ba gar Bieles bier ber Seele anzugehoren icheint, was in Babrheit ihr nicht gufommt2). Pflegen wir nicht ihr Lust beizulegen, ba boch nicht ste, sondern bas Thier, ber belebte Leib Luft empfindet3)? len die Seele reinigen ober loslosen und trennen von ber finnlichen Begierbe und bem Duth, welches vorausfest, bag bie mabre Seele nicht in Begierbe und Duth besteht, daß ihr biese Dinge nur als etwas Frembes angekommen find'). Plotinos außert fich in biefen Anforberungen gang wie ein Stoifer ber neuern Art; Alles foll von ber Seele entfernt werben, was ihrem Befen nicht angebort, nur bag er ber Seele auch nicht einmal ben

I, 4, 14. τὸ δὲ μὴ συναμφότερον εἶναι τὸν ἄνθρωπον καὶ μάλιστα τὸν σπουδαῖον μαρτυρεῖ καὶ ὁ χωρισμὸς ὁ ἀπο τοῦ σώματος καὶ ἡ τῶν λεγομένων ἀγαθῶν τοῦ σώματος καταφρόνησις. IV, 7, 1.

<sup>2)</sup> V, 9, 13.

<sup>8)</sup> I, 1, 4; 4, 4; IV, 4, 18. και το άλγεῖν και το ήθεσθαι δὲ τὰς τοῦ σώματος ἡθονὰς περί το τοιόνδε σῶμά ἐστιν ἡμῖν δὲ ἡ τούτου άλγηδών και ἡ τοιαύτη ἡδονὴ εἰς γνῶσιν ἀπαθῆ ἔρχεται. Fût θηρίον wird auch ζῷον gefeţt. I, 1, 4; 7. Darunter ift benn bas sinnlich Lebende zu verstehen. I, 4, 4. In biefer Beschränkung bes Begriffs wird auch gesagt, wir lebten nicht, weil wir nicht empsindungsweise oder sinnlich von dem Ganzen bewegt werden, sondern die Seele dem Korpet nat das Leben gewährt. IV, 4, 36.

<sup>4)</sup> I, 2, 5; 4, 4; 5; 8.

Sebrauch ber Borftellungen als ihr mahres Eigenthum auschreiben kann. Doch biefe Abweichung ift unbedeutenb und gehort nur ber Berschiebenheit ber Sprachweise an; benn wenn wir nun fragen, was noch übrig bleibe, nachbem Plotinos alle biefe Bullen bem Befen ber Seele abgestreift hat, so erhalten wir gur Antwort, es fei bies bie überbentenbe, verständig forschenbe Seele; wir find nichts Underes, als fie '). Und bennoch kann auch dies bebenklich fcheinen, bas Befen ber Seele in einem folchen Forschen und Ueberbenken zu finden, ba hiervon eine zeitliche Beranderung sich nicht wohl trennen lagt und wir nun erfahren, bag bie Seele nicht in ber Beit, sonbern bie Beit nur um fie herum ift, ober nur einige ihrer Berte und ihrer Buftanbe in ber Beit find 2). Daher finbet fich benn auch ber Gebanke ein, bag ber mahre Mensch noch etwas Anderes fei als bie Seele, nemlich' bie Bernunft ober ber mahre Gebante (doyog), welcher in bet überfinnlichen Welt immer berfelbe ift3). Wohin nun alle diese Gebanken streben, bas kann Niemandem verbor= gen fein, welcher die ahnlichen Bestrebungen, in ber orien= talischen Philosophie besonders, sich überlegt hat; es soll baburch bas mahre Befen ber Seelen und ber Menschen gang von ihrer Erscheinung abgeloft werben. Wenn bie Seele foldergestalt rein bargestellt worben, so wird sich Niemand wundern, daß ihr vollige Freiheit von allem Lei-

<sup>1)</sup> I, 1, 7; 8; V, 1, 1.

III, 7, 6; IV, 4, 15. ἐπεὶ οὐδ αἰ ψυχαὶ ἐν χρόνφ, ἀλλὰ τὰ πάθη αὐτῶν ἄττα ἐστὶ καὶ τὰ ποιήματα.

V, 1, 11; VI, 7, 5. λύγον τοίνυν δεῖ τον ἄνθρωπον άλλον παρὰ τὴν ψυχὴν εἶναι:

ben, von jeder Bewegung, welche nur von ihr ausgeht, aber nicht fie felbft betrifft, zugeschrieben wirb. In allen ibren fogenannten leibenben Bustanben und Bewegungen foll die Seele diefelbe bleiben bem ihr gum Grunde Lie genben und ihrem Befen nach 1). Die Seele ift frei vom Bosen, welches ber finnliche Mensch thut und leibet, in lich felbst unerschuttert2). So wie die Seele überhaupt nicht an bem Sinnlichen hinblickt, so blickt auch ber überfinnliche Mensch nicht nach dem Sinnlichen bin; so wie bie allgemeine Seele nicht ganz in die Sinnenwelt eingeht, fo geht auch unsere Seele nicht gang in Dieselbe ein 3); wenn bie Selle bem Rorper bas Leben gibt, fo nimmt fie boch keinesweges von ihm etwas an'). Es herrscht in ber Musfuhrung biefer Gate beim Plotinos im Allgemeinen bie Vorstellung, bag nur bas Korperliche finnlich, alles Untorperliche aber überfinnlich und baber leibenlos sei, baraus wird benn naturlich auch die Freiheit ber Seele von allem Leiben gefolgert, so wie sogar ber Materie, weil fie nicht korperlich ift, eine gangliche Freiheit von allem Leiben erschloffen wirb 5).

<sup>1)</sup> III, 6, 8. πανταχοῦ ἐν πᾶσι τοῖς λεγομένοις πάθεσι καὶ κινήσεσι τὴν ψυχὴν ὡσαύτως ἔχειν τῷ ὑποκειμένο καὶ τῷ οὐσία. Ι, 1, 9. ἀτρεμήσει οὖν οὐθὲ ἦττον ἡ ψυχὴ προς ἐαυτὴν καὶ ἐν ἐαυτῷ αὶ θὲ τροπαὶ καὶ ὁ θόρυβος ἐν ἡμῖν παρὰ τῶν συνηρτημένων καὶ τῶν τοῦ κοινοῦ, δ τι δή ποτέ ἐστι τοῦτο, ὡς εἰρηται, παθημάτων. Das κοινὸν ift hict bas Gemeinschaftliche, was aus teib und Seele besteht. Selt samer Beise wird selbs bas ἐπιθυμητικὸν ber Seele als ein Unveranderliches gebacht. IV, 4, 21.

<sup>2)</sup> I, 1, 9.

<sup>3)</sup> IV, 8, 8; VI, 7, 7.

<sup>4)</sup> II, 9, 7.

<sup>5)</sup> III, 6, 6. την μέν δε (δη?) οὐσίαν την νοητήν — - ώ

Man tann nicht fagen, bag Plotinos bie außerften Rolgen biefer Lehren nicht eingefehen hatte. ein, bag bie bofen Regungen in ber Seele und mithin auch die Strafen ihr Wesen gar nicht treffen, sonbern nur bas zusammengesetzte Wefen, bas belebte Thier ober bas Scheinbild ber Seele berühren '). Wir haben ichon frus ber erwähnt, bag alles Leiben und jedes Elend nur ben außern Schatten bes Menschen betreffen foll. brudt nun freilich bie entschiedenfte Berachtung unseres ganzen weltlichen Lebens aus. Plotinos muß alles kleinlich und nichtswurdig finden, was biefem angebort. Seine Berachtung trifft ebenso bie Tugend, wie bas Lafter. Diese vier Tugenden bes Platon find nicht bie mahren und hohern Tugenden der Seele. Ihre mahre Tugend ist nur bie Weisheit und bas Schauen beffen, was bie Bernunft hat2). Die Gludfeligkeit ber Seele besteht nicht



ânasî det elvat doxeiv, eloptat enel de xal i üln Er te tor àowpárwe xtl. Ib. 9. und an vielen andern Stellen. Nur der Körper ober die entgegengeletten Qualitaten sollen leis ben, III, 6, 9; 19. Dies stutt sich auf Aristotelische Sate; es stimmt aber sreilich bamit nicht, daß die Waterie auch von der Seele bewegt und gebildet werden soll. III, 8, 1.

I, 1, 12. ἀλλ' εὶ ἀναμάρτητος ἡ ψυχή, πῶς αὶ δίκαι; —
 ό μὲν γὰρ τὸ ἀναμάρτητον διδοὺς τῷ ψυχῷ λόγος, Εν ἀπλοῦν πάντη ἔτιθετο, τὸ αὐτὸ ψυχὴν καὶ τὸ ψυχὴν (ψυχῆς) εἶναι λέγων ὁ δ' ἀμαρτεῖν διδοὺς συμπλέκει μὲν καὶ προςτίθησιν αὐτῷ καὶ ἄλλο ψυχῆς εἶδος, τὸ τὰ δεινὰ ἔχον πάθη κτλ. VI, 4, 16.

<sup>2)</sup> I, 2, 1; 6. τ/ς οὖν ἐκάστη ἀρετὴ τῷ τοιούτῳ; ἡ σοφία μὲν ἐν θεωρία, ὧν νοῦς ἔχει. Ib. 7. καὶ ὕλως ζῶν οὐχὶ τὸν ἀνθρώπου βίον τὸν τοῦ ἀγαθοῦ, ὃν ἀξιοῖ ἡ πολιτικὴ ἐρετή, ἀλλὰ τοῦτον μὲν καταλιπών, ἄλλον δὲ ἑλόμενος, τὸν τῶν θεῶν.

im dußern Handeln, sondern in ihrer innern Energie; selbst im Schlase können wir gluckelig sein, denn die Seele schlaft nicht.). Wie konnte das Handeln, die poslitische Tugend einem Manne von Werth sein, welcher das Hochste, das einzige Ziel unseres Strebens in dem Schauen des Einen suchte und welcher dieses Schauen nur dadurch zu gewinnen hosste, daß die Seele von allem Neußern sich absondere? Wenn wir dort im Uebersinnlichen sind, verzgessen wir die guten Thaten unseres Lebens und achten sie gering; mit dem Einen vereinigt schähen wir das Poslitische für unser unwürdig; den Chor der Tugenden lassen wir hinter uns, so wie der, welcher in das Heiligthum eingeht, die Bilder der Götter im Bortempel hinter sich zurückläßt.

Wie hatte eine solche Lehre von der ganzlichen Lossgebundenheit der Seele von allen Bewegungen und Vershältnissen zu dem Aeußern ohne Irrungen sich entwickeln können? Diese Irrungen treten hervor, wenn Plotinos es für nothig sindet, durch mancherlei Ermahnungen uns zur Tugend und zur Philosophie anzutreiben, wenn er durch alle Grade der Liebe, welche Platon angegeben hatte, uns zum Höhern emporleiten will. Warum sollen wir noch Sehnsucht und Liebe in uns pstegen, welche Alles mit dem

<sup>1)</sup> I, 4, 9; 5, 10.

<sup>2)</sup> IV, 8, 82; VI, 9, 7; 11. ὑπερβάς ἦδη καὶ τὸν τῶν ἀρετῶν χορόν, ὥσπερ τις εἰς τὸ εἴσω τοῦ ἀδύτου εἰςδύς, εἰς τοὺπίσω καταλιπῶν τὰ ἐν τῷ ναῷ ἀγάλματα.

<sup>3)</sup> I, 6, 9, und sonst oft. Es sind babei brei Stufen der Schönheit zu bemerken, erst die Schönheit des Körpers, dann die Schönheit der Seele, zuleht die Schönheit der Bernunft, welche nicht lovos ist, sondern den lovos macht. V, 8, 3.

Bochften verbinben'), wir, welche wir niemals unserem Befen nach von bem Sochsten getrennt gewesen? Er berührt felbst diese Zweifel, indem er die Fragen aufwirft, wes wegen wir fuchen follten, bie Geele durch Philosophie unempfindlich gegen bas Leiben zu machen, wenn fie von Anfang an kein Leiben hat, weswegen eine Reinigung ber Seele nothig fei, wenn fie niemals beflect gewesen?). Er ift aber weit bavon entfernt, biefe Fragen genugenb gu Er meint nur bie Seele muffe abgezogen . beantworten. werben von bem Bilben ber niebern Bilber, obgleich bies ihr gar keine Storung ihres Schauens zufügen foll; fie foll aus bem Rorper herausgeführt werben, obgleich bies nichts Underes sein kann, als daß ber Korper niemals Theil an ihr hat"); er verlangt, fie solle aus ber Berftreutheit bes theilartigen Daseins, in welchem fie fich jest befinbe, wieber gefammelt merben gu bem Bewußtsein bes Gangen, obgleich fie biefes Gange niemals verlaffen haben foll .. Es tann uns bei biefen Meußerungen nicht verborgen bleis ben, baß er ber Seele auf ber einen Seite gibt, mas er von ber anbern Seite ihr wieber zu entziehen genothigt ift. Diese unsere Seele war eben nicht so ohne alles Leiben ju benten, als er fie benten mochte und benten ju muffen glaubt. Wir find zwar gewiffermagen in ber Ewigfeit,

<sup>1)</sup> V, 9, 1; VI, 5, 10.

III, 6, 5. τι οὖν χρὴ ζητεῖν ἀπαθῆ τὴν ψυχὴν ἐκ φιλοσοφίας ποιεῖν μηδὲ τὴν ἀρχὴν πάσχουσαν; — — ἀλλὰ τις ἡ κάθαρσις ἂν τῆς ψυχῆς εἔη μηθαμῆ μεμολυσμένης;

VI, 4, 16. τό δ' ἀπελθεῖν τὸ μηδαμῆ τὸ σῶμα ἐπικοινωνεῖν αὐτῆς.

<sup>4)</sup> L. l.

gewiffermaßen aber auch in ber Beit, heruntergeschrit= ten find wir zwar nicht gang, aber boch zum Theil; wie geringfugig er auch, wie vollig nichtig er biefe Belt ber Erscheinungen sich benten mag, nicht so gang geringfügig und nichtig ift fie bennoch, baf fie nicht einigen Ginfluß auf uns gewinnen, einige Storung unserer Gluckse ligkeit uns bereiten follte. Plotinos gesteht ein, bag ein Theil, welcher uns angehort, hier unten gurudgehalten wird burch ben Korper; Die einzelne Seele verliert von ihrer Macht, indem sie in den Korper eingeht; biefer Theil ber Seele, welcher ben Korper bewegt, leibet in Die fer seiner Thatigkeit; wenn auch die Materie ebensowenig als die Seele leiben foll, so ift boch bas Uebel ein Leiben ber Materie und nicht weniger ber Seele, welche ber Da= terie abnlich geworben 1). Gilt alles biefes von ber Seele, inwiefern fie in die finnliche Welt eingegangen ift, fo werben wir boch vielleicht ihr überfinnliches Wefen von folden Unvollkommenheiten unberührt finden. Aber nein. schon in ber Natur ber Seele liegt ein Abstand vom Buten; fie muß fich baher bem Guten erft zuwenden und baburch bestimmt werben und erscheint beswegen gemischt aus Unbestimmtheit und Begriff. In biesem Buftanbe, bas Gute nur ahnend in einem unbestimmten und unenblichen Bilbe ber Borftellung, gebiert fie als ein eigenes Wesen die Liebe 2), und so ergibt sich benn überhaupt, baß

II, 9, 7; III, 1, 8; III, 7, 6; VI, 9, 8; V, 9, 10. τὸ γὰρ αακὸν ἐνταϊθα ἐξ ἐνδείας ααὶ στερήσεως καὶ ἐλλείψεως καὶ ὕλης ἀτυχούσης πάθος ακὶ τοῦ ὕλη ὡμοιωμένου.

<sup>2)</sup> III, 9, 8; 5, 7. διὸ καὶ ἐν τῆ γεννήσει τοῦ ἔρωτος ὁ Πλάτων φησὶ τὸν πόρον τὴν μέθην ἔχειν τοῦ νέκταρος, οἴνου

ber Begriff ber Seele es nicht verstatten will, ihr ein une veränderliches und von allen leibenden Bustanden unberührtes Befen beizulegen.

Dag bem fo ift, konnte Plotinos um fo weniger fich verleugnen, je mehr feine Darftellungen eine entschiebene Reigung zu ber ermahnenben Sattung ethischer Lehren haben. Er will uns ermuntern, nach bem Sobern zu ftre ben und bas Niebere von uns abzuftreifen. Er betrachtet es baber als Jebermanns Schulb, wenn er vom Sinnlichen fich nicht losmachen kann 1). Die Seele wird von ihm geschilbert als in ber Berabnlichung mit ber Bernunft begriffen, sowohl in ber Praris als im Denken2). Wie fast unaufhörlich forbert er uns auf uns abzuson-Er will die Seelen, welche in foldem Elend und in folder Unwissenheit befangen find, burch feine Philosophie beilen, indem er ihnen eine doppelte Ueberlegung vorhalt, theils ihnen bas Richtige ber finnlichen Guter nachweift, theils ihnen ihres hohern Urfprungs Erinnerung gu-Bu Gott will er fie gurudführen burch bie Augend, welche in ber Geele fich bilbend Gott offenbare; benn Gott ohne wahre Tugend genannt ift nur ein leerer

οῦπω ὅντος, ὡς πρὸ τοῦ αἰσθητοῦ τοῦ ἔρωτος γενομένου καὶ τῆς πενίας μετεχούσης φύσεως νοητοῦ, ἀλὶ οὐκ εἰδώ-λου νοητοῦ, οὐδ' ἐκεῖθεν ἐμφαντασθέντος, ἀλὶ ἐκεῖ γενομένης καὶ συμμιχθείσης ὡς ἔξ εἰδους καὶ ἀοριστίας, ἢν ἔχουσα ἡ ψυχὴ πρὶν τυχεῖν τοῦ ἀγαθοῦ, μαντευομένη δέ τι είναι κατὰ ἀόριστον καὶ ἄπειρον φάντασμα τὴν ὑπόστασιν τοῦ ἔρωτος τεκούσης.

<sup>1)</sup> VI, 9, 4.

<sup>2)</sup> V, 3, 7.

<sup>3)</sup> V, 1, 1.

Name 1). Wenn nun Plotinos folche Ermahnungen an und richtet, so kann er unmöglich alle biese Zuskande für ganzlich nichtig ansehen, aus welchen wir und heraus-arbeiten sollen. Er muß die Größe bes Uebels, in welchem wir sind, eben so hoch anschlagen, als die Bemüshungen, durch welche wir und von demselben besteien sollen.

Dies find bie allgemeinen Grunbfage, in beren Lichte Plotinos Alles erblickt, bies aber auch bie Biberfpruche, in welche er fich verwickelt, obgleich er felbst fortwahrend ben Widerspruch als einen Beweis bes Irrthums anfieht 2). Es laffen fich überhaupt zwei Richtungen in feiner Dentart erkennen, welche in beständigem Rampfe mit einanber fteben; bie eine geht auf eine gangliche Berachtung alles Beltlichen aus; sie strebt es als etwas vollig Richtiges barzustellen; bie anbere bagegen fucht bas Weltliche als etwas für fich Bestehenbes anzuerkennen, indem es zu bem Werthe bes Ueberfinnlichen erhoben wird, fo wie ber Menfc und die Seele. Schroff treten fich biefe Richtungen eine ander entgegen; balb ruft Plotinos aus: alle biefe Dinge find Scheinbilber und nichts Babres 3); balb fagt er: Alles ist hier, was bort 1). Diefer Wiberfpruch treibt feine Burgeln bis in die allgemeinsten Begriffe binein und spricht sich in biesen als ber Grund ber Emanationslehre

II, 9, 15. ἀρετὰ μὲν οὖν εἰς τέλος προϊοῦσα καὶ ἐν ψυχῆ ἐγγενομένη μετὰ φρονήσεως θεὶν δείκνυσιν. ἄνευ δὲ ἀρετῆς ἀληθινῆς θεὸς λεγόμενος ὄνομά ἐστιν. VI, 9, 8.

<sup>2) 3. 28.</sup> IV, 5, 8.

<sup>8)</sup> ΙΙ, 6, 1. εἴδωλα γὰς καὶ οὐκ ἀληθῆ.

<sup>4)</sup> V, 9, 13.

aus, welche es barauf anlegt, einem jeben Ausflusse ein Bestehen für sich zuzueignen, ibn aber zugleich als ein Nichtiges für bas Sobere, für bas Ausfliegende zu begreifen. Nach bem einen Enbe ergibt fich baraus, bag bie Materie ein volliges Nichts ift, nicht für ein anderes Niedes res, weil fie bas Lette, nicht fur ein anderes Soberes, weil fur bies fein Rieberes überhaupt nicht, gulest auch nicht für fich, weil fie nur Grenze. Man fann biese Anficht von ber Nichtigkeit ber Materie als einen bebeutenden Kortschritt ansehen, welchen Plotinos in ber Richtung ber griechisch-orientalischen Philosophie machte. indem diese wohl damit enden mußte einzusehen, baf ber alleinigen Bahrheit bes Ueberfinnlichen feine Bahrheit bes Sinnlichen gegenüberfteben tonne. Damit waren viele Schwankungen gehoben, welche biefe Urt der Philosophie bisher bewegt hatten. Aber es erhoben fich nun auch andere Schwierigkeiten fur biefelbe, inbem ihre afcetische Scheu vor ber Materie damit ganglich hatte verschwinden sollen. Daß bies beim Plotinos nicht gang ber Fall ift, gibt nur ben Beweis bafür ab, bag auch bie andere Richtung in einem bunteln Bewußtsein felbst in ber entgegengesetten Richtung fich bemerklich macht. Das Ende ber anbern Richtung spricht fich in ber Lehre von ber überfinnlichen Anschauung bes Einen aus. Nach ben Ansichten bes Plotinos ist überall in ber Welt bie überfinnliche Ibee. welche nichts Unberes als ein Gebante ber Bernunft ift, ein Gebanke aber, welcher in fich bas Ganze ausbruckt und welcher baber auch, fo wie bie Bernunft felbst bas vollkommene Bewußtsein bes oberften Princips in fich Denken wir uns also alle biese Wefen ber Welt Gesch, b. Phil. IV. 42

unangefochten von irgend einer materiellen Beschrantung, welche ja boch nur nichtig ist, so sind alle Wesen in die fer Belt auch bes vollkommenen Bewußtfeins theilbaftig. Die Bernunft weiß, daß etwas vor ihr ift, aus welchem fie ift und bag etwas nach bem Erften ift, welches fie selbst ist '). Aber freilich auch biefes Sein ber Bernunft und ber vernunftigen Wefen wird angefochten von ber ents gegengefetten Richtung ber Lebre. In ber Emanation ber Dinge ift bas Ausgeflossene nicht fur bas Sobere, so also auch die Bernunft nicht für bas Eine, bas Niebere aber ift wieber nicht fur bie Bernunft, baber mochte ihr felbst nur übrig bleiben, etwas für fich zu fein. Aber es kann gar nicht angegeben werben, was fie für fich ift, indem fie ihre Birklichkeit nur barin bat, daß fie ausfließt aus bem Unbern und wieder andere Ausfliffe, ihre reinen Gebanken, aus fich erzeugt. Daber wird benn auch ihr Begehren für fich ju fein als thoriges Bagnig beschrieben, burch welches sie in bas Richtige eingeht und ihr mahres Sein verliert. Ihre Bahrheit bagegen wird barin gesucht, baß fie bem Ginen fich zuwendet und mit ihm fich vereint, so bag ihr Fur-fich-fein bamit aufhoren wurde.

Wir durfen wohl anerkennen, daß in beiden Richtungen dieser Lehre etwas Wahres liegt, und so treten benn auch viele wahre Gedanken in den Reden des Plotimos hervor, welche diesen die Liebe späterer Zeiten zugewendet haben, welche den Scharfblick und den tiesen Geist dieses Mannes verrathen. Es ist ein schänes Streben in ihm

V, 5, 2. καὶ εἴ τι πρὸ αὐτοῦ, ὅτι ἐξ αὐτοῦ, καὶ 'εἴ τι μετ' ἐκεῖνο, ὅτι αὐτός.

nach bem Sochsten, was nimmer bie Bernunft begeh: ren mag. Er will uns bie Wahrheit zueignen; fie ift uns fer Wefen; wir haben fie und durfen fie in unferm Bewußtsein ergreifen. Es find bier in biefer Belt nicht blos Abbliber, sondern auch wahre Tugend und wahre Wiffen-In der Seele find fie und Alles, was in ihr auf reine Beise sich ausbildet, bas ift auch bort; Alles aber, was bort ift, kann bie Seele fich aneignen, so bag im Ueberfinmlichen nichts ift, was nicht auch in dieser Welt, sobald wir bie Seele zu iht gablen, gefunden wurde '). Go ruft er benn unfer Streben auf, unfere Seele auszubilben und fie auf bas Sohere zu richten, fie über bas Sinnliche und über bie Gelbfisucht zu erheben. Die Bernunft foll in uns thatig werben, um die niebern Begierben gu beberrichen, wie ber Rath ber Alten bas unruhige Bolt; wenn sie unthatig bleibt, so bemeiftert fich bas Schlechte ber Berrichaft; bleiben wir bagegen unthatig gegen uns, fo erzeugt fich bie Thatigkeit gegen bas Sohere 2). allen Dingen aber fucht Plotinos bie Seele zur wiffenschaftlichen Thatigkeit aufzurufen. Gegen biefe erscheint

<sup>1)</sup> V, 9, 13. εἶναι δὲ ψυχῆς ὄντως οὔσης ἐκάστης καὶ δικαιοσύνην δή τινα καὶ σωφροσύνην καὶ ἐν ταῖς παρὶ ἡμῖν ψυχαῖς, ἐπιστήμην ἀληθινήν, οὖκ εἴδωλα, οὖδὲ εἰκόνας ἐκείνων, ὡς ἐν αἰσθητῷ. — — ὅσα μὲν οὖν ψυχὴ ἡ τοιαύτη ἐνταῦθα, ταῦτα ἐκεῖ. ὥστε εὶ τὰ ἐν τῷ αἰσθητῷ τὰ ἐν τοῖς ὁςωμένοις λαμβάνοιτο, οὖ μόνον ὄντα ἐν τῷ αἰσθητῷ ἐκεῖ, ἀλλὰ καὶ πλείω. εὶ δὲ τὰ ἐν τῷ κόσμῳ λέγοιτο, συμπεριλαμβανομένων καὶ ψυχῆς καὶ τῶν ἐν ψυχῆ, πάντα ἔνταῦθα, ὅσα κἀκεῖ.

I, 1, 11. δταν δὲ ἀργη εἰς ἡμᾶς, ἐνεργεῖ πρὸς τὸ ἄνω. VI,
 4, 15.

ihm jede andere Thatigkeit wing. Er will Alles in ber Welt auf Theorie zurudführen; benn Alles geschieht ja nur burch bas Schauen ber Seele auf bas Urbild, von welchem fie abstammt. Und so verfolgt er benn bie Ibee ber Wiffenschaft in ihrer hochsten Bebeutung. Sie ift nicht eine Abbilbung bes Wahren, welche von bem Bahren felbst verschieben und außer bem Babren mare, benn fonft wurde sie eben nicht bas Babre enthalten, und wenn sie in einer folchen Abbilbung bas Wahre erreicht zu haben meinte, so wurde fie nur in einer doppelten Tauschung fein. Daber muß bie mahre Wiffenschaft ber Bernunft bas Ueberfinnliche und Wahre in sich felbst enthalten und mit ihm eins fein 1). Diese mabre Erkenntniß ber Bernunft bedarf benn auch feiner außern Beglaubigung, felbft nicht bes Beweises, welcher boch immer wieber auf ein unmittelbar Gemiffes zurudgeben muß; fondern bie Bernunft ift fich felbst gegenwartigund einleuchtend und nichts ist ihr gewisser, als sie felbst?). Es versteht sich, bag bier

<sup>1)</sup> V, 5, 1. εὶ γὰρ καὶ ὅτι μάλιστα δοίη τις ταῦτα ἔξω εἰναι καὶ τὸν νοῦν αὐτὰ οὕτως ἔχοντα θεωρεῖν, ἀναγκαῖον αὐτὰ μήτε τὸ ἀληθὲς αὐτῶν ἔχειν διεψεῦσθαί τε ἐν ἄπασιν οἰς θεωρεῖ. τὰ μὲν γὰρ ἀληθινὰ ἄν εῖη ἐκεῖνα, θεωρήσει τοίνυν αὐτά, οὐκ ἔχων αὐτά, εἴδωλα δὲ αὐτῶν ἐν τῆ γνώσει τῆ τοιαύτη λαβών. τὸ τοίνυν ἀληθινὸν οὐκ ἔχων, εἴδωλα δὲ τοῦ ἀληθοῦς παρ' αὐτῷ λαβών τὰ ψευδῆ ἔχει, ὁμολογήσει ἀληθές. εὶ μὲν οῦν εἰδήσει, ὅτι τὰ ψευδῆ ἔχει, ὁμολογήσει ἄμοιρος ἀληθείας εἶναι, εἰ δὲ καὶ τοῦτο ἀγνοήσει καὶ οἰςσεται τὸ ἀληθές ἔχειν οὐκ ἔχων, διπλάσιον ἐν αὐτῷ τὸ ψεῦδος γενόμενον πολὺ τῆς ἀληθείας αὐτὸν ἀποστήσει. Ib. 2; 9, 5; VI, 6, 6.

<sup>2)</sup> V, 5, 1; 2.

von ber einen Wiffenschaft und von ber vollen Vernunft, welche Mes umfaßt, die Rebe ift. Und wir mogen auch hierin einen Gebanten finden, welchen Plotinos mit Liebe verfolgt, daß die Seele in ber mahren Biffenschaft in ber That bas Bange ju umfassen vermag, einen Gebanten, beffen Bahrheit er in mehrern Beziehungen einleuch= tend barzustellen weiß. Er bemerkt hierbei nach bem Borgange bes Numenios einen wichtigen Unterschied zwischen bem Rorperlichen ober Sinnlichen und zwischen bem Bernunftigen. Das Körperliche nämlich kann nicht wahrhaft in Eins geben, im Raume ift es getrennt und feine Theile fallen auseinander, ben Raum, welchen bas Gine einnimmt, kann nicht zugleich bas Unbere erfüllen. Aber anbers ift es mit ben Gebanken ber Seele; fie geben in bie eine Biffenschaft zusammen und indem wir ben einen besiten, konnen wir zugleich im Befige bes anbern fein. einer folchen Wiffenschaft ftrebt nun eben Plotinos, welche alle mahre Gebanken umfaßt und zu einem Gebanken vers einigt. Und eben baffelbe, was von bem einzelnen Gebanten gilt in ber einzelnen Geele, bas gilt nicht weniger von bem Berhaltniffe ber einzelnen Seelen zu einander. Sie bilben nicht eine jebe fur fich ein abgeschlossenes Ganges, fondern in ihrem vernünftigen Busammenleben erzeugen fie in geiftiger Gemeinschaft Ginficht und Biffenschaft, und wenn fie darin bas Gute befigen, fo befigen fie es nicht eine jebe einzelne mit Ausschluß ber übrigen und nicht bie eine hat einen Theil besselben, welcher ben übrigen nicht zufommt, fonbern alle berühren es auf gleiche Beife, fo daß kein hindernig vorhanden ift, daß sie nicht alle baffelbe haben und in ihm Eins fein konnten. Go ift bie Natur ber Seele in ber Ahat unendlich, well die eine Seele von ber andern in ihrem vernümftigen Besiche nicht beschränkt wird 1).

Wenn diese Gedanken auch nicht volkig neu sind, so dursen wir dem Plotinos doch die Ehre nicht absprechen, sie entschiedener verfolgt zu haben, als seine Borgånger, und wir würden sie ihm hoch genug auzuschlagen haben, wenn er sie in Verdindung zu bringen gewußt hatte mit der Entwicklung, mit dem vernünstigen Leben der Seele. Un dieser Ausgade aber scheitert seine ganze Lehre. Sie zu lösen verhindert ihn die Scheu, welche er überall blikken läst, die Vernunst in uns als eine werdende und im sinnlichen Leben sich entwickelnde anzuerkennen. Die Vernunst, im wahren Sinne des Wortes genommen, sollen wir nicht als ein Vermögen betrachten, sonst würde sie

<sup>1)</sup> VI, 4, 4. διέστησαν γάρ (sc. αί ψυχαί) οὐ διεστώσαι καὶ πάρεισιν αλλήλαις οὐα αλλοτριωθείσαι. οὐ γάρ πέρασίν είσι διωρισμέναι, ώσπερ οὐδὰ ἐπιστῆμαι αὶ πολλαλ ἐν ψΥΝ μια. καλ έστιν ή μία τοιαύτη, ώστε έχειν δν ξαυτή πάσας. ούτως έστλν απειρος ή τοιαίτη φύσις. Ib. 5, 10. οὐ δὲ ύλον εγώ, όλον δε καλ σύ, αποσπασθεν εκάτερον εκατέρου. μιμούνται ਹੈहे सबी देशमीन्द्रावा सबी न्वंडब σύνοδος, એς होड़ हैं। to opposer lorent. Ral resols exactos els to opposeit άσθενής, συμβάλλων δε είς εν πᾶς εν τῆ συνόδω και τῆ ώς alysais ourtoes to opporein entryon and eige. - - παίτοι και ταις ψυχαίς ώς έφαπτόμεθα του άγαθου, έχεψ ένθυμεϊσθαι. οὐ γὰρ ἄλλου μέν έγώ, ἄλλου δὲ σὰ ἰφάπτη, άλλα του αὐτου. - - τι δε και εμπόδιον του εκ έν; ου γάρ δή το έτερον άπω θεί θάτερον, τόπον οὐπαρέχον, ώσπερ ούχ δρώντες πάν μάθημα καλ θεάρημα πα δλως επιστήμας πάσας επλ ψυχής οὐ στενοχωρουμένας. άλλ' έπλ ούσιών, φήσει τις, ού συνατόν. άλλ' ού συνατόν ην αν, είπερ δγχοι ήσαν αι άληθιναι οὐσίαι.

von ber Bernunftlofigkeit zur Bernunft kommen, fond wurde ihr die Bernunft nur etwas Frembes, Angekommenes fein. Auch bas mabrhaft Seienbe, ber Gegenstand ber vernunftigen Erkenntniß foll nicht ein Geworbenes fein, weil ihm sonft bas Seienbe nur als ein Frembes angetommen fein wurde '). Go ftoren ibn bie entgegengesetten Richtungen feiner Lehre, Die fruchtbaren Gebanken, welche er bliden lagt, ju einem richtigen Berftanbnif, ju einem vollständigen Leben zu entwickeln. Er hat jene Richtungen nicht zu vereinen gewußt, weil er überhaupt nur in ben Bebankentreisen ftehen bleibt, welche icon vor ihm fich Dag er biefe Gebankenkreise, welche ausgebilbet batten. in feiner Beit in eine lebhaftere Berührung gekommen waren, als jemals fruher, in Wiberspruch gegen einander begriffen fand, regte ihn zwar zu einer lebhaften Thatigfeit auf, aber nur um biefen Biberfpruch fich ju verbergen. Erfinberisch ift feine Seele nicht; man wird teinen neuen Begriff bei ibm nachweisen konnen.

Um schwächsten zeigt sich die Philosophie des Plotinos in den einzelnen Untersuchungen. Er lebt ganz im Allgemeinen, in den dialektischen Fragen über die höchsten Principien, welche wir dargelegt haben. Unaushörlich wälzt er diese him und her; in unzähligen Wiederholungen, mit wenig Abwechslung stellt er sie dar. Daran knüpft er auch wohl Begriffe einer mehr besondern Bedeutung an;

place and a 0.000 fc

V, 9, 5. δεῖ δὲ γοῦν λαμβάνειν, εἔπες ἐπαληθεύσομεν τῷ δνόματι, μὴ τὸν δυνάμει, μηδὲ τὸν ἐξ ἀφροσύνης εἰς νοῦν ἐλθυντα. — εἰ δὲ μή, ἐπαπτὸν τὸ φρονεῖν ἔχει. — — σιὸ καὶ ὅντως ὅντα· ἢ γιγνόμενα καὶ ἀπολλύμενα ἔπαπτῷ χρήσειαι τῷ ὄντι.

man merkt es ihnen aber balb an, bag fie frubern Unterfuchungen entnommen find; fur ben Charafter feiner Philosophie find fie von keiner Bedeutung. Außer ber Dialektik kennt er zwar zwei andere Theile der Philosophie, Die Physit und die Ethit, über beren Berhaltniß jeboch gur Dialektik er gar nicht im Reinen gewesen zu sein Rur fo viel ift ihm gewiß, baß fie geringern scheint. Werthes als die Dialektik find; dieser Theil allein ist bas Chrenwerthe 1). Sochst unbedeutend find auch seine Un: terfuchungen, welche wir ben übrigen Theilen ber Philofophie zurechnen konnten. Inbem ihm bas Korperliche und bas naturliche Werben nur wie ein leeres Schatten bilb ber Seele erschien, konnte ber naturliche Busammen hang ber Belt und bes bebingten Dafeins in ihr nur als eine Sympathie ber Seelen fich ihm barftellen 2), welche wie von einer magischen Unziehung zu ihren Korpern geführt werben und wie in magischer Kunst mit bem Sanzen in Verbindung fteben, durch Liebe und Hag wechsels: weise zauberhaft auf einander einwirken 3). ihm alle Physik in magische Beziehungen, in eine Sympathie ber Seelen auf. Alle ethische Lehren von ber andern Seite haben ihm nur biefe Bebentung, bag wir aus ben naturlichen Banben bes bebingten und nothwendigen Das feins, aus ber Bauberei bes praktischen Lebens uns loslofen follen; jebe Tugend ift nur eine Reinigung vom

mais... the Coople

I, 3, 6. μέρος οὖν τὸ τίμιον ἔχει γὰρ καὶ ἄλλα φιλοσοφία κτλ.

<sup>2)</sup> IV, 3, 8; 9, 2.

<sup>3)</sup> IV, 3, 13; 4, 26; 40.

Körperlichen ober Sinnlichen '), und so verliert sich ihm benn die ganze Sittenlehre in Ascetik.

Hiermit sehen wir benn, bag die Sofratische Philofophie, welche darin besonders ihre Kraft bewiesen hatte, daß fie das ungeordnete Busammensein bes Philosophischen zu einem organischen, in brei Theile gespaltenen Ganzen auszuarbeiten mußte, fich wieber in eine große Daffe verlor, welche das philosophische Interesse nur noch bei ben allgemeinsten Forschungen über bie erften Grunde aller Dinge festzuhalten verstand. Die Philosophie beginnt mit ber Forschung nach ben erften und allgemeinsten Grunben, je mehr fie fich ausbilbet, um so mehr bemerkt fie auch, baß ihre Forschung, um jene an ben Tag zu bringen, in bas Befonberfte eingehen muß; wenn fie alsbann in Vers fall gerath, fo tann fie bas Befonbere nicht mehr ichagen und findet nur noch bas Allgemeine beachtungswerth. Wie fehr uns auch bas hervorbligen einzelner mahrer und kraftiger Gebanken in ben Schriften bes Plotinos erfreuen moge, fo konnen boch nur Blinde ober Berblenbete bie Beichen bes Alters überfeben, welches bie griechische Philosophie in biefen Bervorbringungen bekundet. Die gangliche Formlofigkeit ihrer Untersuchungen, ber geringe Untheil, welchen fie an ben einzelnen wiffenschaftlichen Erkenntniffen nehmen, ber Mangel an Erfindung neuer Begriffe, bas Unvermogen, auseinanberftrebende Richtungen, welche fich unverkennbar gezeigt hatten, burch einen fraf-



I, 6, 6. ἔστι γὰρ δή, ὡς ὁ παλαιὸς λόγος, καὶ ἡ σωφροσύνη καὶ ἡ ἀνδρία καὶ πᾶσα ἀρετὴ κάθαρσις καὶ ἡ φρόνησις αὐιή κτὶ.

tigen Gebanken zu bewältigen, beweisen uns beutlich, daß wir in dem Plotinds zwar einen ausgezeichneten Nann seiner Zeit und seines Bolkes, aber einer alternden Zeit, eines seiner Auflösung unhaltbar entgegeneilenden Bolkes zu erblicken haben.

## 3meites Capitel.

Fortgang der Neu = Platonischen Lehre.

Nach ber Lebensbeschreibung bes Plotinos, welche und sein Schüler Porphyrios gegeben hat, zeichnete sich unter bessen zahlreichen Schülern Niemand mehr aus als Amelios und Porphyrios selbst. Bon dem Erstern ift uns zu wenig bekannt, als daß wir seine philosophische Wirksambeit würdigen könnten, dagegen haben wir dem Lehten einige Ausmerksambeit zu schenken, einem Manne, der zur Ausbreitung der Plotinischen Lehre unstreitig das Meiste beigetragen hat.

Porphvrios, ein Sprer, mit vaterlandischem Ramen Malchos genannt, welchen er selbst in das Griechische übersetzte, war zu Batanea ') im Jahre 233 n. Chr. geboren. Er hatte zum Lehrer in der Grammatik und Abetorik besonders, aber auch in der Reu-Platonischen Philesophie den Longinos. Als er in seinem dreißigsten Jahre zum Plotinos nach Rom kam, setzte er ansangs der Lehre



<sup>1)</sup> S. Fabric. bibl. Gr. V, p. 725 not. Harl.

bessellen früher ausgefaßte Meinungen über ben Sinn ber Platonischen Ibeenlehre entgegen, von dem Amelios aber, seinem Mitschüler, nach Aussorderung des Plotinos widerlegt, schloß er sich immer enger an die Lehren seines Meisters an, dei welchem er sechs Jahre lang zu Rom verweilte. Ein Anfall von Melancholie, welcher ihn in die Sesahr brachte sich das Leben zu nehmen, wurde durch eine Reise nach Sicilien geheilt, wo er dis nach dem Tode des Plotinos verweilte. Darauf kehrte er nach Rom zurcht, wo er durch seine Beredtsamkeit sich auszeichnete und dis zu seinem Tode in hohem Alter geblieben zu sein scheint ").

Porphyrios ordnet sich selbst dem Plotinos unter, wenn er erzählt, daß er selbst achtundsechszig Jahre alt nur einmal die Bereinigung mit Gott ersahren habe, welche jenem während ihres sechssährigen Zusammenlebens viermal widersahren sei. Welchen Slauben mußte er seinem Lehrer schenken, wenn er so lange ihm vertrauen konnte, ohne die Bestätigung dessen ersahren zu haben, auf welchem seine ganze Lehre beruhte. Er scheint dieser ganz ergeben gewesen zu sein. So lange er lebte, hatte sie an ihm die krästigste Stüge. Er wirkte für sie durch die Anordnung und Herausgade der Plotinischen Enneaden, durch sein lodpreisendes Leben des Plotinos, durch Erklärungen, durch eine kurzen Auszug ihrer Hauptsäße, wie er der Schule sehr erwänsicht sein mußte. Er suchte

<sup>1)</sup> Eunap. v. Porph.; Porph. v. Plot. 1; 2; 3; 7; 11; 12.

<sup>2)</sup> V. Plot. 18.

<sup>3)</sup> Hoopveter al nods ta vonta apoqual. Wir werben fie nach ber Ausgabe von holftenius citiren.

fie überbies in vielen besondern Untersuchungen theils zu befestigen, theils auf bisher wenig beachtete Gegenftanbe auszubreiten. In ber ersten Art war mahrscheinlich sein Werk gegen bie Chriften angelegt, in welchem biefe beschulbigt wurden, bie Lebre Christi verfalscht zu haben, mabrend Christus felbst vom Porphyrios als ein ausgezeichneter Beiser betrachtet wurde 1). Bu bem andern 3wed bienten Erklarungen Platonischer und Aristotelischer Schriften, Werke über die Uebereinstimmung ber Platonischen und Aristotelischen Philosophie, über bie Philosophie, welche aus Drakeln, aus bem homeros gezogen werben kann, eine Geschichte ber Philosophie, welche recht eigentlich bagu bestimmt fein mochte, alle frubere philosophische Unterfudungen in dem Lichte feiner Schule erscheinen zu laffen2), und mehrere andere Abhandlungen, von welchen uns genug erhalten ift, um baraus ben Charafter feiner Philo: sophie kennen zu lernen. Nicht wenig mochte die rheto: rische Bilbung bes Porphyrios, welcher, für feine Beit gut genug, einfach und faglich schrieb, bazu beitragen, ber Philosophie seines Lebrers Freunde und Anhanger zu verschaffen.

Aber wie Vieles und Wichtiges er auch für feine Partei gethan haben mag, boch konnte ihm bies ihren bauernben Beifall nicht erwerben. Das Füllhorn feiner Gelehrfamkeit, bie Süßigkeit seiner Rebe werben gebührenb erhoben; aber man vergißt auch nicht hinzuzusegen, baß er



Man weiß bies aus seiner Schrift περι τῆς ἐχ λογίων φιλοσοφίας. Euseb. dem. ev. III, 6 p. 134 ed. Colon. 1688.

<sup>2)</sup> Das Leben bes Pythagoras wird mohl nicht mit Unrecht als ein Theil biefer Geschichte betrachtet.

in seinen Lehren sich nicht gleich geblieben sei '). Wir können dies nicht einigen Berschiedenheiten der Lebrart Buschreiben, welche bei seiner rednerischen Art leicht unterlaufen konnten, welche aber ben Anhangern feiner Schule bei ber Flüchtigkeit und Ungenauigkeit ihres wiffenschaftlichen Treibens teinen großen Anftog gegeben baben wurben; es mußte wohl ein wichtigeres und allgemeineres Aergerniß fein, welches er ihnen gab, um fie zu biefer Unklage gegen einen geehrten Lehrer zu bewegen. ein folches werben wir hingewiesen, wenn uns bemerkt wird, daß er zwischen ber Theurgie und Philosophie geschwankt habe, indem er bie erstere zwar nicht ganglich verwarf, ihr aber ben hochsten Werth beigulegen zogerte2). Etwas Aehnliches mochte ja auch wohl Plotinos gemeint haben; er hatte aber in feinen philosophischen Abhand= lungen, bie weniger mit bem Leben feiner Beit gu thun haben, als mit ben allgemeinen Untersuchungen ber Bif= fenschaft, keine Beranlaffung gefunden, bierüber sich entschieden auszusprechen. Daber konnte man ihn gelten laffen 3); Porphyrios bagegen trat in einen schweren Kampf gegen die Meinungen feiner Beit und feiner Schule, indem

<sup>1)</sup> Kunap. v. Porph. gegen bas Enbe. πολλάς γοῦν τοῖς ἦδη προπεπραγματευμάνοις βιβλίως θεωρίας ἐναντίας κατέλιπε, περὶ ὧν οὐκ ἔστι ἔτερόν τι δοξάζειν, ἢ ὅτι προϊών ἔτερα ἐδόξασεν. Go urtheilen auch Kuseb. pr. ev. IV, 10; Jambl. ap. Stob. ecl. I, p. 866 über Ginzelnes.

August. de civ. D. X, 9. Ut videas eum inter vitium sacrilegae curiositatis et philosophiae professionem sententiis alternantibus fluctuare.

<sup>3)</sup> Doch wird auch er mit seinem Schüler Ametios, in ahnlicher Weise wie Porphyrios, vom Jamblichos a. a. D. getabeit.

nen Gott; er will einen Gottesbienst, der nur in reinen Worten und reinen Gedanken bestehe. Erst nachdem ihm die sittliche Vorschrift sich ergeben hat, daß wir das Gotteliche nach vaterländischer Weise verehren sollen '), kommt er auf die Lehre von andern Gottern, als dem Höchsten, nicht nur übersinnlichen, sondern auch sichtbaren Gottern, an welche sich alsbann auch Damonen und andere Unteradtheilungen höherer Wesen anschließen. Un die Vereherung der Gotter in der sichtbaren Welt knüpft sich zuerst die Meinung an von der Nothwendigkeit eines Gotteszdienstes, welcher das Feuer der Altare anzündet, obgleich auch diesen Gottern keine Thiere geschlachtet werden sollen len ').

Wir sinden den Grund, weswegen Porphyrios dem Aberglauben seiner Zeit wenig geneigt ist, in der sittlichen Richtung seiner Philosophie. Diese verknüpft sich ihm, wie seinem Lehrer, mit der Achtung vor der Kraft der Bernumst, welche sich über die Naturgewalt und über die magischen Wirkungen der Damonen erhebt. Zwar hat das Fleisch über und Gewalt, aber wenn das Wose in und ift, so sollen wir nicht das Fleisch beschuldigen, sondern unsere Seele. Zwar wird den Damonen nicht selten das Wose in und zugeschrieden; das größeste Uebel besonders, welches sie und zusüchen können, ist, daß sie und irrige Sedanken über die Götter einslößen ); aber der Geist des Philosophen weiß doch über alle solche leidende Zustände

<sup>1)</sup> Ad Marcellam 18. Sent. 30 wird ber Unglaube mit ber Sande gusammengestellt.

<sup>2)</sup> De abstin. II, 84; 86; 38.

<sup>3)</sup> Ib. 40; ad Marc. 12; 21; 24; 29.

fich zu erbeben. Er bebarf ber Babrfagung nicht, weil er von allen solchen Dingen entfernt ift, in welchen Bahrsagungen Ruten bringen konnen. Die Beisheit ift bem Slude nicht unterworfen; bie Philosophie taugt nichts, welche uns von ben leibenben Einbrucken nicht befreit, fo wie die Arzneikunst nichts taugt, welche bie Krankheiten nicht beilt 1). Nicht nur bie außern Sandlungen, welche forperliche Suter uns zueignen, gleichsam ein außeres Rleib, follen wir ablegen, fonbern auch bies innere Rleib ber Begehrungen, welche auf folche Dinge fich beziehen, um baburch ber Seele mabre Rube und Frieden zu gewins nen 2). So wendet fich ihm benn fein ganges Bestreben ber fittlichen Uebung gu, welche uns von ben leibenben Stimmungen unserer Seele befreien foll; biese betrachtet er als bie schrecklichsten und gottlofesten Tyrannen, von welchen er uns gern erlofen mochte, felbft mit Berluft unferes gangen Korpers 3). Da wir uns von biefem nicht gang befreien tonnen, fo follen wir boch unfere finnlichen Begierben fo viel als moglich beschranten; baburch murben wir Gott am ahnlichsten werben. Daber verwirft er auch bas Tobten ber Thiere und ben Genug ber Kleischfpeisen, amar auch aus Grunden ber Gerechtigkeit und bes Mitleibens 1), besonders aber um uns zur Enthaltsamkeit

<sup>1)</sup> Ad Marc. 31; de abst. II, 52.

<sup>2)</sup> De abst. I, 31.

<sup>3)</sup> Ad Marc. 84.

<sup>4)</sup> De abst. III, 1; 2; 19; 26. Die Thiere namlich find uns verwandt und fublen bem Schmerz. Die falfche Meinung, daß bie Thiere keine Bernunft hatten, wird auf unfere Gethftliebe jurudgeführt.

Gefch. b. Phil.

aufzuforbern. Roch abnlicher wurden wir Gott werben, wenn wir auch ber Pflanzen schonen konnten und ihrer Rahrung nicht bedürften '). Das Beispiel ber Juben führt er seinen Landsleuten ju Gemuthe, welche wenigstens bes Effens vom Opferthiere fich enthalten; noch mehr aber find bie Aegupter, Die weisesten ber Menschen, au loben, welche von ihrer Berwandtschaft mit ben übrigen Thieren überzeugt teine Thiere tobten, sonbern vielmehr bie Bilber ber Thiere als Rachahmung bes Gottlichen gur Berehrung aufstellen. Es ift nicht zu verkennen, wie er burch biefe ascetische Richtung in einen Streit gegen die Gebrauche ber öffentlichen vaterlandischen Religion gerieth. Er sucht benselben nur abzulehnen, indem er bie gegenwartige Gottesverehrung als eine Ausartung barftellt. Sehr entfchie ben ift er ber Unficht, bag wir in ber gegenwartigen Beit weit abgewichen find von ber alten Unschulb und Rein: beit bes Lebens, welche im golbenen Beitalter war. Jenes golbene Geschlecht af keine Bleischspeifen und tobtete keine Thiere; ihm follen wir nachahmen, wie es Pothagoras tbat 2).

Wird nun Porphyrios von dieser sittlichen Ansicht ben Gebräuchen seiner vaterländischen Religion entfremdet, so zieht ihn nicht weniger sein Streben nach einer Gemeinschaft mit dem höchsten Gott von ihnen ab. Die Philosophie, welche uns zu dem Söchsten scheben soll, kann dies allein durch die Vernunft und über die Vernunft hinausgehend; kaum gelangt man zur Wahrnehmung Got

<sup>1)</sup> Ъ. 27.

<sup>2)</sup> Ib. II, 26; 27; III, 27; IV, 2.

tes burch ein beiliges Leben '). Ihm burfen wir nichts Materielles opfern; benn alles Materielle ift etwas Unreines; kein Bort ift ibm gemäß, tein Gebanke, welcher ir= gend etwas von leibenben Gemuthehuftanben an fich tragt. Daber follen wir auch nicht vor Ungeweihten, nicht in offentlicher Berfammlung von ihm reben, vielmehr nur burch reines Schweigen und burch reine Gebanken follen wir ibn verebren und ibn schauen in dem Leidenlosen uns ferer Seele. Rur an die überfinnlichen Gotter mogen wir unser Bebet, unsern homnos richten2). Porphyrios unterscheibet vier Tugenben ober vier Grabe ber Tugend, von welcher ber niedrigste bie politische Tugend ift, bie Tugend eines guten Menschen, in welcher er feine Leibenschaften maßigt (μετριοπάθεια); bober ift die reinigende Tugend, welche bie Seele bes einzelnen Menschen von Leibenschafs ten vollig befreit und aur Apathie führt; ihr Biel ift Berahnlichung mit Gott, burch fie werben wir bamonische Menschen ober gute Damonen. Großeres aber foll ber Menfch erreichen, indem er gang ber Geele in Erkenntniß fich weiht und baburch jum Gott wird, ja julett nur ber Bernunft lebt, die Tugend ber Bernunft gewinnt und fo ber Gotter Bater, mit bem Einen eins wirb 3). einer folden Anficht konnte ibm auf jeden gall ber offentliche Gottesbienst nur als etwas sehr Untergeordnetes erfcbeinen.

Indem er nun aber bei ber Denkart feiner Schule

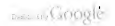
<sup>1)</sup> Ib. I, 89; 57.

<sup>2)</sup> De abst. II, \$4; ad Marc. 15.

<sup>3)</sup> Sent. 34.

nicht umbin konnte, auf bie verschiedenartigften Formen ber Gottesverehrung verwiefen zu werben, welchen in Berbinbung mit Bahrfagekunft, mit Bauberei und anberen trugerischen Kunften ber größeste Werth beigelegt wurde, mußte er auch auf viele Biberfpruche ftogen, welche jum Theil in biefem Aberglauben felbft, noch mehr aber awis fchen ihm und ber philosophischen Gottesverehrung feiner Schule lagen. Noch war bas philosophische Intereffe, vom Plotinos angefacht, in ihm zu lebenbig, als bag er anders als zu beffen Bortheil gegen ben Aberglauben feiner Beit fich hatte entscheiben konnen. Er suchte awar fich biefem anguschmiegen; er wagte nicht ihn gerabegu gu verwerfen, aber er konnte ben 3meifel gegen bie Richtigkeit feiner Borausfetzungen nicht unterbruden. Diefer machte fich Luft in feinem Briefe an ben agyptischen Propheten Anebos in einer Reibe von Fragen, über welche er fichere Auskunft zu erhalten wunscht. Es ift bem Porphyrios fcon anftogig, bag Gotter angenommen werben follen, wie bie Bestirne, welche einen begrenzten Korper haben, während boch ihre Kraft untheilbar und unbegrengt fein foll; noch mehr aber, baß fie als bem Leiben unterworfen gebacht werben, wenn man ihren Born befauftigen, ihre Erscheinung herbeirufen, sie burch Drohungen zwingen will. Wie mag man einige ber fichtbaren Gotter wohlthatig, andere boswillig nennen? Boran foll man bie Segenwart eines Gottes, eines Engels ober Erzengels, eines Damon, eines Archon ober einer Seele unterscheiben? Denn von allen biefen Erscheinungen wird Gleiches erzählt. Die verschiebenen Arten ber Bahrsagung bieten ihm eben so viele Rathsel bar, ba es ibm nicht glaublich ift, baß bie Gotter in so nichtige Dinge, wie zur Bahrfagung gebraucht werben, zum Dienste ber Menschen fich berablaffen follten. Unglaublich erscheint es ihm, bag bie Got: ter von Thieropfern herbeigelockt werden sollten, mahrend bie Priefter fich felbst ber Aleischspeisen enthalten, daß fie burch unfinnige Drohungen, ben himmel zu verwirren, bie Geheimnisse ber Isis ju verrathen und bergleichen mehr, geschreckt werben follten, zu theurgischen Runften fich berzugeben und fogar Ungerechtes im Dienste ber Beschworer ju vollbringen. Bas haben bie finnlosen und barbarischen Borte für eine Macht, welche in den Beschworungsformeln gebraucht werben? Warum werben alle biese Runfte zu so nichtswurdigen Dingen angewendet, wie ju Rauf und Bertauf, jur Schliegung einer Beirath, jur Auffindung eines entlaufenen Sklaven? Dies icheint nicht ber richtige Weg zur Gludseligkeit zu sein. Um Schlusse bieser Zweifel verbirgt baber Porphprios feine Bermuthung nicht, daß die Aegypter überhaupt im Irrthum über bas gottliche Befen fein mochten und über bie mahren Mittel, zur Bereinigung mit ihm zu gelangen. Er gibt zu ver= fteben, es mochten wohl nur lecre Borftellungen ber Den= fchen fein, Taufdungen von Gautlern ober auch bofen Damonen erregt, aber nicht wahre Erscheinungen ber Got'ter ober ber guten Damonen, welche uns ju folchen Runften ber Theurgie verleiteten ').

Es waren in ber That kuhne 3weifel, welche Por-



<sup>1)</sup> Epist. ad Aneb. Die Grunde, welche Tiebemann (Geift ber spec. Phil. III, S. 454) gegen bie Cotheit bieses Briefes vorgebracht hat, sind hochst unbedeutend.

phyrios in einer folden Beit, einer folden Schule ange horig zu außern gewagt hatte. Er gefährbete baburch feinen ganzen Ruhm, fein ganzes Anfeben bei feiner Schule; sie konnten ibm nicht ungeahndet hingehen. Bir halten fie fur ben Erguß feines fpatern Alters, als er schon zu bemerken anfangen mochte, bag ber Aberglaube, welchem er früher nachgegeben, welchen er felbst begunfligt batte, alle Grengen ju überschreiten im Begriff fei. Wenn er daburch bessen Ausschweifungen einzuhalten gebachte, so bat er ben Einbruck, welchen folche 3weis fel machen konnten, bei weitem überschatt. Es ift eine Gegenschrift porhanden, welche bei ben spatern Reu-Platonikern in großem Unsehen stand, welche fogar bem be ruhmtesten Schüler bes Porphyrios, bem Jambliches, ju geschrieben wurde, nicht ungeschickt angelegt, nicht nur geeignet, die Zweifel bes Porphyrios zu widerlegen, son: bern auch burch ben Schein eines wiffenschaftlichen 314 sammenhanges und besonders einer volligen Uebereinstim mung mit ben Grunbfaten ber Neu-Platonischen Schule dem heibnischen Aberglauben in seiner ganzen Ausbehnung eine ftarte Stute zu geben. Es ift bies bie Antwort bes Lehrers Abammon auf ben Brief bes Porphyrios an ben Anebos \*). Sie vertheibigt fast alle Gebrauche ber Theur

<sup>\*)</sup> Die Annahme Ahom. Gale's, welcher biese Schrift unter bem Attel de mysteriis Aegyptiorum herausgegeben hat, und nach ihm Mehrerer, daß Zamblichos ihr Berfasser sei, beruht auf schwachen Gründen. Proklos hielt sie für ein Wert des Zamblichos, was in der Ahat wenig deweist. Weiners hat dagesm (comment. soc. rog. Gotting. vol. IV, p. 50 ff.) nicht unbedeutenden Einspruch gethan. Wir halten uns aber davon

gen, ber Babrfager und Bauberer und fucht fie mit ben Grundfagen ber Neu-Platonischen Schule über bie Berehrung eines bochften Gottes und reiner, von allem Bofen entfernter Gotter ju vereinigen. Einer ber gewöhnlichen Runftgriffe, welchen fie bierzu gebraucht und welcher ja freilich von ber weitesten Anwendung ift, besteht in ber Hinweisung barauf, bag alle Einwurfe, welche gegen die wunderbaren Krafte der Theurgie und gegen die Begriffe von gottlichen Dingen, welche die Theurgie borauszusegen scheint, gerichtet wirben, nur auf Begriffen und Schluffen bes Berftanbes beruhten, welche gar teine Gultigkeit für bie Unschauung bes Gottlichen batten \*). Bon wie gefährlicher Anwendung biefer Grundfat iff, wenn er ohne weitere Beschrankung, ohne geborige Uns terscheidung geltend gemacht wird, bas tritt febr beutlich in ben Folgerungen biefes Neu-Platonifers bervor. Er will nicht zugeben, daß man unterscheibenbe Mertmale zwischen Gottern und Damonen und andern Wesen boberer Art aufstellen burfe, obgleich er felbft naturlich von solden fich nicht frei erhalten kann. Wenn Porphorios ben Einwurf gemacht hatte, bag bie Theurgie voraussete. baß die Götter durch ben Gehorsam gegen die Einwirkungen bes Theurgen in einen leibenben Buftand verset wurben, so macht sein Gegner ibm ben Borwurf, bag er hier-

überzeugt, daß sie von einem Zeitgenossen des Jamblichos herechtet. Dies beweist besonders die Art, wie ihr Berf. die Lehre des Plotinos vertheidigt, daß die Seele leidenlos sei, während die meisten spatern Reu-Platoniker vom Zamblichos an diese Lehre bestritten.

<sup>\*)</sup> De myst. Aeg. I, 3.

bei eine Unterscheibung awischen bem Leibenben und bem Leidenlosen in Anwendung bringe, welche auf die bobern Befen nicht paffe, obgleich er felbft biefelbe Unterscheidung nicht felten von gottlichen Dingen gebraucht. bagegen von ber mystischen Bereinigung unserer Seele mit bem Guten behnt er auf folche Weise aus, bag baraus auch unsere mystische Bereinigung mit allen boberen Befen folgt, für beren Dafein alfo auch tein Beweis geforbert werben burfe, weil wir unmittelbar ibr Dasein er führen '). Die Gotter find nicht nur im himmel, sonbem überall und so theilen fie sich auch bem Theurgen mit und belehren ihn über ihr Wesen und ihre Berehrung. Auf biefe bobere Mittheilung, welche vom Bermes ben Prieftern geworben, von biefen auf Die griechischen Beifen übergegangen, werben bie Gebeimniffe bes Gottesbienstes und feine verborgene Bedeutung gurudgeführt?). Darauf beruht auch ber beilige Enthusiasmus, in welchen ber Mensch nicht mehr bas thierische, nicht mehr bas menschliche Leben lebt, wie dies deutlich bewiesen wird burch ungablige Beispiele folder, welche im Enthufiasmus weber bas Brennen bes Feuers fühlen, noch bie Bunbe, welche Schwert ober Beil ober Lange ihnen geschlagen;

<sup>1)</sup> De myster. Aegypt, I, 8. μονοειδώς δε αὐτών (ες. τών δαμόνων και ήρώων και ψυχών άχράντων) ἀντιλαμβάνεσθαι
δεί. Ib. 4; 21. ην δε συναινείς διαίρεσιν την τοῦ έμπαθοῦς ἀπό τοῦ ἀπαθοῦς, ἴσως μεν ἄν τις παραιτήσαιτο ὡς
οὐδετέρφ τῶν κρειττόνων γένων ἐφαρμόζουσαν, δι ἄς ἔμπροσθεν εἰρήκαμεν αἰτίας. Die tagliche Erfahrung κɨgɨ
beutlicher als jeder Grund bie Bahrheit ber Beisfagung. Ib.
III, 8.

<sup>2)</sup> Ib. I, 1; 21.

bas Unwegfame bietet ihnen fichern Weg, burch Feuer unb Baffer wandeln fie bindurch '). Die Vereinigung mit bem Gottlichen beruht wesentlich barauf, bag bie abgetrennte Seele leibenlos ift. Sogar wenn fie in ben Kor= per herabsteigt, leibet fie nicht, noch auch ihre Gebanken (doyou), welche Ibeen find. In ihnen find wir mit ben Bottern vereinigt. Da ift kein menschlicher Gebanke, welcher biefe innige Gemeinschaft zwischen bem Gott und ber Seele, welche ibn verehrt, ausbruden konnte. welcher bas gottliche Werk vollzieht, ift nicht verschieben von bem, auf welchen es fich richtet, von bem Gott; kein Unterschied ift vorhanden zwischen bem Rufenden und bem Gerufenen, bem Befehlenden und bem, welchem befohlen wird, zwischen bem Soberen und bem Geringern 2). folder Beife fpricht fich biefer Neu = Platoniter gang über= einstimmend mit ben indischen Philosophen aus. beben fich benn naturlich alle bie 3weisel, welche Porphyrios vorgelegt hatte, hergenommen bavon, bag bem Menschen als bem Geringern teine Gewalt über bie bobern Gotter jugefchrieben werben tonne. Richt bie Got= ter werben zu uns berabgerufen, sonbern in ben Unrufungen ber Gotter beben wir uns zu ihnen empor. Die Liebe,

<sup>1)</sup> Ib. III, 3; 4.

aufzuforbern. Roch abnlicher wurden wir Gott werben, wenn wir auch ber Pflanzen schonen konnten und ihrer Nahrung nicht bedürften '). Das Beispiel ber Juden führt er seinen Landsleuten zu Gemuthe, welche wenigstens bes Effens vom Opfertbiere fich enthalten; noch mehr aber find bie Aegypter, die weisesten ber Menschen, zu loben, welche von ihrer Berwandtschaft mit ben übrigen Thieren überzeugt keine Thiere tobten, fonbern vielmehr bie Bilber ber Thiere als Rachahmung bes Gottlichen gur Berehrung aufstellen. Es ist nicht zu verkennen, wie er burch biefe afcetische Richtung in einen Streit gegen bie Gebrauche ber öffentlichen vaterlandischen Religion gerieth. Er sucht benselben nur abzulehnen, indem er die gegenwartige Gottesverehrung als eine Ausartung barftellt. Sehr entschie ben ift er ber Unficht, bag wir in ber gegenwartigen Beit weit abgewichen find von ber alten Unschulb und Rein: beit bes Lebens, welche im golbenen Beitalter mar. Jenes golbene Geschlecht af feine Fleischspeifen und tobtete feine Thiere; ihm follen wir nachahmen, wie es Pythagoras tbat 2).

Wird nun Porphyrios von bieser sittlichen Ansicht ben Gebräuchen seiner vaterländischen Religion entfremdet, so zieht ihn nicht weniger sein Streben nach einer Gemeinschaft mit dem höchsten Gott von ihnen ab. Die Philosophie, welche uns zu dem Höchsten geben soll, kann dies allein durch die Vernunft und über die Vernunft hinausgehend; kaum gelangt man zur Wahrnehmung Got:

man my Google

<sup>1)</sup> Ib. 27.

<sup>2)</sup> Ib. II, 26; 27; III, 27; IV, 2.

tes burch ein beiliges Leben 1). Ihm burfen wir nichts Materielles opfern; denn alles Materielle ist etwas Unreis nes; kein Bort ift ibm gemaß, tein Gebante, welcher irgend etwas von leibenden Gemuthehustanden an fich tragt. Daber follen wir auch nicht vor Ungeweihten, nicht in öffentlicher Berfammlung von ihm reden, vielmehr nur burch reines Schweigen und burch reine Gebanken sollen wir ihn verehren und ihn schauen in bem Leibenlosen unferer Seele. Nur an die überfinnlichen Gotter mogen wir unser Gebet, unfern homnos richten2). Porphvrios unterscheidet vier Tugenden oder vier Grade der Tugend, von welcher ber niedrigste die politische Tugend ift, die Tugend eines guten Menschen, in welcher er seine Leidenschaften maßigt (μετριοπάθεια); hober ift bie reinigende Augend, welche bie Seele bes einzelnen Menschen von Leibenschaften vollig befreit und zur Apathie führt; ihr Biel ift Berahnlichung mit Gott, burch sie werben wir bamonische Menschen ober gute Damonen. Größeres aber foll ber Mensch erreichen, indem er gang ber Seele in Erkenntnig fich weiht und baburch jum Gott wirb, ja gulett nur der Bernunft lebt, die Tugend der Vernunft gewinnt und so der Gotter Bater, mit dem Einen eins wird 1). einer solchen Ansicht konnte ihm auf jeden gall ber offentliche Gottesbienst nur als etwas sehr Untergeordnetes erscheinen.

Inbem er nun aber bei ber Denkart feiner Schule

<sup>1)</sup> Ib. I, 89; 57.

<sup>2)</sup> De abst. II, 34; ad Marc. 15.

<sup>3)</sup> Sent. 34.

nicht umbin konnte, auf bie verschiebenartigften Formen ber Gottesverehrung verwiesen ju werben, welchen in Berbinbung mit Babrfagekunft, mit Zauberei und anberen trugerischen Runften ber großefte Berth beigelegt wurde, mußte er auch auf viele Biberfpruche ftogen, welche gum Theil in biefem Aberglauben felbft, noch mehr aber gwi: fchen ihm und ber philosophischen Gottesverehrung feiner Schule lagen. Noch war bas philosophische Interesse, vom Plotinos angefacht, in ihm zu lebendig, als bag er anders als ju beffen Bortheil gegen ben Aberglauben feiner Beit fich hatte entscheiben konnen. Er suchte gwar fich biefem anguschmiegen; er wagte nicht ihn gerabezu zu verwerfen, aber er konnte ben 3weifel gegen bie Richtigkeit feiner Borausfehungen nicht unterbruden. Diefer machte fich Luft in seinem Briefe an ben agyptischen Propheten Unebos in einer Reihe von Fragen, über welche er fichere Mustunft zu erhalten wunscht. Es ift bem Porphyrios schon anftogig, bag Gotter angenommen werben follen, wie die Gestirne, welche einen begrenzten Rorper haben, während boch ihre Kraft untheilbar und unbegrenzt fein foll; noch mehr aber, baß fie als bem Leiben unterworfen gedacht werben, wenn man ihren Born befanftigen, ihre Erscheinung berbeirufen, fie durch Drohungen zwingen Bie mag man einige ber fichtbaren Gotter wohlwill. thatig, andere boswillig nennen? Woran foll man bie Begenwart eines Gottes, eines Engels ober Erzengels, eines Damon, eines Archon ober einer Seele unterscheiben? Denn von allen biefen Erscheinungen wird Gleiches erzählt. Die verschiedenen Arten ber Bahrsagung bieten ihm eben so viele Rathsel bar, ba es ihm nicht glaublich ift, baß

bie Gotter in so nichtige Dinge, wie zur Bahrsagung gebraucht werben, jum Dienfte ber Menfchen fich berablaffen follten. Unglaublich erscheint es ihm, bag bie Got= ter von Thieropfern berbeigelockt werben follten, mabrend bie Priefter fich felbft ber Fleischspeisen enthalten, daß fie burch unfinnige Drohungen, ben Simmel zu verwirren, bie Geheimniffe ber Ifis ju verrathen und bergleichen mehr, geschreckt werben follten, zu theurgischen Runften fich berzugeben und fogar Ungerechtes im Dienste ber Beschworer ju vollbringen. Bas haben bie finnlofen und barbarischen Borte für eine Macht, welche in ben Beschworungsformeln gebraucht werben? Warum werben alle biese Runfte ju so nichtswurdigen Dingen angewendet, wie ju Rauf und Bertauf, jur Schliegung einer Beirath, jur Auffindung eines entlaufenen Sklaven? Dies icheint nicht ber richtige Beg gur Gludfeligkeit zu fein. Im Schluffe biefer Zweifel verbirgt baber Porphyrios feine Bermuthung nicht, daß die Aegypter überhaupt im Irrthum über bas gottliche Befen fein mochten und über bie mabren Mittel, zur Bereinigung mit ihm zu gelangen. Er gibt zu verfteben, es mochten wohl nur leere Borftellungen ber Menfchen fein, Taufdungen von Gauklern ober auch bofen Damonen erregt, aber nicht wahre Erscheinungen ber Got: ter ober ber guten Damonen, welche uns zu folchen Runften der Theurgie verleiteten 1).

Es waren in ber That kuhne 3weifel, welche Por=



<sup>1)</sup> Epist. ad Aneb. Die Grunde, welche Tiebemann (Geift ber spec. Phil. III, S. 454) gegen die Chtheit dieses Briefes vorgebracht hat, sind hochst unbedeutend.

phyrios in einer folchen Beit, einer folchen Schule ange borig zu außern gewagt hatte. Er gefahrbete baburch feinen gangen Ruhm, fein ganges Unfeben bei feiner Schule; fie konnten ihm nicht ungeahndet hingeben. Wir halten fie fur ben Erguß feines fpatern Alters, als er schon zu bemerken anfangen mochte, bag ber Aberglaube, welchem er früher nachgegeben, welchen er felbst begunfligt batte, alle Grenzen zu überschreiten im Begriff sei. Wenn er baburch bessen Ausschweifungen einzuhalten gebachte, so hat er ben Einbruck, welchen folche 3wei: fel machen konnten, bei weitem überschätt. Es ift eine Gegenschrift vorhanden, welche bei den spatern Neu-Platonifern in großem Ansehen stand, welche sogar bem berubmteften Schuler bes Porphyrios, bem Janbliches, jugeschrieben wurde, nicht ungeschickt angelegt, nicht nur geeignet, die Zweifel bes Porphyrios zu widerlegen, fon: bern auch burch ben Schein eines wissenschaftlichen Busammenhanges und besonders einer volligen Uebereinstim mung mit ben Grundsagen ber Neu-Platonischen Schule bem beibnischen Aberglauben in feiner ganzen Ausbehnung eine ftarte Stute ju geben. Es ift bies bie Antwort bes Lehrers Abammon auf ben Brief bes Porphyrios an ben Anebos \*). Sie vertheibigt fast alle Gebrauche ber Theur

<sup>\*)</sup> Die Annahme Ahom. Gale's, welcher biese Schrift unter bem Aitel de mysteriis Aegyptiorum herausgegeben hat, und nach ihm Mehrerer, daß Jamblichos ihr Berfasser set, bezuht auf schwachen Gründen. Proklos hielt sie für ein Wert des Jamblichos, was in der Ahat wenig deweist. Meiners hat bagesm (comment. soc. reg. Gotting. vol. IV, p. 50 si.) nicht mibebeutenden Einspruch gethan. Wie halten uns aber davon

gen, ber Bahrfager und Bauberer und sucht fie mit ben Grundsätzen ber Neu-Platonischen Schule über die Verehrung eines bochften Gottes und reiner, von allem Bofen entfernter Gotter zu vereinigen. Einer ber gewöhnlichen Runftgriffe, welchen fie bierzu gebraucht und welcher ja freilich von ber weiteften Anwendung ift, besteht in ber Hinweisung barauf, bag alle Einwurfe, welche gegen bie wunderbaren Krafte der Theurgie und gegen bie Begriffe von gottlichen Dingen, welche bie Theurgie Dorauszusegen scheint, gerichtet wurden, nur auf Begriffen und Schluffen bes Berftanbes beruhten, welche gar teine Gultigkeit für bie Anschauung bes Gottlichen hatten \*). Bon wie gefährlicher Anwendung biefer Grundfat ift, wenn er ohne weitere Beschrankung, ohne gehorige Uns terscheibung geltenb gemacht wird, bas tritt sehr beutlich in ben Folgerungen dieses Neu-Platonikers bervor. will nicht zugeben, daß man unterscheibenbe Merkmale awischen Gottern und Damonen und andern Wesen boberer Art aufftellen burfe, obgleich er felbst naturlich von folden fich nicht frei erbalten kann. Wenn Porphorios ben Einwurf gemacht hatte, bag bie Theurgie vorausfage, ' baß bie Gotter burch ben Gehorfam gegen bie Einwirkungen bes Theurgen in einen leibenben Buftand verfest murben, so macht sein Gegner ihm ben Borwurf, bag er hier-

überzeugt, daß sie von einem Zeitgenoffen des Jamblichos hereuhrt. Dies beweist besonders die Art, wie ihr Berf. die Lehre des Plotinos vertheidigt, daß die Seele leidenlos sei, während die meisten spätern Reu-Platoniker vom Jamblichos an diese Lehre bestritten.

<sup>\*)</sup> De myst. Aeg. I, 3.

bei eine Unterscheibung zwischen bem Leibenben und bem Leibenlosen in Unwendung bringe, welche auf die bobern Befen nicht paffe, obgleich er felbft biefelbe Unterscheibung nicht felten von gottlichen Dingen gebraucht. bagegen von ber mpftischen Bereinigung unserer Seele mit bem Guten behnt er auf folche Beise aus, bag baraus auch unfere myftische Bereinigung mit allen boberen Befen folgt, fur beren Dafein also auch tein Beweis geforbert werben burfe, weil wir unmittelbar ihr Dasein er führen 1). Die Gotter find nicht nur im himmel, sondem überall und so theilen sie sich auch bem Theurgen mit und belehren ihn über ihr Befen und ihre Berehrung. Auf biese bobere Mittheilung, welche vom hermes ben Prieftern geworben, von biefen auf die griechischen Beifen übergegangen, werben bie Beheimniffe bes Gottesbienftes und feine verborgene Bebeutung gurudgeführt?). Darauf beruht auch ber heilige Enthusiasmus, in welchem ber Mensch nicht mehr bas thierische, nicht mehr bas menschliche Leben lebt, wie bies beutlich bewiesen wird burch ungahlige Beispiele folder, welche im Enthufiasmus weber bas Brennen bes Feuers fühlen, noch bie Bunbe, welche Schwert ober Beil ober Lanze ihnen geschlagen;

<sup>1)</sup> De myster. Aegypt. I, 8. μονοειδώς δε αὐτών (κε. τών δαμόνων και ἡρώων και ψυχών άχράντων) ἀντιλαμβάνεσθα δεί. Ib. 4; 21. ἡν δε συναινεῖς διαίρεσιν τὴν τοῦ ἐμπαθοῦς ἀπὸ τοῦ ἀπαθοῦς, ἔσως μεν ἄν τις παραιτήσαιτο ώς οὐδετέρφ τῶν κρειττόνων γένων ἐφαρμόζουσαν, δε ἄς ἔμπροσθεν εἰρήκαμεν αἰτίας. Die tagliche Erfahrung zɨgt beutlicher als jeber Grund bie Wahrheit ber Weissagung. Ib. III, 3.

<sup>2)</sup> Ib. I, 1; 21.

bas Unwegsame bietet ihnen fichern Beg, burch Feuer und Baffer wandeln fie bindurch '). Die Bereinigung mit bem Gottlichen beruht wesentlich barauf, bag bie abgetrennte Seele leibenlos ift. Sogar wenn fie in ben Rorper herabsteigt, leidet fie nicht, noch auch ihre Gebanken (lóyoi), welche Ibeen find. In ihnen find wir mit ben Gottern vereinigt. Da ift fein menschlicher Gebanke, welcher biefe innige Gemeinschaft zwischen bem Gott und ber Seele, welche ihn verehrt, ausbruden tonnte. Der. welcher bas gottliche Bert vollzieht, ift nicht verschieben von bem, auf welchen es fich richtet, von bem Gott; kein Unterschied ist vorhanden zwischen dem Rufenden und dem Gerufenen, bem Befehlenden und bem, welchem befohlen wirb, zwischen bem Soheren und bem Geringern 2). folder Beise fpricht fich biefer Neu = Platoniter gang über= einstimmend mit ben indischen Philosophen aus. beben fich benn naturlich alle bie 3weifel, welche Porphyrios vorgelegt hatte, hergenommen bavon, daß bem Menschen als bem Geringern teine Gewalt über bie bobern Gotter jugeschrieben werben konne. Nicht bie Got= ter werben zu uns herabgerufen, sondern in ben Anrufungen ber Gotter beben wir und ju ihnen empor. Die Liebe,

<sup>1)</sup> Ib. III, 5; 4.

<sup>2)</sup> Ib. I, 10; III, 8; IV, 8: πολύ δη οῦν πρεῖττόν ἐστι τὸ νυνλ λεγόμενον, τὸ μὴ δὲ ἐναντιώσεως ἢ διαφορότητος ἀποτελεῖσθαι τὰ τῶν θεῶν ἔργα, ῶςπερ δὴ τὰ γιγνόμενα εἴωθεν ἔνεργεῖσθαι, ταυτότητι δὲ καὶ ἐνώσει καὶ ὑμολογία τὸ πᾶν ἔργον ἐν αὐτοῖς κατορθοῦσθαι. ἐὰν μὲν οῦν καλοῦν ἢ καλοῦν ἢ ἐπιτάττον ἢ ἐπιταττόμενον ἢ κρεῖτιον ἢ χεῖρον διαιρῶμεν, τὴν τῶν γενέσεων ἐπλ τὰ τῶν θεῶν ἀγέννητα ἀγαθὰ μεταφέρομέν πως ἐγαντιότητα.

welche Alles zusammenhalt, verbindet uns mit ihnen; ba ift kein Leiben weber in ihnen, noch in uns. Die heiligen Namen ber Gotter und die übrigen Symbole, welche bas bei gebraucht werben, haben nur eine Kraft uns emporauführen. In biefen Werken ift eine gottliche Nothwenbigkeit, nicht verschieben von ber gottlichen Liebe, welche bewirkt, daß mit Rothwendigkeit bas Gute einem Jeben Gutes erweißt. Sie wirken wie bas Gebet, bas uns zu Wenn babei auch forverliche ben Gottern emporführt. Dinge nach beiligen Gebrauchen angewendet werben, so geschieht es nur, weil in biefen Dingen nicht blos Korperliches ift, sondern auch die Ibeen und das verständige Maag und eine Bermandtschaft mit bem Gottlichen. Dan muß beffen eingebent fein, bag von bem Letten bas Erfte nicht getrennt, bag baber auch bem Materiellen bas Immaterielle auf immaterielle Weise gegenwartig ift, woraus benn fliegen wird, bag es eine reine und gottliche Mas terie gibt, welche bie Gotter fich bereitet haben zu einer anstandigen Wohnung. Man muß ben geheimen Lebren vertrauen, bag von ben Gottern uns eine Materie iberliefert ift, welche bie Theurgie jum Bau ber Tempel, jur Bereitung ber Bilbfaulen, jum Opfer und ju andern beiligen Werken auswählt, um bie Gotter anzuregen, uns ibre Gegenwart und ihre Erscheinung zu schenken \*).

<sup>\*)</sup> Ib. I, 12; 14; 15; V, 23. ἐλλάμπει τοίνον κατὰ τοῦτον τὸν λόγον καὶ τοῖς ἐσχάτοις τὰ πρώτυστα καὶ πάρεστιν ἀῦλως τοῖς ἐνύλοις τὰ ἄϋλα. μὴ ởῆ τις θαυμαζέτω, ἐὰν καὶ ῦλην τινὰ καθαρὰν καὶ θείαν εἶναι λέγωμεν. — — πείθεσθαι δὲ χρὴ τοῖς ἀπορρήτοις λόγοις, ὡς καὶ διὰ τῶν μακαρίων θεαμάτων ῦλη τις ἐκ θεῶν παραδίδοται. αῦτη δήπου συμφυής ἔστιν αὐτοῖς ἐκείνοις τοῖς διδοῦσιν. οὐκοῦν καὶ ἡ τῆς

Man bemertt fcon in biefen Sagen, bag ber Berfaffer biefer Myfterien gwar bemubt ift, fich in ber reinen Bobe einer vernunftigen Gottesverehrung zu erhalten, baß er boch aber immer wieber, um ben Gebrauchen ber The urgie und ben Meinungen bes Bolkes nichts von ihrem Berthe zu entziehen, zu einer weniger reinen Borftellungsweise, ja gum grobften Aberglauben gurudgezogen wird. Eben in biefer Bermischung bes Wahren mit bem Falichen liegt bas Bermirrenbe biefer Schrift, wie fich baffelbe in noch viel entscheibenbern Meußerungen barthun laft. Ibr Beftreben alles Religiose zu einer reinen Berehrung bes Gottlichen, ohne bag irgend eine umwürdige Borftellung von bemfelben bamit verbunden wurde, emporzubeben, außert fich im Allgemeinen barin, bag bie Berte ber Religion als etwas rein Menschliches bargestellt werden, burch welches bie Menschen fich nur gum Gottlichen gu erheben ftrebten, ohne bag babei ein Leiden ober selbst ein Thun ber Gotter anzunehmen ware, benn fie follen in unveranderlicher Bolltommenheit von Ewigkeit ber beharren. Diese Unficht balt ber Berfasser so fest, daß er sogar bie Lehre bes Plotinos in einem Punkte verbeffert, indem er annimmt, nicht bas Eine habe aus fich bie weltbilbende Bernunft ausfließen laffen, sonbern ber erfte Gott und Ronig habe fich felbst aus bem Einen ausgestrahlt\*). Wenn baber von bem Borne ber Gotter gegen uns und von feiner Befanftigung bie Rebe ift,



τοιαύτης ύλης θυσία ἀνεγείρει τοὺς θεοὺς ἐπὶ τὴν ἔμφασιν καὶ προκαλεϊται εὐθέως πρὸς κατάληψιν, χωρεί τε αὐτοὺς παραγινομένους καὶ τελείως ἐπιδείκνυσι; Ib. 26.

<sup>\*)</sup> Ib. VIII, 2. από δε τοῦ ενός τούτου ὁ αὐτάρχης θεός έαυτὸν εξελαμψεν.

welche Alles zusammenhalt, verbindet uns mit ihnen; ba ift tein Leiben weber in ihnen, noch in uns. Die beiligen Namen ber Sotter und die übrigen Symbole, welche babei gebraucht werben, haben nur eine Kraft uns emporauführen. In biefen Berten ift eine gottliche Rothmen: bigkeit, nicht verschieben von ber gottlichen Liebe, welche bewirft, daß mit Rothwendigkeit bas Gute einem Jeben Gutes erweift. Sie wirken wie bas Gebet, bas uns ju ben Gottern emporführt. Wenn babei auch korperliche Dinge nach beiligen Gebrauchen angewendet werben, so geschieht es nur, weil in biefen Dingen nicht blos Kor: perliches ift, sondern auch die Ideen und das verständige Maak und eine Bermanbtschaft mit dem Gottlichen. Man muß beffen eingebent fein, bag von bem Letten bas Erfte nicht getrennt, bag baber auch bem Materiellen bas Immaterielle auf immaterielle Beise gegenwartig ift, worand benn fliegen wird, bag es eine reine und gottliche Da terie gibt, welche bie Gotter fich bereitet haben zu einer anståndigen Wohnung. Man muß ben geheimen Echren vertrauen, baf von ben Gottern uns eine Materie iber: liefert ift, welche bie Theurgie gum Bau ber Tempel, jur Bereitung ber Bilbfaulen, jum Opfer und zu andern bei: ligen Berten auswählt, um bie Gotter anzuregen, und ihre Gegenwart und ihre Erscheinung zu schenken \*).

<sup>\*)</sup> Ib. I, 12; 14; 15; V, 23. Ελλάμπει τοίνυν κατά τοῦτον τὸν λόγον καὶ τοῖς ἐσχάτοις τὰ πρώτεστα καὶ πάρεστιν ἀῦλως τοῖς ἐνύλοις τὰ ἄῦλα. μὴ δή τις θαυμαζέτω, ἐὰν καὶ ῦἰην τινὰ καθαρὰν καὶ θείαν εἶναι λέγωμεν. — — πείθεσθαι δὲ χρὴ τοῖς ἀπορρήτοις λύγοις, ώς καὶ διὰ τῶν μακαρίκν θεαμάταν ῦλη τις ἐκ θεῶν παραδίδοται. αὕτη δήπου συμφυής ἐστιν αὐτοῖς ἐκείνοις τοῖς διδοῦσιν. οὐκοῦν καὶ ἡ τῆς

Man bemerkt fcon in biefen Gagen, bag ber Berfaffer biefer Mysterien zwar bemubt ift, sich in ber reinen Bobe einer vernunftigen Gottesverehrung ju erhalten, bag er boch aber immer wieder, um ben Gebrauchen ber The urgie und ben Meinungen bes Bolkes nichts von ihrem Werthe zu entziehen, zu einer weniger reinen Borftellungsweise, ja gum grobsten Aberglauben gurudigezogen wird. Eben in biefer Bermischung bes Bahren mit bem Rals ichen liegt bas Bermirrenbe biefer Schrift, wie fich bafselbe in noch viel entscheidenbern Teußerungen barthun lagt. Ihr Bestreben alles Religiose zu einer reinen Berehrung des Gottlichen, ohne daß irgend eine umvürdige Borftellung von bemfelben bamit verbunden wurde, emporzuheben, außert fich im Augemeinen barin, bag bie Berte ber Religion als etwas rein Menschliches bargeftellt werben, burch welches bie Menschen fich nur gum Gottlichen zu erheben ftrebten, ohne bag babei ein Leiden ober selbft ein Thun ber Gotter anzunehmen ware, benn fie follen in unveranberlicher Bollkonnnenheit von Ewigkeit ber beharren. Diese Unficht balt ber Berfasser so fest, baß er sogar bie Lehre bes Plotinos in einem Punfte verbeffert, indem er annimmt, nicht bas Eine babe aus fich bie weltbilbenbe Wernunft ausfließen laffen, sonbern ber erfte Gott und Ronig habe fich felbft aus bem Einen ausgestrahlt\*). Wenn daher von bem Borne ber Gotter gegen uns und von feiner Befanftigung bie Rebe ift,



τοιαύτης ύλης θυσία ἀνεγείρει τοὺς θεοὺς ἐπὶ τὴν ἔμφασιν καὶ προκαλεϊται εὐθέως πρὸς κατάληψιν, χωρεί τε αὐτοὺς παραγινομένους καὶ τελείως ἐπιδείκνυσι; Ib, 26.

<sup>\*)</sup> Ib. VIII, 2. ἀπό δὲ τοῦ ένὸς τούτου ὁ αὐτάρχης δεὸς έαυτὸν ἐξέλαμψεν.

fo foll auch hierin nichts Unberes ausgebruckt fein, als unfere Blindheit, in welcher wir uns von ihnen abgewendet haben, und unfer Bermogen, uns ihnen wieder zuzuwenden, um die Sabe ihrer ewigen Gute wieber in Empfang ju nehmen '). Sang anbers lautet es fcon, wenn zugegeben wird, bag bie Gotter aus Mitleiben mit ben Duben ib: rer Berehrer und aus Liebe ju ihren Geschopfen ben Bur: bigen bas ihnen Bukommenbe gewähren2). Er will nicht augesteben, bag bie Damonen forverlich find; er windet fich auf eine merkwurdige Art, wenn er zeigen will, bag bie fichtbaren Gotter, Die Gestirne, nicht als korperliche Wefen gebacht werben follen; fie werben nicht von ben Rorpern umfaßt, sondern umfaffen die Rorper; ber himm: lifche, atherische Korper ift febr nabe verwandt bem unkorperlichen Befen ber Gotter; fie find gewiffermaßen unkörperlich, indem in ihnen bie gottliche Form bas Bor: herrschende ift; benn freilich barf er nicht ganglich lengnen, bag es forperliche Gotter gebe, ba bie Bermetifchen Bucher auch von atherischen und empprischen Gottern bandeln, und so gesteht er benn boch zulest ungescheut, daß es materielle und immaterielle Gotter gebe, von welchen jenen auch materielle Opfer bargebracht werben mußten 3). Ist er erst einmal so weit gelangt, so wird er bem Un: brange bes Aberglaubens nicht mehr wiberfteben konnen. Er ergablt uns Wunderbares genug von ben ungeheuern Erscheinungen ber Gotter, ber Damonen, Beroen und Seelen, ber Engel, Erzengel und Archonten, von bem verschie

<sup>1)</sup> Ib. I, 13.

<sup>2)</sup> Ib. IV, 1.

<sup>3)</sup> Ib. I, 16; 17. τρόπον τινὰ ἀσώματοι. V, 14; VIII, 2.

benen Gefolge, welches alle biefe boharn Rrafte eine jebe nach ihrem Range mit fich fuhren, von ben korperlichen und geiftigen Gaben, welche fur bie Rufenben aus folchen Erscheinungen folgen, auch von ben bosen, ftrafenden Damonen, welche man versobnen muffe. Alle Diese Erscheis nungen find mabr und Babres verfundend; wenn aber Rehler in ber Theurgie gemacht worben find, so treten auch falsche und trügerische Erscheinungen ein 1). Naturlich. feine Abeurgie ift eine Runft; fie kann baber auch nicht vor kleinlichen und falichen Runften zu warnen unterlaffen. Daher billigt er nicht jebe Art ber Bauberei und ber Beisfagung; auf die alte ursprungliche Ueberlieferung bes Gottlichen muß man gurudgeben, baber auch bie alten Formeln beibehalten, wenn fie auch unverftanblich fein follten. Bor ber griechischen Neuerungssucht muß man fich buten; bie Barbaren find beständiger und beswegen von ben Gottern geliebt; aber felbft bie beiligen Aegypter haben nicht in allen Studen bie alten Ueberlieferungen rein erhalten und in einigen Studen ift ihren Gebrauchen bie Sitte ber Chalbder vorzugieben?).

Sollte Jemand biesem Berfasser vorwersen wollen, daß er in solchen Berten der Theurgie, welche er empsiehlt, von dem xeinen Gottesdienste abfalle, welchen er sonst errhoben hatte, so wurde er auch dierauf nicht verstummen. Denn er erinnert uns an die Bedurftigkeit unserer Natur, an die Beschaffenheit unserer Lage. Der reine Dienst der



<sup>1)</sup> Bon biefen Dingen ift fast bie ganze sect. II. erfüllt. Bon ben bofen Damonen f. sect. III, 31.

Ib. III, 13; 26; VI, 4 – 7; VII, 5. φύσει γὰς Ελληνές εἰσι νεωτεροποιοί πτλ.

reinen Gotter mochte wohl bem gemäß fein, welcher in überweltlichem Berindgen mit ben Gottern fich vereinigt habe, welcher außer bem Korper und gang Seele ware; aber was folden Menschen gebuhre, bas gezieme fich nicht allen Menschen zur Borschrift zu machen. Eine folde Bobe zu erreichen, gelinge nur felten Ginem ober Benigen und nicht immer konne man so erhaben mit ben immateriellen Gottern einberwandeln. Ueberbies gelange man au dieser Reinheit des Gottesbienstes nur durch die niedem Grabe ber Theurgie; nach ber Runft ber Priefter muffe man anfangen mit ber Berehrung ber materiellen Gotter, benn anders konne man zu ben immateriellen Gottern nicht gelangen. Wir in biefem unreinen Korper bedurfen ber forperlichen Guter, welche die immateriellen Gotter, von jebem Korperlichen jurudgezogen, nicht gewähren tom nen; um folder Guter theilhaftig ju werben, mußten wir uns an bie korperlichen Gotter wenden, welche ach mit korperlichen Opfern und Gebrauchen verehrt fein woll So hat benn biefer Philosoph einen gang andern Beg gefunden, um zur Bereinigung mit bem bochfim Befen zu gelangen, als Plotinos. Die Theurgie ist ihm ber einzige mahre Weg gur Gludfeligkeit2). Wir burfen

<sup>1)</sup> Ib. V, 14 ff. κατά δὲ τὴν τῶν ἱερέων τέχνην ἄρχεσθαι χρη τῶν ἱερουργιῶν ἀπὸ τῶν ὑλαίων, οὐ γὰρ ἄν ἄλλως ἐπὶ τοὺς ἀῦλους θεοὺς γένοιτο ἡ ἀνάβασις. Ib. 20. οὐ δεὶ δὰ τὸ ἐνί ποτε μόλις καὶ ὀψὲ παραγινόμενον ἔπὶ τῷ τέλει τῆς ἱερατικῆς τοῦτο κοινὸν ἀποφαίνειν πρὸς ἄπαντας ἀνθρώπους, ἀλλὶ οὐδὲ πρὸς τοὺς ἀρχομένους τῆς θεουργίας ποιεῖσθαι αὐτόχρημα κοινόν, οὐδὲ πρὸς τοὺς μεσοῦντας ἱν αὐτῆ, καὶ γὰρ οὖτοι ἀμωςγέπως σωματοκιδῆ ποιοῦνται τὴν ἔπιμελειαν τῆς ὁσιότητος.

<sup>2)</sup> Ib. X, 1.

keinen ber niebern Sotter, auch keine ber Machte, welche in beren Gefolge geben, ungeehrt lassen. Die Damonen bewachen sorgsam die heiligen Mysterien, weil in ihnen ursprünglich das Band der ganzen Beltordnung enthalten ist.). Allein durch diese Mysterien aber gelangen wir zur wahren Bereinigung mit Sott. Ausdrücklich wird gesagt, daß die Philosophie nicht vermögend sei, dieses Sut ums zu gewähren; ja es bedarf dazu nicht einmal des Sesdankens, denn auch ohne unsere Sedanken volldringen die heiligen Zeichen ihr Berk. Unsere Sedanken können die Sotter nicht bewegen, sich ums zu zeigen, denn das Niedere vermag nichts über das Höhere; nur die göttlichen Symbole haben diese Krast, weil sie göttlicher Art sind.

Wir haben auf die Gedanken, welche dieser Schrift zum Grunde liegen, eingehen mussen, weil sie am besten die Richtung bezeichnen, welche die Reu-Platonische Schule von den Zeiten des Porphyrios an zu verfolgen ansing. War Porphyrios durch sie in den Schatten gestellt worden, so siel dagegen von ihr aus ein desto glanzenderes Licht auf seinen Schuler Jamblichos. Aus der ziemlich weitlauftigen Lebensbeschreibung dieses Mannes, welche uns Eunapios gegeben hat, lernen wir von den außern

<sup>1)</sup> Ib. V, 21; VI, 7.

<sup>2)</sup> Ib. II, 11. οὐδὲ γὰρ ἡ ἔννοια συνάπτει τοῖς θεοῖς τοὺς θεο ουργούς. ἐπεὶ τι ἔκώλυε τοὺς θεωρητικῶς φιλοσοφοῦντας ἔχειν τὴν θεουργικὴν ἔνωσιν πρὸς τοὺς θεούς; νῦν δὲ οὐκ ἔχει τό γε ἀληθὲς οὕτως, ἀλλ' ἡ τῶν ἔργων τῶν ἀρρήτων καὶ ὑπὲρ πᾶσαν νόησιν θεοπρεπῶς ἐνεργουμένων τελεσισυργία ἥ τε τῶν νοουμένων τοῖς θεοῖς μόνοις συμβόλων ἀφθέγκτων δύναμις ἐντίθησι τὴν θεουργικὴν ἔνωσιν. — — καὶ γὰρ μὴ νοούντων ἡμῶν αὐτὰ τὰ συνθήματα ἀφὲ ἑαυτῶν ἀρξ τὸ οἰκεῖον ἔργον.

reinen Gotter mochte wohl bem gemäß fein, welcher in überweltlichem Beringen mit ben Gottern fich vereinigt babe, welcher außer bem Korper und gang Seele ware; aber was folden Menschen gebühre, bas gezieme fich nicht allen Menschen zur Borschrift zu machen. Eine solche Bobe zu erreichen, gelinge nur felten Ginem ober Benigen und nicht immer konne man fo erhaben mit ben immateriellen Gottern einberwandeln. Ueberbies gelange man zu bieser Reinheit bes Gottesbienstes nur durch bie niebern Grade ber Theurgie; nach ber Runft ber Priefter muffe man anfangen mit ber Berehrung ber materiellen Gotter. benn anbers tonne man zu ben immateriellen Gottern nicht gelangen. Wir in biefem unreinen Rorper bedurfen ber forperlichen Guter, welche bie immateriellen Gotter, von jebem Korperlichen gurudgezogen, nicht gewähren tonnen; um folder Guter theilhaftig ju werben, mußten wir uns an die korperlichen Gotter wenden, welche auch mit korperlichen Opfern und Gebrauchen verehrt fein wollten 1). So hat benn biefer Philosoph einen gang anbern Beg gefunden, um zur Bereinigung mit bem bochften Befen zu gelangen, als Plotinos. Die Theurgie ift ihm ber einzige mabre Weg gur Gludfeligkeit2). Bir burfen

<sup>1)</sup> Ib. V, 14 ff. κατά δὲ τὴν τῶν ἱερέων τέχνην ἄρχεσθαι χρὴ τῶν ἱερουργιῶν ἀπὸ τῶν ὑλαίων, οὐ γὰρ ἄν ἄλλως ἔπὶ τοὺς ἀῦλους θεοὺς γέγοιτο ἡ ἀνάβασις. Ib. 20. οὐ δεῖ δὰ τὸ ἐνί ποτε μόλις καὶ ὀψὲ παραγινόμενον ἔπὶ τῷ τέλιι τῆς ἱερατικῆς τοῦτο κοινὸν ἀποφαίνειν πρὸς ἄπαντας ἀνθρώπους, ἀλλ' οὐδὲ πρὸς τοὺς ἀρχομένους τῆς θεουργίας ποιεισθαι αὐτόχρημα κοινόν, οὐδὲ πρὸς τοὺς μεσοῦντας ἐν αὐτῆ. καὶ γὰρ οὖτοι ἀμωςγέπως σωματοειδῆ ποιοῦνται τὴν ἐπιμέλειαν τῆς ὁσιότητος.

<sup>2)</sup> Ib. X, 1.

teinen ber niebern Sotter, auch keine ber Mächte, welche in beren Gefolge geben, ungeehrt lassen. Die Damonen bewachen sorgsam die heiligen Mysterien, weil in ihnen ursprünglich das Band der ganzen Weltordnung enthalten ist.). Allein durch diese Mysterien aber gelangen wir zur wahren Vereinigung mit Gott. Ausdrücklich wird gefagt, daß die Philosophie nicht vermögend sei, dieses Gut ums zu gewähren; ja es bedarf dazu nicht einmal des Gedankens, denn auch ohne unsere Gedanken volldringen die heiligen Zeichen ihr Wert. Unsere Gedanken können die Sotter nicht bewegen, sich uns zu zeigen, denn das Niedere vermag nichts über das Höhere; nur die göttlichen Symbole haben diese Krast, weil sie göttlicher Art sind.).

Wir haben auf die Gebanken, welche dieser Schrift zum Grunde liegen, eingehen muffen, weil sie am besten die Richtung bezeichnen, welche die Reu-Platonische Schule von den Zeiten des Porphyrios an zu verfolgen anfing. War Porphyrios durch sie in den Schatten gestellt worden, so siel dagegen von ihr aus ein besto glanzenderes Licht auf seinen Schüler Jamblichos. Aus der ziemlich weitläuftigen Lebensbeschreibung dieses Mannes, welche und Eunapios gegeben hat, lernen wir von den außern

<sup>1)</sup> Ib. V, 21; VI, 7.

<sup>2)</sup> Ib. II, 11. οὐδὲ γὰς ἡ ἔννοια συνάπτει τοῖς θεοῖς τοὺς θεουργούς. ἐπεὶ τι ἐπώλυε τοὺς θεωρητικῶς φιλοσοφοῦντας ἔχειν τὴν θεουργικὴν ἔνωσιν πρὸς τοὺς θεούς; νῦν ἀὶ οὐκ ἔχει τό γε ἀληθὲς οὕτως, ἀλλ' ἡ τῶν ἔργων τῶν ἀρρήτων καὶ ὑπὲς πᾶσαν νόησιν θεοπρεπῶς ἐνεργουμένων τελεσισυργία ἥ τε τῶν νοουμένων τοῖς θεοῖς μόνοις συμβόλων ἀφθέγκτων δύναμις ἐντίθησι τὴν θεουργικὴν ἔνωσιν. — — καὶ γὰς μὴ νοούντων ἡμῶν αὐτὰ τὰ συνθήματα ἀψ ἑαυτῶν ἐξῷ τὸ οἰκεῖον ἔργον.

Berhaltniffen beffelben febr wenig tennen. Rur fo viel ergibt fich, bag er aus Challis in Colesprien ftammte, meistens, wie es scheint, im Drient lebte, wo er viele Schuler um fich versammelte, und unter ber Regierung bes Raifers Conftantinus bes Großen ftarb 1). Die Berte, welche wir von ihm noch besiten, zur Verherrlichung ber Pythagorifchen Philosophie geschrieben, find nicht geeignet, feinen Rubm zu verbreiten. Wir erkennen in ihnen nur ben zunehmenden Berfall ber Schriftstellerei, eine große Leichtglaubigkeit und eine große Geschwätigkeit. leicht jum größesten Theil find fie aus altern Berten abgeschrieben. Gelbft feine Zeitgenoffen tabeln bie Rachlas= figleit seiner Schreibart und bas, mas er an eigenen Bebanken vorbringt, tonnen wir in teiner Rudficht beffer finden. Sie find ohne alle Eigenthumlichkeit, matte Ueberlieferungen. Deffenungeachtet wird Jamblichos von feiner Schule mit ben prachtigsten Beinamen beehrt, welches er unftreitig feiner Uebereinstimmung mit bem Bunberglauben seiner Zeit verbankt. Die größesten Bunberbinge wurden von ihm erzählt. Er follte im Gebet mehr als gebn Ellen über bie Erbe fich erheben, von golbfarbiger Schonheit umftrahlt, und obgleich er biefe Erzählungen für falfch erklarte, so bezeugte boch feine Meußerung barüber fein Bohlgefallen an folden Fabeln?). Seine Schuler erzählten, wie er vor ihren Augen im Babe bie Damonen zweier Quellen habe erscheinen laffen 3).

Eunap. v. Jambl.; v. Aedes. p. 37; Suid. s. v. Ιάμβλεχος.

<sup>2)</sup> Eunap. v. Jambl. ώς ὁ μὲν ἀπατήσας ὑμᾶς οὐα ἦν ἄχαρις.

<sup>8)</sup> L. 1.

Dit blefen Ueberlieferungen über foin Leben flimmen auch die Rachrichten überein, welche wir von ben Abmeichungen seiner Lebra von ber Philosophie ber früheren Reu Dlatonifer erhalten baben. In einer abnlichen Art. wie ber Berfaffer ber agyptischen Mysterien, boch ent= schiedener in seiner Polemit, wollte er bem Plotinos nicht augesteben, bag bie Bernunft in unferer Seele obne Leiden sei; benn sonst wurden wir nicht fundigen tonnen, indem wir mit freiem Billen ben finnlichen Bors ftellungen nachgaben; fonft wurde uns auch nichts verbindern, vollkommener Gludfeligkeit zu genießen 1). machte also auf unsere Schwache in biesem sinnlichen Leben aufmerkfam und mochte beswegen auch nach einer kraftigen Sulfe boberer Dachte fich fur uns umseben. Eine folche fant er in folden Seelen, welche in biefe finnliche Belt ungetrubt berabgestiegen, um ben Dingen biefer Belt Beil und Reinigung und Bolltommenheit zu gewähren2). Aber barauf beschränkte er gewiß bie Bulfe nicht, welche wir zu unferem Beil zu erwarten bate ten, fonbern in feiner Schrift über bie Bilbidulen ber Sotter vertheibigte er beren Kraft, welche erfullt fei von gottlicher Gegenwart, mochten fie nun vom himmel gefallen ober auch burch menschliche Band gebildet worben fein 3). So wußte er auch von priesterlichen Tugenben au reben, welche bober waren als bie fogenannten mefent-

<sup>1)</sup> Procl. in Tim. V, p. 841; Stob. ecl. I, p. 884.

Stob. ecl. I, p. 906 — 910. ἡ μὲν γὰς (εc. ψυχή) ἐπὶ σωτηρία καὶ καθάρσει καὶ τελειότητι τῶν τῆθε κατιοθσα ἄγραντον ποιείται καὶ τὴν κάθοδον.

<sup>3)</sup> Phot. bibl. cod. 215.

Gefch. b. Phil. IV.

lichen Tugenben bes Menschen, auf bas Gottliche in ber Seele fich bezogen und mit bem Einen uns verbanben 1). Es ist beim besten Willen nicht leicht möglich, biesen Mann. welcher von seiner Schule nicht geringer geachtet wurde als Platon 1), von unredlichen Runften frei zu fprechen. au welchen Parteibaß, Ueberspannung und bas ehrgeizige Bestreben, an ber Spite einer Partei zu glangen, zu perführen pflegten. Er scheint, wie ber Berfasser ber agppe tischen Mofterien, bie theurgischen Runfte aus bem Gesichtspunkte vertheibigt zu haben, bag bie gottliche Kraft überallbin fich erftrecke. Die Gotter, lehrte er, waren im= mer bei uns, wir aber nicht immer bei ihnen und wo von ber Geburt ber Gotter bie Rebe fei, ober von ihrer Banberung nach einem anbern Orte, ba werbe nur angebeutet, bag fie fur uns geboren worben ober wir uns itsnen genähert hatten3). Es verbient bemerkt zu werben, daß die Philosophie des Platon, obwohl er zu bessen

<sup>1)</sup> Cousin journ. des savants. 1835 p. 149 aus einem ungebruckten Comm. zum Phábon. προςτέθησιν ὁ Ἰάμβλιχος ἐν τοῖς περλ ταν ἀρεταν, δτι εἰσι και λερατικαι ἀρεταν καταὶ τὸ Θεσειδίς ὑφιστάμεναι τῆς ψυχῆς, ἀντιπαρελθοῦσαι πάσαις ταῖς εἰρημέναις οἰσιωθέσιν οὖσαις, ἐν:αῖαι δὲ ὑπάρχουσαι. Das ἀντικαρελθοῦσαι ift τάτhfelhaft; ebenso bas οὐσιωθέσιν. Das lettere bezieht sich wahrscheinlich auf ble Augenben bes νοῦς, bem bie οὐσία zur Seite steht. Es möchte in bleser Cintheir lung wohl eine Polemis gegen bie oben gegebene bes Porphyrios nach sent. 34. liegen, indem Jamblichos nicht zugab, baß wir burch bie Augenben bes νοῦς mit bem Cinen vereinigt würden, sondern hierzu bie Palse ber Aheurgie verlangte.

<sup>2)</sup> Außer dem Cunapios erheben ihn besonders mit den größesten Lobsprüchen ber Kaiser Iulianus und Proflos.

<sup>8)</sup> Procl. in Tim. I, p. 44; 45.

Sesprachen Exkldrungen schrieb'), ihm boch weniger werth gewesen zu sein scheint, als die Lehre des Pythagoras, welche er in allen ihren Theilen zu verherrlichen suchte. Daher sindet man auch das Bestreben bei ihm, Alles nach heiligen Zahlen zu ordnen, und er gibt besonders in genauer Aufzählung ein ganzes heer von Göttern an, welche in verschiedene Clässen abgetheilt werden, genug er zeigt sich bemäht, ein System der polytheistischen Theologie auszustellen. So ging allmählig die Philosophie der Gries den wieder in die Götterlehre zurück, von welcher sie ihre erste Anregung erhalten haben mochte.

Nach bem Tobe des Jamblichos scheint der Eiser der Reus Platonischen Schule ein System der heidnischen Theurgie zu entwersen etwas nachgelassen zu haben. Man konnte glauben, hierin das Höchste erreicht zu haben. Ietzt waren auch die Zeiten eingetreten, in welchen das armliche Leben des alten Staats der christlichen Religion sich zus gewendet hatte. Constantinus der Große und seine nachsten Nachfolger begünstigten das Christenthum, welches sie angenommen hatten, und suchten durch Gesetz die heidnischen Gebräuche und die Magie zu unterdrücken oder zu beschränken. Daher demerkt Eunapius, ein Neu-Platonister, welcher das Leben der ausgezeichnetsten Ranner seiner

<sup>1)</sup> Bu ben Zeichen ber Zeit, weiche nicht mehr Araft genng befaß, bie alte Litteratur zu bewältigen, gehört es, baß Jamblichos zehn Gespräche bes Platon bezeichnete, in welchen bie ganze Philiosophie besselben enthalten sei, ja baß er basselbe auch von bem Parmenibes und Timdos bes Platon behauptete, worin Prostlos ihm beistimmte. Procl. in Tim. I, p. 5; in Alcid. pr. p. 11 Creuz.

<sup>2)</sup> Procl. in Tim. II, p. 94; V, p. 299.

Schule bis in die Zeiten bes Kaifers Theodofins berab beschrieben bat, bag Aebesios, einer ber vornehmften Schuler bes Jamblichos, welcher beffen Schule übernahm, feinem Lehrer zwar sonft nicht eben nachgestanben babe, bag aber boch von ihm feine gottlichen Berte vollbracht worben feien, weil er fie vielleicht verborgen babe, fo wie man benn überhaupt auch bie tiefere Beisheit nur nach langer Borbereitung mitzutheilen für gut gefunden '). Rach= bem Julianus, ber eifrige Freund ber Neu-Platoniter, und ber vaterlandischen Religionen, ben kaiserlichen Thron befliegen batte, fiel gwar biefer 3wang weg und auch un= ter ben folgenden driftlichen Raisern bis auf ben Theobofius verftattete bie Dulbung Anbersglaubiger freie Zeu-Berung, aber wir finden beffenungeachtet geraume Beit binburch teinen ausgezeichneten Philosophen, welcher fur bie immer noch herrschenbe Lehre neuen Gifer batte erwecken konnen. Es scheint bei Unficht ber Reihe von Lebensbeschreibungen, welche Eunapios freilich ohne Ginficht in bas Wesen biefer Zeiten, ohne auch nur ein anschauliches Bilb feiner Beitgenoffen entwerfen au konnen, geliefert bat, als wenn bas wiebererwachenbe Streben nach rebnerifcher Runft, welches jest einige Spatlinge zu treiben wußte, bie Philosophie in den Hintergrund zurücktreten ließ. Streben beutet aber noch auf etwas Allgemeineres, nemlich auf die praktischere Richtung, welche allmählig in ber Neu-Platonischen Schule fich geltend gemacht batte. Lehren eines Plotinos, eines Porphyrios, fie beschränkten au fehr auf die Schule, auf bas beschauliche Leben, auf

<sup>1)</sup> V. Aedes, p. 37 Comm.

bie Afcefe, als bag fie einer Beit batten genügen konnen, in welcher die Bilbung, die Wiffenschaft und die ganze Lebensweise ber alten Boller mit bem Christenthume in Rampf treten follten. Man mußte gewahr werben, bag biefer Rampf mit andern Baffen als nur mit ben Sulfemitteln ber Philosophie und Gelehrsamkeit geführt werben mußte. Die theurgischen Runfte, welche alsbann in bie Bobe tamen, fie konnten nur eine Beit lang taufchen; fie mußten auch nicht bei ber Lehre und bei fleinlichen, im Berborgenen getriebenen Tafchenspielereien flehen bleiben, fonbern in bas großere, in bas politifche Leben mußten fie eingreifen, wenn man von ihnen traftigen Erfolg boffen Merkwurdig ift in biefer Beziehung ber Ginfluß, follte. welchen Babrfagungen und vorbedeutente Traume auf bas Leben bes Julianus hatten. Aber in biefer Rucksicht waren Manner, wie Chryfanthios, ber Nachfolger bes Aebesios, welcher in gutem Glauben an bie Gefete ber Bahrfagekunft forfchte, weniger brauchbar, als Daris mos, aus berfelben Soule herborgegangen, ein Mann von gewaltsamen Charafter, welcher, wie gesagt wirb, we= gen ber Große feiner Natur bie Beweise in Borten verfcmabte, fie aber in Bunberthaten gab und gunftige Bei= chen ber Butunft zu erzwingen wußte'). Daber fand auch Julianus größere Befriedigung bei biefem, als bei jenem feiner Lehrer. Sollte aber in folder Beife bie Lehre ber Schule in bas politische Leben eingreifen, so waren Bunberzeichen und Wahrfagungen nur eins ber Mittel, bie Menschen jum Glauben und jum Sanbeln zu erre-

<sup>1)</sup> Eunap. v. Maximi p. 89; v. Chrysanth. p. 190.

gen; von einem viel allgemeinern Gebrauche zu biefem Imede war bie politische Berebtsamkeit. Sie fand ihre Anwendung ebensowohl in Bertheibigung ber beibnischen Gebrauche '), als zu Angriffen gegen bie driftliche Lehre "). In biefen neuen Gifer fur bie Berebtfam-Leit schloffen fich auch bie Bemubungen ber Beiben für bie Erhaltung ber alten Litteratur überhaupt an, welche ben Philosophen als bas Mittel erschien, bie gottlichen Offenbarungen rein ju erhalten und wurdig barguftellen. Durch alle biefe Bestrebungen hindurch jog sich bie Liebe ber Griechen und Romer zu ihren vaterlanbischen Sitten und au bem Ruhme ibres Staats und ihres Bolfes. welche burch bie neue Religion gefährdet erfchienen ). Es ift klar, wie in allen biefen Punkten ber Reu = Platonischen Schule auf eine turge Zeit eine andere Richtung gegeben werben mußte, eine praftifchere Richtung, welche fich beim Julianus in ber Bekampfung bes einfieblerifchen Lebens, in bem Lobe ber tonifden, ja ber floifden Philosophie außert. Er sucht alle gaben ber alten philosophischen Bilbung ausammengufaffen, um fie in ihrer volligen Uebereinstimmung ber neuen, fremben und unvertraglichen Religion entgegenzusegen.

<sup>1)</sup> Davon ift ein Beweis die Rebe bes Libanios unte ror lepair.

<sup>2)</sup> Daher auch bas Beftreben ber jegigen Chriften, in ber Rebetunft fich hervorguthun.

<sup>5)</sup> Dafür finden sich viele Beweise in ben Schriften und im Coben des Kaisers Julianus, worüber ich auf Reanders Schrift über ben Kaiser Jusianus und sein Zeitalter verweise.

## Drittes Capitel.

Ausgang der Neu-Platonischen Philosophie.

Nicht lange konnte biefe Richtung ber Reu : Platonischen Philosophie auf bas politische Leben bauern. Sie lag nicht in ihrem Wefen; nur burch bie Umstände war fie herbeigeführt worben. Diefe Umftanbe aber anderten sich balb. Im thatigen Leben war biese Philosophie bem Chriftenthume nicht gewachsen; nur in ber Erhaltung ber alten Gelehrsamfeit, Runft und wiffenschaftlichen Bilbung konnte fie ihre mahre Aufgabe finden. Nachbem baber bas Christenthum bes politischen Lebens sich gang bemeistert hatte, von ben Beiten bes Raifers Theobosius bes Großen an, wurde bie Neu-Platonische Philosophie wieber gang eine Sache ber Schule, ihre praktifche Birkfamkeit bagegen verschwand ober zog fich in bas Privatleben gurud. Den theurgifchen Charafter, welchen bie Neu-Platonische Schule besonders feit ben Zeiten bes Samblichos angenommen hatte, behielt fie zwar bis zu ihrem Untergange bei, es gefellte fich aber bazu ein schulmäßigeres Berfahren in ber Entwidelung wiffenschaftlicher Gate, woburd ber Werth ber wiffenschaftlichen Bilbung neben ber Theurgie behauptet wurde. Seitbem bas Chriftenthum über die beibnischen Gebrauche ben Sieg im Allgemeinen bavon getragen batte, erhielten bie lettern noch theilweise bei zwei Rlaffen ber Gefellschaft fich in Ehren, bei benen, welche am niebrigsten (pagani), und bei benen, welche

gen; von einem viel allgemeinern Gebrauche zu biefem Amede war bie politische Berebtsamkeit. Gie fant ihre Anwendung ebensowohl in Bertheibigung ber heidnischen Gebrauche '), als ju Angriffen gegen bie chriftliche Lehre "). An biefen neuen Gifer fur bie Berebtfamkeit schloffen fich auch bie Bemuhungen ber Beiben für bie Erhaltung ber alten Litteratur überhaupt an, welche ben Philosophen als bas Mittel erschien, bie gottlichen Offenbarungen rein au erhalten und wurdig barauftellen. Durch alle biefe Bestrebungen hindurch jog sich die Liebe ber Griechen und Romer zu ihren vaterlandischen Sitten und zu bem Ruhme ihres Staats und ihres Bolles, welche burch bie neue Religion gefährbet erschienen.). Es ift flar, wie in allen biefen Punkten ber Reu-Platonischen Schule auf eine turge Beit eine anbere Richtung gegeben werben mußte, eine praftifchere Richtung, welche fich beim Julianus in ber Bekampfung bes einfiedlerifchen Lebens, in bem Lobe ber konifden, ja ber floifden Phis losophie außert. Er sucht alle Faben ber alten philosophischen Bilbung gusammengufaffen, um fie in ihrer volligen Uebereinstimmung ber neuen, fremben und unvertrage lichen Religion entgegenzusehen.

<sup>1)</sup> Davon ift ein Beweis bie Rebe bes Libanios unte rur legur.

<sup>2)</sup> Daber auch bas Bestreben ber jesigen Christen, in ber Rebetunft fich hervorguthun.

<sup>5)</sup> Dafür finden fich viele Beweise in ben Schriften und im Beben bes Kaisers Julianus, worüber ich auf Reanders Schrift über ben Kaifer Junianus und sein Zeitalter verweise.

## Drittes Capitel.

Ausgang der Neu-Platonischen Philosophie.

Nicht lange konnte biefe Richtung ber Neu-Platonischen Philosophie auf bas politische Leben bauern. Sie lag nicht in ihrem Wesen; nur burch bie Umstände war fie herbeigeführt worben. Diese Umftanbe aber anberten fich balb. Im thatigen Leben war biefe Philosophie bem Chriftenthume nicht gewachsen; nur in ber Erhaltung ber alten Gelehrsamkeit, Runft und wiffenschaftlichen Bilbung konnte fie ihre mahre Aufgabe finden. Nachdem baber bas Chriftenthum bes politischen Lebens fich gang bemeistert hatte, von ben Beiten bes Raifers Theodofius bes Großen an, murbe bie Neu-Platonische Philosophie wieber gang eine Sache ber Schule, ihre praktifche Birkfamkeit bagegen verschwand ober zog sich in bas Privatleben gurud. Den theurgifchen Charafter, welchen bie Neu-Platonische Schule befonders feit ben Beiten bes Samblichos angenommen hatte, behielt fle zwar bis zu ihrem Untergange bei, es gefellte fich aber bazu ein schulmäßigeres Berfahren in ber Entwidelung wiffenschaftlicher Gate, wodurch ber Werth ber wissenschaftlichen Bilbung neben ber Theurgie behauptet murbe. Seitbem bas Chriftenthum über die helbnischen Gebrauche ben Sieg im Allgemeinen bavon getragen batte, erhielten bie lettern noch theilweise bei zwei Rlaffen ber Gefellschaft fich in Ehren, bei benen, welche am niebrigsten (pagani), und bei benen, welche

am bochften in geiftiger Bilbung geftellt waren. jenen, ju welchen ber Fortschritt ber Entwidelung im Allgemeinen immer zulett vordringt, wirkte bie Liebe zum Alten, bie Gewohnheit, bas Unbegreifliche, welches für fie alles Neue hat, und bas Distrauen, welches fie allen Reuerungen von oben berab entgegenfegen, baf fie ben Aberglauben bes beibnischen Gottesbienftes hartnadig fefts bielten. Bei biefen wirfte bas Bewußtsein von bem Berthe wiffenschaftlicher und funftlerischer Bilbung, welche fie von ihren Vorfahren empfangen batten, welche nun aber gegen bas Chriftenthum gang jurudtreten follte. Gie fonnten biefe Guter nicht aufgeben gegen eine Religion, welche wenn auch nicht in ihrem Grunde, boch in ihrer gegen= wartigen Erscheinung als eine Feindin berfelben fich er-Diefe beiben Rlaffen berer, welche bem Beibenmies. thume noch anhingen, fie waren in ihrem geiftigen Leben febr weit von einander entfernt. Nur ein Band verknupfte fie mit einander, die Gebrauche ber Theurgie und ber Aberglaube, welcher mit ihnen verwachsen war.

Die Umbildung ber Neu-Platonischen Lehre zu einer eigentlich schulmäßigen Form können wir nicht bis auf ihre ersten Anfange mit geschichtlicher Sicherheit versolgen. Es ist aber nicht unwahrscheinlich, daß sie besonders zu Athen vorging, wo das Schulwesen der alten griechischen Art am langsten sich erhielt und am tiefsten Rurzel getrieben hatte. Unbekannt ist es, wie die atheniensische Schule der Neu-Platoniker mit jener früher erwähnten Schule bes Jamblichos, die hauptsächlich in Asien ihren Sitz gehabt hatte, in Zusammenhang stand. Nur so viel wissen wir, daß zu Ansange des fünsten Jahrhunderts ein Ather

nienser Plutarchos, ber Sohn bes Reftorios, zu Athen eine gabireich besuchte Schule hatte, von welchem alsbann fein Schuler Sprianos bas Lehramt erhielt 1). Sprianos von Alexandria kennen wir nun genauer aus einer Erklarung, welche er gur Metaphpfit bes Ariftoteles verfaßte2). Mus ihr erseben wir, daß seine Lehrart ben Charafter einer geregelten Schulform an fich trug. bem er bie Gage bes Ariftoteles erklart, verfehlt er nicht einem jeben bas anzuhängen, was feine Schule bagegen als Lebrsat festbalt, Die nach seiner Anficht falschen Schluffe bes Aristoteles aufzulosen, und bagegen seine Lehre burch Grunde gu unterfluten. Er geht hierin von ber Unficht aus, bag ber Sag bes Wiberspruchs in bem Ginne, bag von bemfelben baffelbe nicht zugleich bejaht und verneint werben tonne, im Allgemeinen als Grunbfat gelte; bag er aber in bem andern Sinne, in welchem er entweber bie Bejahung ober bie Berneinung eines Sages als mahr fegen wurde, nur von ben feienden Dingen, welche gewußt werben fonnen, feine Gultigfeit habe, nicht aber von bem, was über Rebe und Wissenschaft binausgeht; benn biefes nehme weber Bejahung noch Berneinung an, weil jebe Rebe von ihm falsch sein muffe 3). Man fieht, bag biese Erklarung bem vermittelnben Denken, welches ber

<sup>1)</sup> Marini v. Procli 12.

<sup>2)</sup> Wir haben nur bie lateinische Uebersehung bes hieronymus Bagolinus vom 2, 12 und 13 Buche vor uns, welche bis jest allein vollständig gebruckt ist. handschriftlich ist ber griechische Tert noch vorhanden. Auszuge aus ihm hat Brandis (Scholia graeca in Arist. metaphysica) brucken lassen.

<sup>3)</sup> In metaph. II fol. 18 b.

Schule unentbehrlich ist, wieder einen größem Werth beis legt, als Plotinos ihm batte zugestehen wollen. Damit hängt benn auch der große Werth zusammen, welchen Sprianos den Schriften und der Philosophie des Aristoteles deilegt, indem er nur demüht ist darzuthun, daß uns das Ansehen dieses Philosophen nicht versühren durse, die Lehren der Pythagoreer und des Platon über die obersten Principien, welche Aristoteles mit Eiser bekämpst hatte, in Iweisel zu ziehen. Für die schwächern seiner Schüler will er deswegen die Aristotelischen Gründe widerlegen. Sonst sinden wir in dieser Schrift des Syrianos nicht viel Bemerkenswerthes; es sind im Allgemeinen die Sätzesiner Schule, welche er vorträgt und durch die gewöhnslichen Unterscheidungen gegen die Angrisse des Aristoteles in Schuß nimmt.

Merkwirdiger ist uns der Schüler und Nachfolger dieses Mannes, Proklos, über bessen und Lehre wir genauere Nachrichten haben. Sein Leben hat sein gläubiger Schüler Marinos beschrieben, welcher ihn als ein vollkommenes Muster aller, nicht nur der politischen, sondern auch der höhern philosophischen und theurgischen Augenden darstellt. Ie mehr diese Schilderung die Farde einer schulmäßigen Lodrede an sich trägt und häusig mit Worten, die vom Plotinos entlehnt sind, seine Augenden preist<sup>2</sup>), um so weniger ist sie brauchdar und ein anschauliches Bild von der Persönlichkeit des Proklos zu geden. Doch läßt sie manche Züge durchschimmern, welche die

<sup>1)</sup> Ib. XII procem. p. 41 a f.

<sup>2)</sup> S. bie Unmertungen Boiffonabe's gu biefer Schrift.

Berbaltniffe feines Lebens und feiner Denkweise bezeichnen. Proflos, gewöhnlich ber Lyfier genannt, weil er von Ly-Lifchen Eltern ftammte und ju Zanthos in Lyfien feine erfte Erziehung erhalten hatte, war zu Conftantinopel im Jahre 412 geboren und erhielt von feinem beguterten Bater eine forgfältige Erziehung, welche ibn gur gerichtlichen Beredtsamkeit anleiten sollte. Aber schon als er zu Ales randria unterrichtet wurde, wendete er fich zu wissenschafte lichern Beschäftigungen, in welchen er von seinen Meranbrinischen Lehrern sich nicht völlig befriedigt fand. Er ging nun nach Athen, wo er ber Schuler anfangs bes alten Plutarchos, nachher bes Sprianos wurde 1). Von nun an war fein Leben ber Reus Platonifden Schule und ber heidnischen Theologie gewidmet. Rach bem Tobe bes Sprianos wurde er beffen Rachfolger im Lehramte und bie Sauptflute feiner Schule. Durch eine große fchriftftellerifche Thatigkeit nicht allein in Ausarbeitung philosophiicher Schriften, sonbern auch in Berfaffung von Dymnen, burch nicht geringere Uebung in allen frommen Sebrauchen, burch ftrenges Faften nicht allein ju gebrauchlichen Beiten, sonbern auch nach eigener Borfchrift, burch Erneuung ber schon an vielen Orten in Bergeffenheit gerathenen Gottesverehrung, endlich burch Bestreitung ber driftlichen Lehre zeichnete er fich aus und wurde baburch geraume Zeit bis an feinen Zob in hohem Alter ein Pfeis ler ber im Untergang begriffenen alten Religionen2). Bir bemerten in seinem Leben bie Gefahr, welche es batte,

<sup>1)</sup> Marini v. Procl. 6; 8; 11; 12.

<sup>2)</sup> Ib. 13; 15; 18; 19; 22; 28.

in biefen Beiten drifflicher Berfolgung gegen ben beibnis ichen Gogenbienst zur beibnischen Religion fich zu bekennen. Rur im Gebeimen burfte man beibnische Gebrauche begeben; felbft vor ihren Schulern fuchten bie Reu-Platonischen Philosophen ibre Religionbubungen zu verbergen; Proftos felbft tam in ben Berbacht, hierin gegen bie Gefete ber driftlichen Raifer gehandelt zu haben und mußte fich beswegen eine Beit lang aus Athen fluchten; nach feiner Rudtehr Scheint er vorfichtiger verfahren zu fein, burch bie Lage feines Saufes begunftigt; er empfahl in biefer Beziehung ben Spruch: lebe verborgen, und auch die tiefern Geheimnisse feiner Lehre trug er nur feinen vertrautern Schulern vor in abenblichen Berfammlungen, beren 3wed gebeim gehalten werben follte (appapor ovvovolar)1). So war biefer offent= liche Gottesbienst bie Cache einer geheimen Secte geworben. Für ben Gifer, welchen Proflos in Ausbreitung und Erhaltung berfelben bewies, wurden ihm benn auch nicht wenige Auszeichnungen zu Theil, nicht nur von Seiten ber Menschen, sondern auch burch bie Gunft ber Gotter. Besonders die Gunft ber Athene, bes Apollon und bes Afklepios hatte er burch fein ganges Leben zu erfahren. Er gelangte jum Schauen, wenn auch nicht bes Ginen, so doch ber überfinnlichen Borbilber, und blieb auch nicht beim theoretischen Leben stehen, sondern gelangte zu bem bobern praktischen Leben vermittelft ber Theurgie. Sein Gebet beilte; burch magische Formeln und Gebrauche wußte er wohlthatigen Regen herbeizuführen und Erdbeben zu stillen. So wie ihm überhaupt vorbedeutende

<sup>1)</sup> Ib. 11; 15; 22; 29.

Traume ofters begegneten, fo offenbarte ibm besonders ein Traum, bag er zur hermetischen Rette gebore und bie Seele bes Pothagoreers Nitomachos in ihm ihre Bobs nung babe '). Als bie Chriften bie Bilbfaule ber Athene, welche bis babin im Parthenon gestanden hatte, von ba wegzuführen im Begriff waren, erschien ihm im Traume ein schones Beib, welches ihm befahl, fein Saus gur Aufnahme ber Gottin ju ruften2). Seine Frommigkeit erftredte fich nicht allein auf bie Berehrung ber griechischen Gottheiten; er pflegte ju fagen, ber Philosoph solle nicht allein ein Berehrer ber Gotter einer Stadt ober einiger Boller fein, fonbern ein Priefter ber ganzen Welt's). Es ift merkwurdig, bag ein Mann, welcher fo viel Arbeit an bie Abfassung eigener und an die Erklarung frember Berte gewendet hatte, boch fo geringen Berth auf die Erhals tung schriftlicher Denkmale legte, bag er wieberholt fagen konnte, wenn er bie Gewalt befage, so wurde er von allen alten Schriften nur bie Drakel und ben Timdos im Umlauf erhalten, alles Uebrige aber aus ben Sanben feis. ner Beitgenoffen verschwinden laffen, weil folche, bie aufallig und ohne Borbereitung auf andere Schriften fließen, nur Schaben bavon batten '). Much hierin tonnen wir

<sup>1)</sup> Ib. 22; 28.

<sup>2)</sup> Ib. 30.

<sup>8)</sup> Ib. 19. τὸν φιλόσοφον προςήκει οὐ μιᾶς τινὸς πόλεως, οὐδὲ τῶν παρ ἐνίοις πατρίων εἶναι θεραπευτήν, κοινῆ δὰ τοῦ ὅλου κόσμου ἐεροφάντην.

<sup>4)</sup> Ib. 88 fin. εἰώθει δὲ πολλάκις καὶ τοῦτο λέγειν, ὅτι κύριος εἰ ἦν, μόνα ἄν τῶν ἀρχαίων ἀπάντων βιβλίων ἐποίουν φέρεσθαι τὰ λόγια καὶ τὸν Τίμαιον, τὰ δὲ ἄλλα ἡφάνιζον ἔκ τῶν νῦν ἀνθρώπων διὰ τὸ καὶ βλάπτεσθαι ἐνίους τῶν εἰκῆ καὶ ἀβασανίστως ἔντυγχανόντων αὐτοῖς.

nur bas Beichen einer altersmuben Beit erblicken, welche bie Last ber langen Erinnerungen nicht mehr zu tragen vermag. Bir feben, es find nicht allein bie Chriften, welche biesen Beiten bie alten Schriften aus ber hand nahmen, sondern auch bie Beiben biefer Beiten wollten fie nicht mehr. Sie wählten fich Einiges aus bem Reichthum bes Alterthums, welches fie mit Liebe festhielten; aber es ist nicht gerade bas Beste, sonbern nur bas, an welches fie am leichteften ihre Eraumereien anschließen konnten. Dieses und Anderes, was man nach ber Gewohnheit ber Soule beibebielt, verfab man mit weitlauftigen Erklarungen; aber man lefe bie Erklarungen bes Proflos, von welchen uns noch genug übrig find, man wird nicht fins ben, bag er ben Sinn ber Alten getroffen, bag er auch mur ben guten Billen gezeigt batte, in forgfaltiger Forfoung fich beffen au bemachtigen. Die Alten bieten ihm meiftens nur eine Gelegenheit bar, feine Deinungen gu ergießen und mit ihrem Unfehn gu befraftigen.

Wenn man die größern selbständigen Werke des Prosklos, besonders seine theologische Unterweisung liest, so des merkt man sogleich sein Bestreben, durch eine genaue und streng logische Volge der Beweise der ganzen Lehre einen sichern Jusammenhang zu geben. Auch in seinen Erklaumgen der Platonischen Schriften strebt Proklos unter andern darnach, den Zusammenhang der Platonischen Beweise nach der Vorschrift der logischen Sesetz darzulegen, und er versehlt nicht, die logischen Regeln selbst die und da einzuschäften. Im Allgemeinen ist seine Ansicht, das der Schüler der Theologie jede Art der Bildung als Mittel zu höherer Einsicht gebrauchen musse, besonders aber seine

philosophische Bilbung, indem er durch bje Tugend fich reinige, ber Physik sich bemachtige und in ber logischen llebung gur Ertenntnig bes Gottlichen fich vorbereite 1). Benn nun bieb auch eine allgemeine Lehre feiner Schule ift, so geht boch seine Uebung in logischen Schluffen viel tiefer, als bei ben frubern Neu-Platonikern. Er fucht ein vollständiges System ber Theologie in zusammenhangenben Schluffen zu gewinnen. An fich zwar findet er bie richs tige Methobe nicht ber Mube werth, er betrachtet fie aber als etwas Rothwendiges fur bie Biffenschaft 2). 'Damit bangt feine Berehrung fur ben Platon aufammen, welche fo weit geht, bag im Gegensat gegen ben Plotinos er fich rubmt, er wolle nur Erklarer bes Platon sein und nicht eigene Meinungen einführen 3). Den Borgug bes Platon findet er aber in feiner wiffenschaftlichen Darftellungs. weise, worin er sich von ber Orphisch : symbolischen und ber Pothagorisch = bilblichen Lebrart unterscheibet 1). schätzt zwar biese wissenschaftliche Form nicht ausschließe lich, er findet aber boch einen Borgug berfelben vor ber symbolischen und bilblichen Darftellungsweise barin, baß

Theol. Plat. I, 2 p. 4 sq. πρό γὰρ τῆς τοιαύτης ἐν τοῖς λόγοις πλάνης (πάλης?) χαλεπὴ καὶ ἄπορός ἐστιν ἡ τῶν Θείων γενῶν καὶ τῆς ἐν αὐτοῖς καθιδρυμένης ἀληθείας κατανόησις.

<sup>2)</sup> In Parm. I, p. 29.

<sup>5)</sup> In Alcib. pr. 76 p. 226 sq. Creux. Γνα δή τοῦ Πλάτωνος ωμεν βξηγηταί και μή πρός ίδιας έπευθύνωμεν τὰς τοῦ φιλοσόφου ξήσεις. Den Plotinos nennt er nicht, seine Lebre wird aber bestritten.

<sup>4)</sup> Theol. Plat. I, 4 p. 9.

fie umverhullt ihre Gebanten ausbrudt, worin ihr nur bie Rebe aus gottlicher Begeisterung gleich fteht ').

Neben biefem logischen Bestreben fteben nun aber in einem grellen Abstiche seine Anpreisungen ber Moftit, welche bei ihm noch häufiger vorkommen, als beim Plotinos. Wer kann bie Bahrheit bes Gottlichen aussprechen? Um bie Gotter herum tonnen wir wohl sprechen, mas fie aber find, konnen wir nicht fagen. Biffenschaftlich konnen wir wohl fprechen, aber nicht vernunftig 2). hiermit tritt nun bas Biffenschaftliche gegen bas Vernunftige zurud. Benn Plotinos im Gegenfat gegen bie Ueberrebung bie fefte Gewißheit (nioric) gepriesen hatte, so preist auch Proctos Diese Gewißheit nicht weniger, fest fie aber ber Ertennts niß entgegen und betrachtet fie als ein myftisches bingeben an bas gottliche Licht. Daburch follen wir ber unerkennbaren und verborgenen Einheit inwohnen, in welder eine jebe Bewegung und Energie unserer Seele gur Rube fomme 3). Ausbrudlich wird biefer Glaube von bem

<sup>1)</sup> L. l.

<sup>2)</sup> In Tim. II p. 92 fin. οὐχὶ καὶ πολλὰ καὶ περὶ τοῦ δημιουργοῦ καὶ περὶ τῶν ἄλλων θεῶν καὶ ὑπὲρ τοῦ ἐνὸς κửτοῦ λέγομεν; περὶ αὐτῶν μὲν λέγομεν, αὐτὸ δὶ ἔκαστον οὐ λέγομεν καὶ ἔπιστημονικῶς μὲν δυνάμεθα λέγειν, νοερῶς δὲ οῦ.

<sup>5)</sup> L. l.; in Alcib. pr. 18; theol. Plat. I, 25. τι οὖν ἡμᾶς ἐνώσει πρὸς αὐτό; τι τῆς ἐνεργείας παύσει καὶ κυήσεως; — — α΄ς μὲν τὸ ὅλον εἰπεῖν τῶν θεῶν κιστις ἐστὶν ἡ πρὸς τὸ ἀγαθὸν ἀρρήτως ἐνιζουσα τὰ θεῶν γένη σύμπαντα καὶ δαιμόνων καὶ ψυχῶν τὰς εὐδαιμονας. δεῖ γὰρ οἀ γνωστικῶς οὐδὲ ἀτελῶς τὸ ἀγαθὸν ἐπιζητεῖν, ἀλλὶ ἐπιδόντας ἑαυτούς τῷ θείφ φωτὶ καὶ μύσαντας οὕτως ἐνιδρύεσσθαι τῆ ἀγνώστφ καὶ κρυφίφ τῶν ὅντων ἐνάδι. Dit ভἰεν

Festhalten an ben allgemeinen Begriffen unterschieben, welches nur Einzelnes uns jur Erkenntnig bringe und nicht mit bem Gangen uns vereine. Nicht nur bie Denfchen foll er mit ben Gottern, fonbern auch bie Gotter unter fich und mit bem Einen verbinden. Das Gute ift es, mit welchem uns ber Glaube vereint; es ift bas Gewiffeste; ibm vertrauen wir, fo wie wir mabrhaften Den= fchen vertrauen. Diefer Glaube führt uns zu ben Berfen ber Theurgie, welche beffer ift als jede menschliche Besonnenbeit und bie Guter ber Mantit, Reinigungen, Beis hungen und alle Thatigkeiten gottlicher Begeisterung um= faßt 1). Diefer Glaube konnte nun boch noch als ein vernunftiger angesehen werben. Es ift baber zu bemerken, bag Proklos zu beweisen fucht, bag bie Bereinigung mit ihrem Ursprunge, welche alle Dinge anftreben, nicht burch vernunftiges Denken, noch burch eine Energie bes Befens geschehen konne, weil eben alle Dinge biefer Bereinigung theilhaftig fein mußten, alfo auch bie Dinge, welche ber Erkenntnig und einer jeben Energie beraubt maren 2).

derung der Begriffe, welche er hier und in Alcid. 16 p. 51 sq. aufstellt, ift folgende: die Bute, die Beisheit und die Schonsheit, und diesen in der Folge entsprechend: der Glaube, die Bahrsheit (Philosophie) und die Liebe.

<sup>1)</sup> Theol. Plat. l. l. καὶ τούτων (l. τοῦτο ac. τὸ ἀγαθόν) μάλιστα τοῖς οὖσιν ἄπασι πιστόν. — — ἀναγκαῖον ἄρα καὶ τὸν μὲν φιλαλήθη πιστὸν εἶναι, τὸν δὲ πιστὸν εἰς φιλίαν εὐάρμοστον. — τὰ δὲ διὰ τῆς θεουργικῆς δυνάμεως, ἢ κρείττων ἐστὶν ἀπάσης ἀνθρωπίνης σωφροσύνης καὶ ἐπισυλλαβοῦσα τά τα τῆς μαντικῆς ἀγαθὰ καὶ τὰ τῆς τελεσιουργικῆς καθαρτικὰς δυνάμεις καὶ πάντα ἀπλῶς τὰ τῆς ἐνθέου κατακωχῆς ἐνεργήματα.

<sup>2)</sup> Ib. I, 3 p. 5 f.; II, 1 p. 85 fin.; 4 p. 96. Enel 2al tà Gefc. 5. Phil. IV.

Man bemerkt wohl, daß er eine andere Bereinigung im Sinn hat, als die, welche Plotinos nur der reinen Bernunft versprechen zu durfen glaubte. Nicht durch ihre Erkenntniß, sondern durch ihr Dasein (Inagesic) hängen alle Dinge mit dem ersten Gott zusammen 1). Dieser und bestimmte Begriff des Daseins ist ihm höher als die Bernunft und damit taucht er sich in die mystische Theurgie ein, welche die spätern Neus Platoniker erhoben hatten. Er ist voll Glaubens an die wundervolle Kraft der Ramen und der Zeichen der Götter 2).

Allein biese mystischen Teußerungen haben wenig Einstluß auf die wissenschaftliche Darstellungsweise des Proflos. Er versährt in derselben ganz unbeschränkt nach spllogistischer Weise und redet von dem Einen ebenso gut wie von den Göttern und allen höhern Ordnungen der Wesen, als wären sie Gegenstände der Wissenschaft, deren Begriffe und Verhältnisse wir in bestimmten Sägen aus zusprechen vermöchten. Daher wendet er auch ohne Schen die Verhältnisse der Begriffe unter einander auf die Betrachtung aller Wesen an. Er erklart, daß einer jeden Ordnung Erstes nach eigenthamlicher Weise die Form der höhern Ordnung habe ), so wie jeder Begriff durch seit

γνώσεως ἄμοιρα τῷ πρώτφ συνήνωται καὶ τὰ πάσης ένεςγείας ἐστερημένα μετέχει κατὰ τὴν αὐτῶν τάξιν τῆς πρὸς αὐτὸ συναφῆς.

Ib. I, 25. καὶ τὸ μὲν νοεῖν ἀφιησιν (sc. ἡ ψυχή) εἰς τὴν ἐαυτῆς ὕπαρξιν ἀναδραμοῦσα. Ib. III, 7 p. 138; in Alcib. pr. 82 p. 247.

<sup>2)</sup> Bergi. theol. Plat. I, 29; in Cratyl. 69 p. 33 f.

<sup>8)</sup> Inst. theol. 112.

nen nächst hohe i Begriff bestimmt wird. Es ergibt sich ihm, daß, je näher eine Einheit dem ersten Einen ist, je, höher sie also in der Ordnung der Einheiten steht, um so größer auch der Umsang des in ihr Enthaltenen umd von ihr Erzeugten, um so größer daher auch ihr Vermögen ist. Dagegen je näher sie dem ersten Sinen ist, um so weniger hat sie auch Antheil an der Mannigsaltigseit der Arten, um so einsacher ist sie. Und es stehen daher die Größe des Vermögens und der Eigenschaften im umgeskehrten, die Größe der Einsachheit aber und des Vermögens in gleichem Verhältnisse zu einander.), was mit den Verhältnissen des Umsangs und des Inhalts der Begriffe völlig übereinstimmt.

Man kann nicht leugnen, daß burch biese begriffs: maßige, in aufammenhangenben Schlassen einherlaufenbe Darftellung bie Lehre bes Proflos eine größere Rettigfeit erhielt, als die Lehre ber frühern Reu-Platoniker hatte. Es fehlt aber viel baran, bag fie baburch auch einen gro-Bern innern Busammenhang erhalten haben follte. Die willfurlichen Sate, von welchen bie Beweisführung in verschiedenen Absaten ansgeht, die Begriffe, welche Proflos aus ber Ueberlieferung früherer Philosophie und aus feinen theologischen Anfichten herlibernimmt, laffen eine ftetige Folgerung nicht zu. Anfangs scheint Proflos in feiner theologischen Unterweifung gang nach Art ber Seine Beweise follegen Eleaten verfahren zu wollen. fich in ber Beife biefer alteften Dialektiker an vollig abftratte Begriffe an, wie an ben Begriff bes Ginen, bes

<sup>1)</sup> Ib. 25; 57; 62; theol. Plat. III, 1 p. 125.

Bolltommenen u. bergl. Plotlich aber anbert sich fein Berfahren, inbem zu ben Begriffen bes Ginen und bes Bollfommenen ber Begriff bes Erzeugenben ober zum Dasein Hervorführenden (nagayon) hinzugefügt wird und wir zu erfahren bekommen, bag in bem Ginen wegen feiner Bollfommenbeit ein gewisser Ueberflug bes Bermogens geset ift, burch welchen er bas 3weite aus fich bervor: geben lagt, welcher Proces fich alsbann nach ben gewöhn lichen Annahmen ber Emanationslehre bis zu einem Let: ten fortsett'). Es ift in ber Ausführung biefer Gate nichts sonderlich Neues, was wir zu bemerken fanden. Rur auf Eins wollen wir aufmerksam machen. bebient fich, um bas Erfte zu bezeichnen, ebenfo wie Plotinos, ber Begriffe bes Guten und bes Einen. Schluffe schließen fich aber noch mehr an ben lettern, als an ben erftern an. Inbem er aber barauf aufmertfam macht, bag biefe Begriffe nicht eigentlich bas Erfte aus: brudten, sonbern nur von unserer Beziehung zu ihm, von unserem Aufstreben nach ihm entnommen waren, gibt er zu erkennen, daß der Begriff bes Guten eine bejahenbe und analoge Bebeutung habe, ber Begriff bes Ginen bagegen nur eine verneinenbe2), womit er wahrscheinlich meint, daß wir burch Bereinfachung und Ablegung ber Bielheit zu Gott gelangen mochten. Go ergibt es fic

Inst. theol. 27 in. πῶν τὸ παράγον διὰ τελειότητα καὶ δυνάμεως περιουσίαν πὰρακτικόν ἐστι τῶν δευτέρων. Theol. Plat. III, 1 p. 119.

<sup>2)</sup> Theol. Plat. II, 4 p. 96. δύο δὲ τῆς ἀνόδου τρόπους ἀφορίζομεν τῆ μὲν τὰγαθοῦ προςηγορία τὴν (ed. τὸν) διὰ τῆς ἀναλογίας συνάπτοντες, τῆ δὲ τοῦ ἐνὸς τὴν διὰ τῶν ἀποφάσεων.

benn, baß feine Schluffe aus bem Begriffe bes Ginen eis gentlich nur negative Ergebniffe liefern konnen.

Merkwurdiger find uns einige Abweichungen bes Pro-Proflos nimmt mit klos von der Lehre des Plotinos. feiner Schule an, bag ein jeber Ausfluß geringer fei als bas Aussließende 1); baburch wird benn, wie wir schon bemerkten, eine grabartige Gintheilung ber Rrafte eingeleitet, welche in der That in das Unendliche fich abstufen ließ. In biefer Rudficht finden wir es folgerichtiger, bag Proflos nicht allein die Bernunft und die Seele in mehrere untergeordnete vernunftige Befen und Seelen, fonbern auch ebenso bie Ordnung bes Gottlichen in mehrere Gotter ober gottliche Einheiten gerfallt 2). Dies konnte bem Plotinos allerbings bebenklich erscheinen, weil er bie reine und von jeder Bielheit ganglich abgesonderte Einheit bes Ersten im Gegensatz gegen bie Bielbeit ber Bernunft und ber Ibeen festzuhalten fuchte. Allein bei biefer Unficht konnte ihm bie Bielheit ber Gotter nur unter ben Begriff einer Bielheit ber Geifter ober gar ber Seelen fich barftellen und es war unvermeiblich, bag baburch bie Burde ber Gotter heruntergesett wurde. Daber war es ben Neigungen ber Neu-Platonischen Schule gemäß, daß Proflos über jebe Bebenklichkeit bes Plotinos fich wegfeste und ohne Beiteres erklarte, bag, weil Gott ber Urfprung fei, er auch nothwendig eine Bielheit hervorbringen muffe, welche ihm verwandt und feiner Gigenthumlichkeit gemäß gottlich und einheitlich sei 3). Dies gerbindet fich

<sup>1)</sup> Inst. theol. 7.

<sup>2)</sup> Ib. 62; 113.

<sup>3)</sup> Ιb. 113. εὶ ἄρα ἔστι πληθος θεων, ένιαϊόν έστι τὸ πλη-

auf eine ganz paffenbe Beise mit ber Art bes Proflos, in begriffsmäßiger Folge bas Niedere aus bem Sobern abzuleiten. Denn alle Arten, die unter bem Gottlichen fte ben, find naturlich gottlicher Art. Aber es schließt fich hieran auch sogleich wieber bie grabmäßige Ableitung ber Emanationen an, indem die Arten ber Gotter felbft in einer Unterordnung unter einander fteben follen, worin Proklos bem Samblichos sich zuwendet, überweltliche und weltliche, benkbare und benkende Gotter unterscheihend '). Auf folche Beise wird nun bas Niedere mit dem Sohen burch eine Bervielfachung ber Grabe in bas Unendliche Denn auch in ben Unterordnungen ber Got permittelt. ter werben wieber bobere und niebere Grabe angenommen, fo bag bie Reihe berfelben fast unübersehlich erscheint, und an die Reihe ber Gotter Schlieft fich alsbann die Reihe ber Damonen an, welche bie mittlere Stelle in ber Belt erhalten hat und baburch ohne Beranberung bas Gange zusammenhalt, eine Reihe, welche burch mancherlei Grabe hindurchgeführt wird 2). Nun bringt allerbings Proflos barauf, baß die Grade ber Dinge boch begriffsmäßig fest gestellt werben follten, und tabelt beswegen bie, welche bie Seelen fur ausgewanderte Damonen bielten, weil burch bie Beranberung ber Beschaffenheit bas Befen nicht ver

<sup>3</sup>ος. άλλά μὴν δτι ἔστι, δήλον εἴπερ πᾶν αἴτιον ἀρχιεὸν οἰκείου πλήθους ἡγεῖται καλ ὁμοίου πρὸς αἰτὸ καλ συγγενοῦς. Theol. Plat. III, 1 p. 121.

<sup>1)</sup> In Tim. V. p. 299; in Parm. I. in.

<sup>2)</sup> In Alcib. pr. 21. πλήθος — δαιμόνων ἀμύθητον. — τὰ δὲ μέσα τῶν δαιμόνων γένη συμπληροῖ τὰ δλα καὶ συνδεῖ καὶ συνέχει τὴν κοινωνίαν αὐτῶν μετέχεται μὲν τῶν θεῶν, μετεχομένη (μετεχόμενα?) δὲ ὑπὸ τῶν θνητῶν. 22, p. 67. ff.

anbert werbe '). Allein bies Bestreben, au einer begriffemagigen Eintheilung ju gelangen führt er boch teines= weges folgerecht burch. Denn die oberften Damonen, meint er, wurden wegen ihrer überwiegenden Aehnlichkeit mit Recht Gotter genannt und überhaupt bewahre bas Erfte in einer jeben Orbnung bie Form ber frubern Orbnung 2). Rur auf folche Beise glaubt er bie kettenartige Berbinbung bes Sobern mit bem Niebern in ber gangen Belt bewahren zu fonnen 3). Die Berwirrung ber Begriffe steigert sich in dieser Lehre noch mehr baburch, bag ebenso wie ber bochfte Damon, so auch bie erste Bernunft bem Proklos ein Gott ift 1), wonach wir die Ansicht fassen mochten, bag bem Proflos bie Bernunft und bas Damonische baffelbe ift, wenn nicht bie Eintheilung ber Damos nen, welche er und gibt, biefe Meinung wiberlegte'). In ber That ift seine Lehre von ben Damonen nur ein Einschiebsel in die wissenschaftlichere Gintheilung ber gottlichen Aussluffe, welche er vom Plotinos überliefert empfangen hatte, ber Glaube feiner Schule brang es ihm auf, übereinstimmend mit ben Mythen bes Platon. Dag er nicht forgfältiger babin geftrebt bat, es mit feinen übrigen Lehren zu verbinden, beweift freilich, daß alle seine logische

<sup>1)</sup> Ib. 21 p. 70.

Ib. 22 p. 71. 
 φς γὰς καθ' δλου φάναι πάσης τάξεως το πρώτιστον σώζει τὴν τοῦ πρὸ ξαυτοῦ μορφήν. Ib. 56 p. 158.

<sup>8)</sup> Inst. theol. 21; 111; 112.

<sup>4)</sup> Ib. 112; in Alcib. pr. 22 p. 71. καὶ γὰρ νοῦς ὁ πρώτιστος αὐτόθεν θεός.

<sup>5)</sup> In Alcib. pr. 22.

Runst nur ein Mantel seiner Willtur ist. Sie hindert ihn nicht, die wichtigsten Begriffe seiner Lehre unter einander zu mengen. Nach der begriffsmäßigen Anordnung seines Systems sollten die Götter weder Bernunft, noch Seele sein; jeder Gott ist überwesentlich, übervernünstig und über dem Leben'); dann aber wird auch wieder von einer Bernunst gesprochen, die noch nicht einmal die höchste unstheilbare Bernunst sein soll, an welcher aber doch die Seeslen der Götter Theil hatten 2).

Bei folchen unbestimmten Teugerungen, welche balb hierhin balb borthin ichwanken, ift es allerbings ichwer, bie eigentliche Absicht biefer Lehren ju errathen; aber ein Punkt brangt fich boch unferer Ueberzeugung auf, namlich baß Proflos bei weitem mehr als Plotinos barauf ausging, bas Loos bes Menschen und ber Bernunft in ihm als hulfsbedurftig und elend zu schilbern. Wir haben gefeben, bag nicht bie Bernunft, weber im Denten, noch in einer andern Energie uns mit Gott zu vereinen vermag; fie fteht auch nicht gang nahe bem Ginen, fonbern viele Gotter verschiedener Ordnungen find zwischen ibm und Wenn baber Plotinos in feiner boben und fubnen Gefinnung bie Vernunft in ihrer bochften Burbe gefchilbert hatte, wie fie von allem Leiben frei bas Gine vollkommen zu schauen vermoge, wenn er bem Menschen und ber Seele biese Bernunft zugeeignet hatte, freilich nicht ohne mancherlei Irrungen, in welche er hierüber mit ber Richtung ber Emanationellehre gerieth, fo find es eben

<sup>1)</sup> Inst. theol. 115.

<sup>2)</sup> In Alcib. pr. 19 p. 65.

biese Irrungen, welche Proklos geltenb macht, um einen entschiebenen Wiberspruch gegen bie Lehre bes Plotinos einzulegen. Plotinos batte seine Lebre auf ben ftrengen Unterschied zwischen Korperlichem und Unkörperlichem zu= rudgeführt; er glaubte beswegen bie Bernunft und bie Seele als ganglich unberührt von bem Leiben bes Korperlichen feten zu burfen. Much Proflos halt biefen ftrengen Gegensat fest; er sucht ibn sogar auf eine nicht verwerf= liche Beise zu bestimmen, indem er die Eigenthumlichkeit bes Unkörperlichen barin finbet, bag es bas Bermogen hat, sich auf sich zurudzuwenben, zu reflectiren, welches bem Rorperlichen nicht gutomme, weil es von einander gesonderte Theile habe '). Er grundet hierauf feinen Beweis fur bie Unfterblichkeit ber Seele, inbem er zeigt, bag iebes Wefen, welches bas Vermogen hat, fich auf fich gus rudzuwenben, wenn es auch mit etwas Unberem, mit einem Rorper verbunden fein follte, boch nur auf trennbare Beife mit ihm verbunden fein konne, benn bie fich zurudwenbenbe Thatigkeit werbe ihm bleiben als eine Thatigfeit, bie unabhangig ift von dem, mit welchem es verbunden, weil fie namlich nicht auf bas Berbundene fic Allein er erkennt hierbei boch an, bag ein bezieht 2). Theilhaben stattfinde bes Korperlichen an ber Geele, wel-



Inst. theol. 15. παν τὸ πρὸς ξαυτὸ ἐπιστρεπτικὸν ἀσώματόν ἐστιν οὐδὲν γὰρ τῶν σωμάτων πρὸς ἑαυτὸ πέφυκεν ἐπιστρέφειν κτλ. Ib. 83.

<sup>2)</sup> Ιb. 82. πῶν ἀσώματον πρὸς ξαυτὸ ἐπιστρεπτικὸν δν ὑπὰ ἄλλων μετεχόμενον χωριστῶς μετέχεται εἰ γὰρ ἀχωρίστως, ἡ ἐνεργεία αὐτοῦ οὐκ ἔσται χωριστὴ τοῦ μετέχοντος, ὥσπεροὐδὲ ἡ οὐσία. εἰ δὲ τοῦτο, οὐκ ἐπιστρέψει πρὸς ἑαυτό. Ib. 171; 186; 187; 189.

des naturlich auf bie Seele feine Ruchwirkung baben muß. Daher ift awar bie Seele ihrem Besen nach von fich felbst bewegt, Theil habend aber am Korper hat fie auch gewiffermagen Theil an ber Bewegung burch ein Anderes '). Es ist naturlich, daß ihm hiernach auch bie Schicksale ber Seele nicht gang unabhängig von bem Meu-3war fest fich Proklos ben Lehren ents fern erscheinen. gegen, welche unfere Gludfeligkeit von ben außern Gus tern abhangig machen, benn bies ware gleichfam, als wenn Bemand behaupten wollte, Die Buftanbe bes Schattens batten Einfluß auf bas Wohlsein bes Korpers 2); zwar behauptet auch er, bas Materielle habe keine Kraft 3); aber er will bamit nicht behauptet haben, bag wir, bag unfere Seele ohne Leiben fei. Er wiberspricht ausbrucklich ber Lehre bes Plotinos und seiner Schuler in biesem Puntte; er beschulbigt fie, daß fie nicht genaue Auslegung ber Platonischen Sate sei. Wie wurde die Seele fehlen und fundigen und sich wieder zum Göttlichen erheben konnen, wenn nicht fie und ihre Bernunft und bie Freibeit ihres Willens an ber Vermischung mit bem Leiden Theil hatte, wenn fie nicht im Beitlichen ware und bie materiellen Kleiber umnahme und wieber ablegte nach gewiffen Perioden ber Beit? ') Daber kann er auch ber Lehre bes Plotinos nicht beiftimmen, dag bie Seele, welche

In Alcib. pr. 76 p. 225. κατ' οὐσίαν μὲν γάο ἐστιν αὐτοκίνητος ἡ ψυχή, κοινωνήσασα δὲ τῷ σώματι μετέσχε πως τῆς ἐτεροκινήσεως.

<sup>2)</sup> Ib. 85 p. 107.

<sup>8)</sup> Ib. 58 p. 164.

<sup>4)</sup> Ib. 76 p. 227. ούτε αὖ έχείνους (εα. ἀποδεξόμεθα τοὺς λόγους), ὅσοι μέρος μὲν εἶναι τῆς θείας οὐσίας λέγουσι

in bas Weltliche berabsteigt, nicht gang berabsteige 1), als. wenn namlich ihre Bernunft alsbann immer noch bei ben Gottern bleiben konnte. Diese Lebre ist mit seiner Theologie auf bas engste verflochten. Er benkt fich bie Seelen in ihrem weltlichen Leben fo eng mit einander verbunden, bag bie Sunde ber einen auf die andern übergeht und bie Sohne an ber Sunbe ber Bater, bie Unterthanen an ber Sunbe ber Obrigfeit Theil nehmen, weil namlich bie ganze Welt eine lebendige Einheit bilbet, in welcher wieber kleinere lebenbige Einheiten ber Familien, ber Bolter fich absonbern und in fich zusammenhangen, so bag es auch gerecht ift, bag bie einzelnen Glieber folcher Ginbeiten mit einander Strafe bulben 3. Er benkt fich, gleich ber Bebanta-Philosophie, die Seele mit vielen Sullen um-Meibet, feinern und grobern, welche fie nur allmählig und ber Reihe nach ablegen tamn, und in bestimmten Perioben entwidelt fich ihm biefer Prozef bes Seelenlebens, in welchem bie Seele um fo bober auffteigt, je mehr fie von ihren außern Sullen fich befreit hat "). Nicht allein burch eigene Thatigkeit foll die Seele ihre Befreiung gewinnen, fonbern auch burch bamonische Sulfe '). Go erhalt benn Die Seele in ber Lehre bes Proflos in ber That eine gang

τὴν ψυχήν, δμοιον δὲ τῷ δλῳ τὸ μέρος καὶ ἀεὶ τέλειον, τὸν δὲ θόρυβον εἶναι καὶ τὰ πάθη περὶ τὸ ζῷον. In Tim. V, p. 841; inst. theol. 190; 198-200. Cf. in Alcib. 48.

<sup>1)</sup> Inst. theol. 211. Dies war ein Punkt bes Streits für bie letten Beiten ber Reus Platonischen Philosophie. S. Crouzer ad l. l.

<sup>2)</sup> Dubit. circa provid. 9 p. 168 ff. ed. Cous.

<sup>3)</sup> In Alcib. pr. 48; inst. theol. 209.

<sup>4)</sup> In Alcib. pr. 89 p. 280 ff.

Man bemerkt wohl, daß er eine andere Bereinigung im Sinn hat, als die, welche Plotinos nur der reinen Verznunft versprechen zu dursen glaubte. Nicht durch ihre Erkenntniß, sondern durch ihr Dasein (Inaquic) hängen alle Dinge mit dem ersten Gott zusammen 1). Dieser umbestimmte Begriff des Daseins ist ihm höher als die Verznunft und damit taucht er sich in die mystliche Theurgie ein, welche die spätern Neu-Platoniker erhoden hatten. Er ist voll Glaubens an die wundervolle Krast der Namen und der Zeichen der Götter 2).

Allein biese mystischen Aeußerungen haben wenig Einfluß auf die wissenschaftliche Darstellungsweise des Proflos. Er versährt in derselben ganz undeschränkt nach spllogistischer Weise und redet von dem Einen ebenso gut wie von den Göttern und allen höhern Ordnungen der Wesen, als wären sie Gegenstände der Wissenschaft, deren Begriffe und Verhältnisse wir in bestimmten Sägen aus zusprechen vermöchten. Daher wendet er auch ohne Schen die Verhältnisse der Wegriffe unter einander auf die Bestrachtung aller Wesen an. Er erklärt, daß einer seden Ordnung Erstes nach eigenthumlicher Weise die Form der höhern Ordnung habe ), so wie jeder Begriff durch seise

γνώσεως ἄμοιρα τῷ πρώτφ συνήνωται καὶ τὰ πάσης ἐνεςγείας ἐστερημένα μετέχει κατὰ τὴν αὐτῶν τάξιν τῆς πρὸς αὐτὸ συναφῆς.

Ib. I, 25. καὶ τὸ μὲν νοεῖν ἀφίησιν (sc. ἡ ψυχή) εἰς τὴν ἐαυτῆς ὕπαςξιν ἀναδραμοῦσα. Ib. III, 7 p. 133; in Alcib. pr. 82 p. 247.

<sup>2)</sup> Bergi. theol. Plat. I, 29; in Cratyl. 69 p. 38 f.

<sup>8)</sup> Inst. theol. 112.

nen nächst hohe i Begriff bestimmt wird. Es ergibt sich ihm, daß, je näher eine Einheit dem ersten Einen ist, je, höher sie also in der Ordnung der Einhelten steht, um so größer auch der Umsang des in ihr Enthaltenen und von ihr Erzeugten, um so größer daher auch ihr Vermögen ist. Dagegen je näher sie dem ersten Einen ist, um so weniger hat sie auch Antheil an der Mannigsaltigkeit der Arten, um so einsacher ist sie. Und es stehen daher die Erdse des Vermögens und der Eigenschaften im umgeskehrten, die Erdse der Einsachheit aber und des Vermögens in gleichem Verhältnisse zu einander i), was mit den Verhältnissen des Umsangs und des Inhalts der Begriffe völlig übereinstimmt.

Man kann nicht leugnen, daß durch diese begriffsmäßige, in zusammenhängenden Schlässen einherlaufende Darstellung die Lehre des Proklos eine größere Nettigkeit erhielt, als die Lehre der frühern Neu-Platoniker hatte. Es sehlt aber viel daran, daß sie dadurch auch einen grössern innern Zusammenhang erhalten haben sollte. Die willkurlichen Sähe, von welchen die Beweisssührung in verschiedenen Absähen ausgeht, die Begriffe, welche Proklos aus der Ueberlieserung früherer Philosophie und aus seinen theologischen Ansichten herübernimmt, lassen eine stetige Folgerung nicht zu. Ansangs scheint Proklos in seiner theologischen Unterweisung ganz nach Art der Eleaten versahren zu wollen. Seine Beweise schließen sich in der Weise dieser altesten Dialektiker an völlig abs strakte Begriffe an, wie an den Begriff des Einen, des

<sup>1)</sup> Ib. 25; 57; 62; theol. Plat. III, 1 p. 125.

Vollkommenen u. bergl. Ploglich aber anbert fich fein Berfahren, indem ju ben Begriffen bes Ginen und bes Bollfommenen ber Begriff bes Erzeugenben ober jum Dasein Hervorführenden (nagayon) hinzugefügt wird und wir zu erfahren betommen, bag in bem Ginen wegen feiner Bollfommenheit ein gewiffer Ueberfluß bes Bermogens gesett ift, burch welchen er bas 3weite aus fich hervorgeben lagt, welcher Proces fich alsbann nach ben gewöhn: lichen Annahmen ber Emanationslehre bis zu einem Let: ten fortsett'). Es ift in ber Ausführung biefer Gate nichts fonberlich Neues, mas wir zu bemerken fanben. Rur auf Eins wollen wir aufmerksam machen. bebient fich, um bas Erste zu bezeichnen, ebenfo wie Plos tinos, ber Begriffe bes Guten und bes Einen. Schluffe schließen fich aber noch mehr an ben lettern, als an ben erftern an. Inbem er aber barauf aufmerkfam macht, daß biefe Begriffe nicht eigentlich bas Erfte aus: brudten, fonbern nur von unferer Beziehung zu ihm, von unferem Aufftreben nach ibm entnommen waren, gibt er ju erkennen, bag ber Begriff bes Guten eine bejahenbe und analoge Bebeutung habe, ber Begriff bes Ginen ba: gegen nur eine verneinenbe 2), womit er mabricheinlich meint, bag wir burch Bereinfachung und Ablegung ber Bielheit zu Gott gelangen mochten. So ergibt es sich

Inst. theol. 27 in. πῶν τὸ παράγον διὰ τελειότητα καὶ δυνάμεως περιουσίαν πὰρακτικόν ἔστι τῶν δευτέρων. Theol. Plat. III, 1 p. 119.

<sup>2)</sup> Theol. Plat. II, 4 p. 96. δύο δὲ τῆς ἀνόδου τρόπους ἀφορίζομεν τῆ μὲν τἀγαθοῦ προςηγορία τὴν (ed. τὸν) διὰ τῆς ἀναλογίας συνάπτοντες, τῆ δὲ τοῦ ἐνὸς τὴν διὰ τῶν ἀποφάσεων.

benn, daß seine Schlusse aus bem Begriffe bes Ginen eis gentlich nur negative Ergebnisse liefern konnen.

Merkwurdiger find uns einige Abweichungen bes Proklos von ber Lehre bes Plotinos. Proflos nimmt mit feiner Schule an, bag ein jeber Ausfluß geringer fei als bas Aussließenbe.1); baburch wird benn, wie wir schon bemerkten, eine grabartige Gintheilung ber Rrafte einge= leitet, welche in ber That in bas Unendliche fich abstufen ließ. In biefer Ruckficht finden wir es folgerichtiger, bag Proklos nicht allein die Vernunft und die Seele in mehrere untergeordnete vernunftige Befen und Seelen, fonbern auch ebenso bie Ordnung bes Gottlichen in mehrere Sotter ober gottliche Einheiten gerfallt 2). Dies konnte bem Plotinos allerbings bebenklich erscheinen, weil er bie reine und von jeder Bielheit ganglich abgesonberte Einheit bes Ersten im Gegensatz gegen bie Bielheit ber Bernunft und ber Ibeen festzuhalten fuchte. Allein bei biefer Ans ficht konnte ibm bie Bielheit ber Gotter nur unter ben Begriff einer Bielheit ber Geifter ober gar ber Seelen fich barftellen und es war unvermeiblich, bag baburch bie Burbe ber Gotter heruntergeset wurde. Daher war es ben Neigungen ber Neu-Platonischen Schule gemäß, baß Proflos über jebe Bebenklichkeit bes Plotinos fich wegfeste und ohne Beiteres erflarte, bag, weil Gott ber Ur= sprung sei, er auch nothwendig eine Bielheit hervorbringen muffe, welche ihm verwandt und feiner Eigenthumlichkeit gemäß gottlich und einheitlich fei 3). Dies gerbindet sich

<sup>1)</sup> Inst. theol. 7.

<sup>2)</sup> Ib. 62; 113.

<sup>3)</sup> Ιb. 113. εὶ ἄρα ἔστι πληθος θεών, ξνιαϊόν ἐστι τὸ πλη-

auf eine gang paffenbe Beife mit ber Art bes Proflos, in begriffsmäßiger Folge bas Riebere aus bem Sobern ab-Denn alle Arten, bie unter bem Gottlichen fte ben, find naturlich gottlicher Art. Aber es schließt fic hieran auch sogleich wieber bie grabmäßige Ableitung ber Emanationen an, indem die Arten ber Gotter felbst in einer Unterordnung unter einander fteben follen, worin Proflos bem Samblichos sich zuwendet, überweltliche und weltliche, benkbare und benkenbe Gotter unterscheibenb 1). Auf solche Weise wird nun bas Niebere mit bem Sohem burch eine Bervielfachung ber Grabe in bas Unendliche Denn auch in ben Unterordnungen ber Gots permittelt. ter werben wieder bobere und niedere Grabe angenommen, fo daß die Reihe berfelben fast unübersehlich erscheint, und an die Reihe ber Gotter folieft fich alebann bie Reihe ber Damonen an, welche bie mittlere Stelle in ber Belt erhalten hat und baburch ohne Beranberung bas Gange zusammenhalt, eine Reihe, welche burch mancherlei Grabe hindurchgeführt wird 2). Run bringt allerbings Proflos barauf, bag bie Grabe ber Dinge boch begriffsmäßig fest gestellt werben follten, und tabelt beswegen bie, welche bie Geelen fur ausgewanderte Damonen hielten, weil burch bie Beranberung ber Beschaffenheit bas Wesen nicht ver

Θος. ἀλλὰ μὴν ὅτι ἔστι, ὅῆλον εἔπες πᾶν αἔτιον ἀρχικὸν οἰπείου πλήθους ἡγεῖται καὶ ὁμοίου πρὸς αὐτὸ καὶ συγγενοῦς. Theol. Plat. III, 1 p. 121.

<sup>1)</sup> In Tim. V. p. 299; in Parm. I. in.

<sup>2)</sup> In Alcib. pr. 21. πληθος — δαιμόνων ἀμύθητον. — τὰ δὰ μέσα τῶν δαιμόνων γένη συμπληροῖ τὰ δλα καὶ συνδεί κὰν συνωγίαν αὐτῶν· μετέχεται μὲν τῶν θεῶν: μετεχομένη (μετεχόμενα?) δὰ ὑπὸ τῶν θνητῶν. 22, p. 67. ff.

anbert werbe'). Allein bies Beftreben, gu einer begriffemaßigen Eintheilung ju gelangen führt er boch teines= meges folgerecht burch. Denn bie oberften Damonen, meint er, wurden wegen ihrer überwiegenden Aehnlichkeit mit Recht Gotter genannt und überhaupt bemahre bas Erfte in einer jeben Orbnung die Form ber frubern Orbnung 2). Mur auf folche Beife glaubt er bie kettenartige Berbinbung bes Sobern mit bem Niebern in ber gangen Welt Die Berwirrung ber Begriffe bewahren zu können 3). fleigert fich in biefer Lehre noch mehr baburch, bag ebenfo wie der hochste Damon, so auch die erste Bernunft dem Proflos ein Gott ist '), wonach wir bie Ansicht fassen mochten, bag bem Proklos bie Bernunft und bas Damos nische basselbe ift, wenn nicht bie Eintheilung ber Damos nen, welche er und gibt, diese Meinung widerlegte '). In ber That ift feine Lehre von ben Damonen nur ein Gins schiebsel in die wissenschaftlichere Eintheilung ber gottlichen Aussluffe, welche er vom Plotinos überliefert empfangen batte, ber Glaube feiner Schule brang es ihm auf, übereinstimmend mit ben Mothen bes Platon. Daß er nicht forgfältiger babin gestrebt bat, es mit feinen übrigen Lehren zu verbinden, beweist freilich, daß alle seine logische

<sup>1)</sup> Ib. 21 p. 70.

Ib. 22 p. 71. &ς γλη καθ' δλου φάναι πάσης τάξεως το πρώτιστον σώζει τὴν τοῦ πρὸ ἐαυτοῦ μορφήν. Ib. 56 p. 158.

<sup>3)</sup> Inst. theol. 21; 111; 112.

Ib. 112; in Alcib. pr. 22 p. 71. καὶ γὰρ νοῦς ὁ πρώτιστος αὐτόθεν θεός.

<sup>5)</sup> In Alcib. pr. 22.

Kunst nur ein Mantel seiner Billfur ist. Sie hindert ihn nicht, die wichtigsten Begriffe seiner Lehre unter einander zu mengen. Nach der begriffsmäßigen Anordnung seines Systems sollten die Götter weder Bernunft, noch Seele sein; jeder Gott ist überwesentlich, übervernünstig und über dem Leben ); dann aber wird auch wieder von einer Bernunft gesprochen, die noch nicht einmal die höchste untheilbare Bernunft sein soll, an welcher aber doch die Seelen der Götter Theil hatten 2).

Bei folden unbestimmten Leußerungen, welche balb hierhin balb borthin schwanken, ift es allerbings schwer, Die eigentliche Absicht biefer Lehren gu errathen; aber ein Punkt brangt fich boch unferer Ueberzeugung auf, namlich bag Proflos bei weitem mehr als Plotinos barauf ausging, bas Loos bes Menschen und ber Vernunft in ihm als hulfsbedurftig und elend zu schilbern. Wir haben ge feben, bag nicht bie Bernunft, weber im Denken, noch in einer andern Energie uns mit Gott zu vereinen vermag; fie fteht auch nicht gang nabe bem Ginen, sonbern viele Gotter verschiedener Ordnungen find zwischen ihm und ihr. Wenn baber Plotinos in feiner boben und kuhnen Gesinnung bie Vernunft in ihrer bochften Burbe geschil bert hatte, wie sie von allem Leiben frei bas Gine volls kommen zu schauen vermoge, wenn er bem Menschen und ber Seele biese Bernunft zugeeignet batte, freilich nicht ohne manchertei Irrungen, in welche er hieruber mit ber Richtung ber Emanationelehre gerieth, fo find es eben

<sup>1)</sup> Inst. theol. 115.

<sup>2)</sup> In Alcib. pr. 19 p. 65.

biefe Frrungen, welche Proklos geltenb macht, um einen entschiedenen Wiberspruch gegen bie Lehre bes Plotinos Plotinos hatte feine Lehre auf ben ftrengen Unterschied zwischen Korperlichem und Unkörperlichem zu= rudgeführt; er glaubte beswegen bie Bernunft und bie Seele als ganglich unberührt von bem Leiben bes Korperlichen fegen zu burfen. Much Proflos halt biefen ftrengen Gegensatz fest; er sucht ibn sogar auf eine nicht verwerfliche Beise zu bestimmen, indem er die Eigenthumlichkeit bes Unkorperlichen barin finbet, bag es bas Bermogen bat, fich auf fich jurudzuwenden, ju reflectiren, welches bem Korperlichen nicht zukomme, weil es von einander gesonderte Theile habe '). Er grundet hierauf feinen Beweis fur bie Unfterblichkeit ber Geele, inbem er zeigt, baß jebes Wefen, welches bas Vermogen bat, fich auf fich gus rudzuwenden, wenn es auch mit etwas Unberem, mit einem Korper verbunden fein follte, boch nur auf trennbare Weise mit ihm verbunden sein konne, benn bie fich zurudwendende Thatigkeit werbe ihm bleiben als eine Thatigkeit, bie unabhangig ift von bem, mit welchem es verbunden, weil fie namlich nicht auf bas Berbundene fic bezieht 2). Allein er erkennt bierbei boch an, bag ein Theilhaben stattfinde bes Korperlichen an ber Seels, wel-



Inst. theol. 15. πᾶν τὸ πρὸς ἐαυτὸ ἐπιστρεπτικὸν ἀσώματόν ἐστιν· οὐδὲν γὰρ τῶν σωμάτων πρὸς ἐαυτὸ πέφυκεν ἐπιστρέφειν κτλ. Ib. 88.

<sup>2)</sup> Ib. 82. παν ἀσώματον πρὸς ξαυτὸ ἐπιστρεπτικὸν ὅν ὑπ' ἄλλων μετεχόμενον χωριστῶς μετέχεται εἰ γὰρ ἀχωρίστως, ἡ ἐνεργεία αὐτοῦ οὐπ ἔσται χωριστὴ τοῦ μετέχοντος, ὥσπερ οὐδὲ ἡ οὐσία. εἰ δὲ τοῦτο, οὐπ ἐπιστρέψει πρὸς ἑαυτό. Ib. 171; 186; 187; 189.

des naturlich auf die Seele seine Ruckwirkung baben Daher ift zwar bie Seele ihrem Befen nach von fich felbst bewegt, Theil habend aber am Korper hat fie auch gewiffermaßen Theil an ber Bewegung burch ein Anderes 1). Es ist naturlich, das ihm hiernach auch die Schickfale ber Seele nicht gang unabhangig von bem Iew Bern erscheinen. 3war sett fich Proflos ben Lehren ent: gegen, welche unfere Gludfeligkeit von ben außern Gu tern abhangig machen, benn bies ware gleichsam, als wem Bemand behaupten wollte, die Buftande bes Schattens hat: ten Einfluß auf bas Wohlsein bes Korpers 2); zwar be: bauptet auch er, bas Materielle habe keine Kraft 3); aber er will bamit nicht behauptet haben, bag wir, bag un: fere Seele ohne Leiben sei. Er wiberspricht ausbrucklich ber Lehre bes Plotinos und feiner Schuler in biefem Punfte; er beschulbigt fie, bag fie nicht genaue Muslegung ber Platonischen Sate fei. Wie wurde bie Seele fehlen und fundigen und fich wieber jum Gottlichen erheben konnen, wenn nicht fie und ihre Bernunft und bie Freis beit ihres Willens an ber Vermischung mit bem Leiben Theil batte, wenn fie nicht im Beitlichen mare und bie materiellen Rleiber umnahme und wieder ablegte nach ge wiffen Perioden ber Beit? ') Daber kann er auch ber Lehre bes Plotinos nicht beistimmen, bag bie Seele, welche

In Alcib. pt. 76 p. 225. κατ' οὐσίαν μὲν γάρ ἐστιν αὐτοκίνητος ἡ ψυχή, κοινωνήσασα δὲ τῷ σώματι μετέσχε πως τῆς ἔτεροκινήσεως.

<sup>2)</sup> Ib. 85 p. 107.

<sup>8)</sup> Ib. 58 p. 164.

Ib. 76 p. 227. οὖτε αὖ ἐχείνους (εc. ἀποδεξόμεθα τοὺς λόγους), ὅσοι μέρος μὲν εἶναι τῆς θείας ρὸσίας λέγουσι

in bas Weltliche berabsteigt, nicht gang berabsteige 1), als. wenn namlich ihre Bernunft alsbann immer noch bei ben Gottern bleiben konnte. Diefe Lehre ift mit feiner Theo: logie auf bas engste verflochten. Er bentt fich bie Seelen in ihrem weltlichen Leben fo eng mit einander verbunden, baß bie Sunde ber einen auf die andern übergeht und bie Sohne an ber Sunbe ber Vater, bie Unterthanen an ber Sunde der Obrigkeit Theil nehmen, weil namlich bie ganze Belt eine lebendige Einheit bilbet, in welcher wie ber kleinere lebendige Einheiten ber Familien, ber Bolter fich absondern und in fich zusammenhangen, so daß es auch gerecht ift, bag bie einzelnen Glieber folcher Ginbeiten mit einander Strafe bulben 3. Er benkt fich, gleich ber Bebanta-Philosophie, die Seele mit vielen Sullen um-Pleibet, feinern und grobern, welche fie nur allmählig und ber Reihe nach ablegen kann, und in bestimmten Perioben entwickelt fich ihm biefer Prozes bes Seelenlebens, in welchem bie Seele um so bober auffteigt, je mehr fie von ihren außern Sullen fich befreit hat "). Nicht allein burch eigene Thatigkeit foll bie Seele ihre Befreiung gewinnen, fonbern auch burch bamonische Bulfe '). Go erhalt benn Die Seele in ber Lehre bes Proflos in ber That eine gang

την ψυχήν, δμοιον δὲ τῷ δλφ το μέρος καὶ ἀεὶ τέλειον, τον δὲ θόρυβον είναι καὶ τὰ πάθη περὶ τὸ ζῷον. In Tim. V, p. 841; inst. theol. 190; 198 — 200. Cf. in Alcib. 48.

<sup>1)</sup> Inst. theol. 211. Dies war ein Punkt bes Streits fur bie letten Beiten ber ReusPlatonischen Philosophie. S. Crouzer ad l. l.

<sup>2)</sup> Dubit. circa provid. 9 p. 168 ff. ed. Cous.

<sup>8)</sup> In Alcib. pr. 48; inst. theol. 209.

<sup>4)</sup> In Alcib. pr. 89 p. 280 ff.

andere Stelle, als ihr Plotinos angewiesen hatte; sie erscheint unvollkommener und ber Hulfe bedürftiger.

Es ift nicht zu verkennen, bag hierin eine Unnaberung an bas Erfahrungsmäßige fattfinbet. Es hangt aber auch mit allgemeinen Sagen ber Emanationslehre und mit ben theologischen Ansichten bes Proflos zusams Bir bemerken überhaupt, bag bie Lehre bes Proflos eine Reigung verrath, ben Begriff ber Seele vor bem Begriff ber Bernunft hervorzuheben, mahrend bie Lehre bes Plotinos umgekehrt barauf ausgegangen war, ben Begriff ber Seele in ben Begriff ber Bernunft hineinzugie ben. Jene Reigung verrath fich in ber Erklarung bes Unkorperlichen burch bie reflerive Thatigkeit, woran fich ber Sat anschließt, bag alle Dinge, welche in refferiver Thatigfeit find, als um fo unvolltommner gebacht werben mußten, je mehr fie im Beginn waren, als um fo volltommner bagegen, je mehr'fie jum Enbe fich neigten '). Dies ift eine naturliche Folge ber Lehre von bem Ausgange und ber Rudkehr ber Dinge. Es ergibt sich baraus aber bie Unnahme, bag alle untorperliche Dinge fich fortschreitenb ents wideln, welches boch in Bahrheit nicht ber reinen Bernunft, sonbern nur ber Seele beigelegt werben konnte nach allen Unsichten ber Neu = Platonifer. Wir wurden biesen Gebanken bes Proklos, febr beachtungswerth finben. wenn er einigermaßen von ihm burchgeführt worben ware und nicht mit andern Neigungen ber Emanationslehre in Widerspruch ffande.



Inst. theol. 37. πάντων τῶν και' ἐπιστροφὴν ὑφισταμένων τὰ πρῶτα ἀτελέστερα τῶν δευτέρων καὶ τὰ δεύτερα τῶν ἔξῆς, τὰ δὲ ἔσχατα τελειότατα.

Um entschiedensten fteht ihm die wesentliche Richtung ber Emanationslehre entgegen, einem jeben Ausfluß feinen bestimmten Begriff ober Grab bes Seins anzuweisen. Es ift ein Grundfat bes Proflos, dag ein jedes hervorge brachte eine bestimmte Aehnlichkeit mit bem Bervorbringenben haben muffe, aber ihm nicht gleich fein tonne; inwiefern es Aehnlichkeit mit bem Bervorbringenben habe, bleibe es in bem hervorbringenben, fofern es aber ihm ungleich fei, gebe es von bemfelben aus 1). Es kann tein Grund aufgefunden werben, warum ober wie bas Bervorgebrachte jene naturliche und wesentliche Aehnlichkeit und Ungleichheit irgend verandern follte. Daber konnen wir bas Reben von bem Ausgehn ber Dinge von ihrem Princip und von ihrer Rudfehr in baffelbe, wovon bie Schriften bes Proklos voll find, nur als etwas Ungehöriges ans feben und wenn er behauptet, bag ein jebes Wefen nach seinem Princip strebe, so finden wir bies zwar mit ben sonstigen Ansichten feiner Schule zusammentreffenb, wiffen es aber auf keine Beise mit feiner Behauptung gu vereis nen, bag ein jedes, soweit es vermag, mit feinem Principe eins fei und in ihm bleibe?). Auch biefer Philosophie. fo viele willfürliche Unnahmen über die Ideenwelt fie fich erlaubt, will es nicht gelingen, einen Uebergang aus berfelben in bas Werben ber finnlichen Welt zu gewinnen.

Es steht aber hiermit die wichtigste Abweichung bes Proklos vom Plotinos in Berbindung. Gine wahre und vollständige Ruckkehr des Hervorgegangenen in seine Prin-

<sup>1)</sup> Inst. theol. 28; 30.

<sup>2)</sup> Ib. 31.

cipien kann er nicht annehmen; die Anschauung des Einen, nach welcher die ganze Lehre des Plotinos hinstredte, kennt er nicht. Dagegen halt er den Grundsatz der Emanationslehre fest, daß ein jedes Niedere mit dem Höchsten nur durch die mittlern Wesen zusammenhange, durch welche hindurch es zu seinem Dasein gelangt ist. Daher wenn auch von einer Kückstehr der Dinge die Rede ist, so erklatt er doch, daß ein Iedes, was durch ein Mittleres von dem Höhern ausgeht, auch nur durch dies Mittlere wieder in das Höhere zurücksehren könne, denn seine Aehnlichkeit sei nur eine mittelbare 1). Daher hängen auch die Menschen nur durch die Damonen mit dem Höhern zusammen 3).

So weit finden wir seine Lehre durchaus in Einklang mit seinen allgemeinen Grundsähen. Allein noch ein ans berer Beweggrund regt sich in ihr, weichen wir mit dem Ban seiner Lehre nicht in Uebereinstimmung sinden könznen. Er erklart namlich, ein jeder andere Gott sei von solcher Art, daß an ihm Theil genommen werden könne, nur nicht das Eine 3). Daraus folgt denn natürlich, daß dieses völlig umerkenndar ist. Zwar sind die übrigen Gotter an isch auch unerkenndar und unaussprechlich wegen ihrer überwesentlichen Vereinigung, denn Alles, was wir exkennen, ist ein Seiendes, das Göttliche aber ist über

Ib. 38. και πάσα ἐπιστροφη διὰ τῶν αὐτῶν, δι ὧν και ἡ
πρόοδος. ἐπεὶ γὰρ δι ὁμοιότητος ἐκάτερα γίνεται, τὸ μὲν
ἀμέσως ἀπό τινος προελθὸν και ἐκέστραπται ἀμέσως πρὸς
αὐτό ἡ γὰρ ὁμοιότης ἄμεσος ἦν. Ib. 182.

<sup>2)</sup> In Alcib, pr. 19 p. 63.

Inst. theol. 116. πᾶς θεὸς μεθεχτός ἐστι πλὴν τοῦ ἐνός.
 In Plat. theol. III, 7 p. 183.

bem Seienben; allein bie übrigen Gotter konnen wir boch aus bem erkennen, was an ihnen Theil hat; ba aber an bem Ersten nichts Theil hat, so kommen wir es auch nicht einmal auf folche mittelbare Weise erkennen 1). Go uns terscheibet er benn als brei untergeordnete Grabe bas, an welchem nichts Theil haben kann, bas, an welchem Theil genommen wirb, und bas, welches Theil nimmt 2), und er kennt nicht allein bas Eine, welches nicht mittheilbar ift, sonbern auch eine Bernunft und ein Befen, an wels chen Niemand Theil haben kann, beibe als bas Sochfte in ihrer Art 3). Offenbar ift hierin das Bestreben, bas Bochfte aber ein jebes Berhaltniß zu erheben '). Bir wurden auch gegen diefe Eintheilung bes Proflos im Sinne feis mer Emanationslehre nichts einzuwenden baben, wenn fie mur unterscheidbare Seiten an einer und berfelben Einheit hervorheben follte; benn nach feiner Anficht von ber Achnlichkeit und Unahnlichkeit ber Ausslusse und ber Ausgeflossenen muß allerbings bie Seite bes Bobern, welche in

<sup>1)</sup> Inst. theol. 123. πᾶν τὸ θεῖον αὐτὸ μὲν διὰ τὴν ὑπαρούσιον ἔνωσιν ἄρρητόν ἐστι καὶ ἄγνωστον πᾶσι τοῖς δευτέροις ἀπὸ δὲ τῶν μετεχόντων ληπτόν ἔστι καὶ γνωστόν. διὸ μόνον τὸ πρῶτον παντελῶς ἄγνωστον, ἄτε ἀμέθεκτον ὄν. πᾶσα γὰρ ἡ διὰ λόγου γνῶσις τῶν ὄντων ἔστὶ καὶ ἔν τοῖς οὖσιν ἔχει τὸ τῆς ἀληθείας καταληπτικόν κτλ.

<sup>2)</sup> Ib. 23.

<sup>3)</sup> Ib. 166; in Alcib. pr. 19 p. 65.

<sup>4)</sup> Inst. theol. 23. το μέν γαρ αμέθεπτον μονάδος έχον λόγον ως έαυτοῦ οι καλ οὐκ άλλου καλ εξηρημένου των μετεχόντων ἀπογεννῷ τὰ μετέχεσθαι δυνάμενα. — — τὸ δὰ μετεχόμενον πᾶν τινὸς γενόμενον, ὑφ' οὖ μετέχεται, τινὸς γενόμενον δεύτερόν ἐστι τοῦ πᾶσιν ὁμοίως παρόντος καλ πάντα ἀφ' έαυτοῦ πληρώσαντος τὸ μὲν γὰρ ἐν ἐν δν ἐν τοῦς ἄλλοις οὐκ ἔστιν. Ιb. 116.

bem Niebern nicht ausgebruckt wird, als ein Nicht = Dits theilbares angesehen werben, und fo wurde ein jedes Bobere für sein Niederes in gewisser Beziehung nicht mit= theilbar fein. Aber in biesem Lichte betrachtet er ben Begriff bes Nicht-Mittheilbaren nicht; ihm find vielmehr bas Eine und die bochfte Bernunft und bas bochfte Befen gang und gar nicht mittheilbar; in bem Sochsten einer jeben ber hobern Ordnungen will er eine gangliche Beguglosigkeit anerkannt wissen. Diese ift nun aber in ber That nicht zu vereinigen mit seiner Unficht, bag ein jebes Ber= vorgehende mit bem, aus welchem es hervorgebe, Aehnlichteit haben muffe. Proflos felbst fpricht fonft ben Grund= fat aus, daß nothwendig bas Bewirkte an feiner Urfache Theil haben muffe, weil es von ihr fein Befen habe 1)-Nach bem Grundsate, bag Alles burch bas Gleiche erkannt werbe, gibt er zuweilen auch zu, daß wir Theil haben an ber Bernunft burch bie Bernunft und an bem Ersten burch bas Eine, welches uns beiwohnt, gleichfam burch bie Bluthe unsers Wesens, burch welches wir hauptsachlich mit bem Söttlichen zusammenhingen 2).

Auch diese Unterscheidung zwischen dem, an welchem nichts, und zwischen dem, an welchem Anderes Theil hat, dient offenbar zur Nahrung der mystischen Denkart, welche Proklos pslegte. Ihm war es nicht genug, die mystische

Inst. theol. 28. άλλὰ μὴν ἀνάγκη τὸ αἰτιατὸν τοῦ αἰτίου μετέχειν, ὡς ἐκεῖθεν ἔχον τὴν οὐσίαν.

<sup>2)</sup> In Alcib. pr. 82 p. 247. ώς γὰρ νοῦ μετέχομεν κατὰ τὸν εἰρημένον νοῦν, οῦτω καὶ τοῦ πρώτου, παρ' οὖ πᾶσιν ἡ γνῶσις, κατὰ τὸ Ἐν καὶ οἶον ἄνθος τῆς οὐσίας ἡμῶν, καθ' ὁ καὶ μάλιστα τῷ θείφ συναπτόμεθα. τῷ γὰρ ὁμοίφ τὸ ὅμοιον πανταχοῦ καταληπτόν.

Anficht bes Plotinos von ber überfinnlichen Anschauung bes Einen festzuhalten; eine solche Anschauung mochte ihm noch zu viel Aehnlichkeit mit bem vernunftigen Denken au haben icheinen. Er will bagegen bas Sochfte in einer jeben Ordnung bes Dafeins unfern Augen ganz entziehen, es in ein Gebiet ftellen, welchem wir uns nicht naben tonnen, ohne bag er und bennoch bie hoffnung ju nebs men wagte, mit ihm in eine mpftische Begiebung gu toms men burch Bermittelung ber 3wischenwesen, beren Berehrung feine beibnifche Theologie anempfiehlt. Go gibt er benn eine myftische Offenbarung bes erften Gottes gu, welche uns burch bie niebern Gotter verfundet werben foll '). Hiermit hangen seine Anpreisungen bes Glaubens, ber Babrbeit und ber Liebe zusammen, welche fich auf bie Eigenschaften bes Gottlichen, auf Gute, Beisheit und Schonheit beziehen 2). Durch bie Liebe, welche er beson= bere hervorhebt, foll ein jebes Niebere mit bem Sobern verbunden werden. 3mar meint Proflos bas Ueberfinnliche, nur burch die Bernunft Erkennbare bedurfe ber Bermittelung burch bie Liebe nicht wegen feiner unaussvrechs baren Bereinigung "); aber biefer Gebante icheint ihm boch

Beid, b. Phil. IV.

<sup>1)</sup> Theol. Plat. III, 14. nal yao at toeis autau touades muotiπως επαγγέλλουσι την του πρώτου θεου καλ αμεθέκτου παντελώς άγνωστον αλτίαν. Wir glauben nicht nothig zu haben, bie Lehre bes Proflos von ben brei Dreiheiten ausein, anber ju fegen, welche an Platonifche Begriffe fich anschlie-Benb weitlauftig ausgesponnen worben ift. Gie gebort zu bem gelehrten Apparat unferes Philosophen, berührt aber bas Befentliche feiner Behre nicht.

<sup>2)</sup> Ib. I, 24; 25; in Alcib. pr. 16 p. 51 ff; etwas anders theol. Plat. III, 11 p. 139.

<sup>3)</sup> In Alcib. pr. 16 p. 53.

nur flüchtig vorüberzuschweben, ba er an anderer Stelle ihm die allgemeinere Bersicherung entgegenset, daß auch die Gotter durch die Liebe mit der übersinnlichen Schowbeit verbunden würden, daß ebenso die Damonen mit den Gottern und die Seelen mit den Damonen durch Liebe zusammenhingen 1).

In biefen Abweichungen bes Proflos von ber altern Lebrart ber Neu-Platonischen Schule konnen wir nur eine Fortsehung ber Bewegungen erkennen, welche von ber Zeit bes Jamblichos ab allmählig fich verbreitet hatten. baben alle ihre Richtung nach ber mpflischen Seite ber Lehre zu und schließen fich bem theurgischen Aberglauben bes heibenthums an, welcher nur jest in weniger fühnen Unternehmungen sich aussprach und mehr von bem öffents lichen in bas Privatleben fich jurudgezogen batte. mit hangt es benn naturlich ausammen, bag bie myftischen Regungen mehr in bas Gemutheleben fich verschließen und fo als Glaube und Liebe fich ju ertennen geben. Das wissenschaftliche Element ber Reu-Platonischen Bebre tritt bagegen immer mehr zurud. 3war baben wir bemerten muffen, bag die athenienffche Schule ber Reu : Platoniker burch bas Streben, ihrer Lehre burch Beobachtung ber Formen bes Beweises einen festen Busammenhang ju geben, fich auszeichnete, allein wir haben uns auch nicht verhehlen konnen, bag biefe außere Bierlichkeit bem innern Gehalte ber Gebanten nur wenig entspricht, baf Gehalt und Form ber Darstellung fast beständig auseinander zu fallen broben. Es ift bies bie Auflosung ber Beiten; es

<sup>1)</sup> Ib. I9 p. 65.

ift bas Zeichen, baß bie Formen ber Schule nur erlernt, nicht aus ber Entwidelung ihres innern Lebens hervorgesgangen find.

Wenn vom Plotinos behauptet werden kann, daß er einen bebeutenben Ginflug auf bie Philosophie spaterer Beit gehabt hat, nicht nur auf die heibnische, sondern auch auf die driftliche Philosophie, so wird man einen abnlichen Einfluß bes Proflos nicht nachweisen konnen. driftliche Philosophie batte zu feiner Beit schon bie erfte Frische ihrer aufftrebenben Rraft verloren; nur auf einige mpftische Auswuchse berfelben konnte feine Lebre Ginbruck gemacht haben. Sein Einflug auf bie beibnifche Philofophie konnte ebenfalls nicht groß fein, obgleich bie Berehrung, welche er in seiner Schule genoß, fehr ftark war. Denn eben biefe Schule war, wie icon bemertt, jest auf einen kleinen Rreis ber Birksamkeit beschrankt und gu ber Sache einer absterbenben Partei berabgefunten. folde stellt fie sich in allen nachrichten bar, welche wit von ihr überkommen haben. Sie find voll von Bugen bes übertriebenen Lobes und bes geheimen Reides, welche unter ben Unhangern abgesonberter Seften ibr Befen au treiben pflegen '). Wir feben baraus, bag bie Schule nur

me w Congle

<sup>1)</sup> Man vergl. Phot. bibl. cod. 181; 242 und die Artifel 6. Suip bas, welche auf diese Zeiten der Neu-Platonischen Schule sich beziehen. Alles dies ist freilich aus dem Leben des Istdoros, welches Damaskios schrieb, entnommen; man kann ader wohl darin den Charakter der Schule erkennen. Photios urtheilt mit Recht cod. 181 p. 212 Hoesch. πάντων δ' σσους έξαιρει (δ Δαμάσχιος) τοις λόγοις και χρείττους ή και' άνθρώπων φύσιν θειάζει γεγονέναι — οὐχ ξστιν δτου μή
καθήψατο έφ' έκάστου των θαυμαζομένων μή ένδεέστερον
έγειν κτλ.

einen schwachen Fortgang batte unter Mannetn, welche bas Bertrauen ihrer Partei nicht vollfommen erwerben Die Ueberlieferungen über biefe Manner find übrigens nicht ohne Luden. Unter ihnen werben uns Da a= rinos, Ifiboros und Benobotos genannt, brei Schuler bes Proflos, welche eine Beit lang ein jeber ber Schule vorgeftanden zu haben scheinen, mehr gezwungen als freiwillig, bamit nur bie Platonische Schule nicht ohne Lebrer fei. Gie mochten felbft ein Bewußtfein von ber Schwache ihrer Philosophie haben, welche fie überdies nicht als bas Sochste achteten, benn ihnen galt fortwahrend ber Aberglaube munberbarer Runfte und beibnischer Religion mehr als die Philosophie, beren absterbendes Alter fie nur beklagten, weil sie eine menschliche Borbereitung auf bas Sobere fei '). Wenn fie nur ungern bem Lehramte fich unterzogen, so barf man einen Grund hiervon auch in ber Gefahr suchen, welche bei ber Berfolgung ber Christen mit ihm verbunden war, wie aus bem Leben bes Proflos sich uns ergeben hat und wie manche andere Andeus tungen verrathen.

Bon den philosophischen Schriften dieser Manner, wenn sie deren hinterlassen haben sollten, ist nichts erhalten worden. Wir wissen von ihnen fast nur durch einen ihrer Schuler, ben Damaskios von Damaskos, welscher in seiner Lebensbeschreibung des Istdoros von den Berhaltnissen der spatesten Reu-Platonischen Schule ums Nachricht ertheilt hat und selbst eine Zeit lang der Reu-

<sup>1)</sup> Bergl. bie Aeußerungen bes Isiboros b. Phot, bibl. cod. 242 p. 568.

Platonischen Schule vorstand 1). Aus ben Auszügen jener Lebensbeschreibung sehen wir, wie die lacherlichste Bunbersucht in dieser Schule berrschte und immer mehr ber Geift bes Aberglaubens ihrer fich bemachtigte. Bon bem Damaskios besiten wir auch noch eine Schrift, welche 3weifel und Lofungen über bie erften Grunde enthalt2) und uns beweift, wie mit bem Aberglauben philosophische Grubelei fich vereinigte, um ben argften Dofticismus zu begunftigen. Wir finben auch in biefer Schrift ben Charafter ber Uthenienfischen Schule wieber, bas Beftreben, in unaufborlichen Schluffen fich herumzubreben, nur um ju zeigen, daß alle biefe Schluffe nicht vermogend find, uns irgend eine fichere Bestimmung über bie erften Grunde ber Dinge zu verschaffen. Der erfte Grund aller Dinge ift bem Damastios bas Unaussprechbare, welches in feis nem bestimmten Gebanten ausgebrudt werben fann. Bir follen es nicht bie Urfache, bas Erfte, bas Gute, ben Un= fang ober ben 3wed ober sonst wie nennen; wir sollen bie brei Grunde, welche unterschieben werben, nicht als unterschieden segen; nur menschlicher Beise nennen wir fie brei 3). Seine ganze Rebe geht baber barauf aus, Alles, was er von ben Grunden ber Dinge bejahend fagt, burch Berneinung wieber zurudzunehmen. Der Borgang

<sup>1)</sup> Dies wird aus feinem Beinamen deadoxos gefolgert.

<sup>2)</sup> herausgegeben von I. Kopp. Frankf. a. M. 1826. Die Fortsseing bes Commentars bes Proklos über ben Parmenibes, welche bem Damaskios zugeschrieben wirb, ist wenigstens in ihrer gegenwärtigen Sestalt ihm wohl nicht beizulegen. Ueber noch Ungebrucktes s. Kopp in ber Borrebe.

<sup>3)</sup> De princ. 2; 6; 7; 22; 41; 118.

ber Dinge aus ihnen ift nicht eigentlich ein Borgang; bie Seele burch ihre Rudfehr in biefelben loft ihren Borgang wieber auf 1). Alles will er in die unerkenns bare Einheit zuruckgenommen wissen. Alles unser Sprechen ift nur unfer Gestandnig, bag wir nichts wiffen, fonbern über bas, mas wir kennen, hinausgehen mufs fen. Wir nennen bas Unaussprechbare unerkennbar, weil wir immer Mes, was über bie Erfenntnig binausgeht, ehrenwerther finden als bas Erkennbare, fo bag auch bas über alle Erkenntnig hinausgebenbe, wenn es gefunden werben konnte, als bas Chrenwerthefte gefunden werben wurde. Benn bas Gine bas lette Erkennbare ift, fo ift bas über bas Eine Sinausgehenbe bas ganglich Unertembare, welches auch so unerkennbar ift, bag wir nicht einmal wiffen konnen, ob es erkennbar. Es ift so von Allem abgesonbert, bag es auch nicht einmal abgesonbert in Babrbeit genannt werben kann, benn bas Ende aller Diefer Reben ist ein rathloses Schweigen und bas Geständnig, bag wir nichts von bem Unerkennbaren wiffen 2). So en=

<sup>1)</sup> Ib. 75; 107. Was Creuzer ad Procl. instit. theol. 211 aus bem Commentar bes Damaskios zum Parmenides anführt: ωστε άληθενδς ὁ Πλωτίνου λόγος, ως οὐ πᾶσα χάτεισι ἡ ψυχή, mussen wir als Lehre bes Damaskios anerkennen. Daher verwirft Dam. auch ben Unterschied zwischen bem μεθεκτον und bem άμεθεκτον, welchen Proklos gemacht hatte. De princ. 1, 1.

<sup>2)</sup> Ib. 6. οἰδε γάρ, ὅτι οὐπ οἶσεν αὐτό παὶ γάρ ἔστιν ἀπλῶς ἡ τοιαύτη γνῶσις οὐπ ἔπείνου, ἀλλὰ τῆς οἰπείας ἀγνοίας. Ib. 7. πῶς γὰρ ἔπεῖνο ἄγνωστον λέγομεν; ἔνὶ μὲν λόγω τῷ ἑηθέντι, ὅτι ἀεὶ τὸ ὑπὲρ τὴν γνῶσιν τιμιώτερον εὐρισκομεν ῶστε τὸ ὑπὲρ ἄπασαν γνῶσιν, ἔπερ ῆν τὐρετόν, εὐρεθέιη ἄν καὶ αὐτὸ τιμιώτατον. — — εἰ τοίνυν τὸ ἕν ἔχσατόν ἔστι γνωστὸν τῶν ὅπως ποτὰ γνωριζομένων ῆ

bet diese Art der Philosophie mit einem völligen Skeptiseismus. Was sie erkennen möchte, sindet sie unerkennbar, ja sie wagt nicht einmal es offen unerkennbar zu nennen. Indem sie in eine unerreichdare Höhe sich hineinschwinsdelt, verliert sie den Boden unseres Standpunktes ganz außer Gesicht und alle unsere Gedanken erscheinen ihr als völlig ungenügend, die Wahrheit darzuskellen. Die Erde verschmäht sie und eben deswegen weiß sie den himmel nicht zu gewinnen.

Dies war ber Ausgang ber Neu-Platonischen und mit ihr ber alten Philosophie, Im Sahre 529 gebot ber Kaiser Justinianus, daß Niemand zu Athen Philosophie lehren solle. Dies scheint Veranlassung gewesen zu sein, daß die vorzüglichsten der damaligen Philosophen, unter ihnen Istdoros?), Damassios und Simplisios, der Ausleger des Aristoteles, von Athen nach Persien auswandersten. In ihrem Baterlande sahen sie die Philosophie versachtet, die alten Religionen, zu welchen sie sich bekannten, wurden versolgt, eine fremde, ihnen verhaßte Religion herrschte. Sie mußten an ihrem Baterlande verzweiseln.

ύπονοουμένων, και το τοῦ ένὸς ἐπέκενα το πρώτως ἐστὶ και πάντη ἄγνωστον, ὅπερ οὕτως ἐστὶν ἄγνωστον, ὡς μηθὲ τὸ ἄγνωστον ἔχειν ψύσιν, μηθὲ ὡς ἀγνώστω προςβάλλειν ήμᾶς, ἄγνοεῖν δὲ καί, εὶ ἄγνωστον. — — καὶ τί πέρας ἔσται τοῦ λόγου πλὴν σιγῆς ἀμηχάνου καὶ ὁμολογίας τοῦ μηθὲν γινώσκειν, ὧν μηθὲ θέμις ἀδυνάτων ὄντων εἰς γνῶστιν ἐλθεῖν:

<sup>1)</sup> Joh. Maial. XVIII. p. 187 ed. Oxon.

<sup>2)</sup> Es kann bezweifelt werben, ob bies ber oben angeführte Isibos ros war, welcher b. Suid. s. v. Evquavde ein Alexandriner genannt wird, während ber hier gemeinte ein Gazder heißt. Bergl. Brucker hist. phil. II, p. 341.

bie Meinungen aber, welche in ihrer Schule verbreitet was ren, hatten fie vorlängst gelehrt im Morgenlande die Quelle ber Weisheit, ben Gig bes beiligen Lebens au fuchen. In Perfien, fo fcmarmten fie, ba fei eine beffere Staat8= verwaltung, ba beresche Chobroes, ein Konig, welcher nach Platonischer Borschrift Philosoph sei; und so wie die Obrigkeit gerecht, fo sei bort ber Unterthan maßig und bas unbewachte Eigenthum felbst in ber Einobe sicher. Schnell machten fie fich auf nach biefem erwunschten ganbe. Aber bie Armen! wie fanden fie fich getäuscht. von allem bem, was fie gehofft hatten, ging ihnen in Erfullung. Raum hatten fie bie fremben, graufamen, ungerechten und schwelgerischen Sitten gefeben, kaum hatten fie ben Konig gefehen, einen Philosophen, aber nicht ihrer Schule, mehr zur Vergnügung, als zum Ernft, fo ergriff sie Reue und Sehnsucht nach ihrem Baterlanbe. Sie wollten lieber fterben in ihm, als bei ben Fremben in Ch= ren leben. Gie fehrten beim. 3m Frieden amifchen ben Perfern und Romern murbe ibrer gebacht; fie follten un= angefochten ihrer Philosophie, ihrer Religion leben konnen '). Aber wie mogen fie geknickter hoffnungen gelebt haben. Alles Bertrauen auf diese irbischen Dinge war nun vollends babin. Mit ihnen ift bie beibnische Philosophie wenn nicht vollig ju Grabe gegangen, boch fur bie Geschichte spurlos verschwunden.

Bon biesem tragischen Schluß ber alten Philosophie kann man sich nicht abwenden, ohne zu mancherlei Geban-

Agath. II, 30 f. p. 67 f. ed. Par.; baraus Suid. s. v. πρέσβεις.

ten fich aufgeregt zu fuhlen. Belches Schickfal biefer Lebren, welche einst so ruftig, so vertrauensvoll, mit fo vielen Unspruchen aufgetreten maren. Bas batten fie nicht Alles ben Menschen versprochen. Biffenschaft, Beisbeit, Gludfeligkeit, eine vernunftige Anordnung bes Lebens follten in ihrem Gefolge fein; die Anschauung Gottes follte aus ihnen hervorgeben. Zett ift bie Soffnung Sie finden fich eingeengt; sie muffen ihrem Untergange entgegensehen. Ift es, bag biese Lehren unter ben Menschen verloren gegangen? Rein, noch wurden bie Schriften bes Platon, bes Ariftoteles mit Rleiß gelefen; was bie Stoiker an Borschriften fur bas wissenschaftliche Denten, mas fie zur Startung bes Billens gelehrt hatten, alles bas fannte man mobl. Aber wenn man bie Gebanten ber Alten nachbachte, fo fühlte man balb bier, balb ba ihre überzeugende Starte, ohne boch mit vollis gem Bertrauen fich ihnen hingeben ju tonnen. alsbald kamen andere Bebanken betbei, machtig genug, bie Ueberzeugung jener, wenn auch nicht zu erschuttern, boch ju verbeden. Go finden wir Biberspruche auf Biberfpruche bei ben Philosophen biefer Beit fich baufen. Es wurde offenbar, bag nicht die Rulle ber Gebanten, bag nicht bie formale Bilbung bes Geiftes, bie Fertigkeit mit Schluffen zu verkehren ber Bernunft ihre Sicherheit gewahren. Alles dies konnte bie jetige Philosophie nicht vor bem craffesten Aberglauben schützen. Wo ift nun bie Bilbung bin, welche bie alte Philosophie bem Denschen gu geben versprochen hatte? Man konnte wohl muthmagen, baß ber Stolz ber Philosophen, welcher so Sobes sich angemaßt hatte, burch ben Erfolg gebemuthigt werben follte

Indessen ist zu bemerken, daß auch die bescheibnere Phis losophie eines Sokrates, eines Aristoteles in das Schickal ihrer Genossen verflochten wurde.

Seben wir hierbei jundchft auf bie einzelnen Philofopben ber letten Beit, so konnen wir zwar bei ihnen eine gewiffe Armuth, eine Befdranktheit ihrer Gebanken gewahr werben, aber es ift nicht sowohl biefe, welche fie brudt, als vielmehr ber Reichthum an Gebanken wird ibnen laftig. In ber Neu-Platonischen Schule hatte fich bie philosophische Forschung, wie wir faben, fast gang auf bie Theologie ober, um einen neuern Ausbrud gu gebrauchen. auf bie hochsten Begriffe ber Metaphyfit geworfen; neben biefen Begriffen wurden fast nur die allgemeineren Begriffe und Kormen logischer Untersuchung festgehalten, welche als Mittel bienen follten. Die Physik bagegen und die Ethit fcwinden meiftens ju gang unbebeutenben ' Rebensachen ausammen. Der Grund hiervon ift nicht fcmer einzuseben. Saben wir boch anerkennen muffen, baß biefe Zweige ber Philosophie viel weniger vollkommen von der alten Philosophie ausgebildet worden waren, als bie Logif. Um fo weniger ließen fie gegen ben Unbrang einer neuen Denkart sich festhalten. Die Physik im Befonbern war auf eine Reihe von unvollkommenen Analos gien, die mit einer fehr unvollständigen Erfahrung in Berbinbung standen, gestütt worben; was in ihr wissenschaft= liches Werthes fein mochte, hatte fich in Erfahrungswifsenschaften abgesondert, die man jest neben der Philosos phie, wenn auch nur sparlich betrieb. Die Ethik bagegen, in ber besten Zeit ber Philosophie auf Politik hinauslaus fend, fie konnte ihre Bebeutung nicht behaupten in Beiten, in welchen die politische Gefinnung ber alten Bolfer erftorben mar, die Bebeutung ber Staatsformen, ber als ten Erziehung fich verloren hatte; nur noch ju Ermabnungen für bas einzelne Leben war sie zu gebrauchen. Als man aber ein gemeinsames Leben in gottesbienftlicher Gefellschaft suchte, ba mußte fich auch ein Streben nach ans bern Formen ber sittlichen Auffassungeweise bilben, weldes jedoch in wissenschaftlich bestimmten Begriffen auszusprechen ber jetigen Beit noch nicht gelingen wollte. Bon biefer Seite konnte also freilich ber Gebankenkreis ber lete ten Philosophen bes Alterthums als beschrantt erscheinen, gum Theil feboch nur, weil er nach einer andern Seite bin fich auszubehnen ftrebte. Mag es nun auch gefagt werben, daß eine folche Beschränkung auch dem noch übrigen Theile ber Philosophie nicht anders als schablich fein konnte, fo glauben wir boch feinesweges behaupten zu konnen, bag bierin die Unficherheit der Philosophie gegrundet war, welche in ben letten Beiten ber alten Philosophie herrschte. Bei weitem mehr entsprang fie aus ber Kenntnig einer Mannigfaltigfeit von Ansichten, beren fluchtiges Bito man in fich aufgenommen hatte, ohne ihrem Gegenfat umb ihrer Uebereinstimmung, ohne ihrer mahren Bebeutung auf ben Grund zu kommen. Man kann es ber Schwäche ibres Nachbenkens Schulb geben, bag bie Neu-Platoniker nicht tiefer einbrangen; bag fie aber biefe Mannigfaltig= feit ber Unsichten festzuhalten fuchten, bag fie nicht einseitig einer Lehrweise sich hingaben, bas wird ihnen Diemand verargen. Es liegt auch ein Fortschritt ber Biffenschaft barin, bag man eine Mannigfaltigkeit verschiebener Bebanten, verschiebener Seiten ber Auffassung, einen Ueberblick über verschiedene Richtungen des philosophischen Denstens gewinnt. Nur schmeichle sich Niemand, daß es das mit allein gethan sei. Seine Beruhigung wird er dadurch nicht sinden. Diese ist nur dadurch zu gewinnen, daß man die verschiedenen Richtungen nach ihrem Werthe zu schäsen versteht, einsieht, wovon sie ausgehen, wohin sie streben und dadurch ihrer Bedeutung für die Vernunft sich zu bemächtigen weiß. Dies haben die Philosophen, von welchen wir zuletzt sprachen, nicht gethan.

Aber es ift eine andere Frage, ob fie es thun konnten, eine Frage, welche allerdings schwer zu beantworten fein mochte. Wir fprechen in ihr nicht ben 3meifel aus, ob nicht die Gebanken, welche bie Neu-Platoniker vom Platon, vom Ariftoteles, von ben Stoifern und ber orientalischen Dentweise überkommen hatten, von so wiberspres chenber Art gewesen sein mochten, bag es unmöglich gewefen, felbst inbem man auf ihre Bebeutung vorbrang, fie zu einer innerlich zusammenhangenben Lehre zu verbinden. Denn wir find ber Ueberzeugung, daß bie Bebanken ber Wiffenschaft eine innerliche Uebereinstimmung haben und ihre mahre Bedeutung nicht in Wiberspruch Die Unmöglichkeit also für die Neu-Platoniker die verschiedenen Richtungen, welche in bem Borrathe ihrer Gebanken lagen, unter einander zu vereinen, konnte nur in bem Standpunkte ber Beit ober ber Partei, welcher fie angehörten, gegrundet gewesen sein. Um bies zu beurtheis len, muffen wir ihren Standpunkt untersuchen, welcher nur als ein Ergebniß geschichtlicher Bebingungen erkannt werben fann.

Die Bilbung ber Beiten, welchen bie Neu-Platonifer.

angehörten, war aus bem Busammenfluß griechischer und orientalischer Denkart hervorgegangen. Saffen wir zuerft bas Griechische in bas Auge. Alle Boller, beren Geschichte wir übersehen konnen, haben einen Sobepunkt ihrer Ents widelung gehabt. Da vollbrachten fie bas Sochste, mas fie zu leiften vermochten; bober ging ihr Bermogen nicht, ba vornehmlich haben fie ber Menschheit etwas geschaffen, was auf fpatere Geschlechter übergeben und in beren geis ftigem Leben fortwirken konnte. Bollkommenes zu leiften wollte ihnen nicht gelingen. Bebe Beit findet nun awar eine ihr eigene Aufgabe vor und so bilbet sie benn auch Aber bie Bergleichung mit bem Alten immer Neues. Man fangt balb an zu gewah: fann nicht ausbleiben. ren, daß bie Frische ber hervorbringenden Kraft uns verlassen bat; man finbet seine Aufgabe mehr barin, bas Alte zu bewahren, als Neues zu erzeugen. Auf biefen Standpunkt maren bie Griechen schon feit langer Beit geführt worben. Der Sohepunkt ihrer Entwickelung war lange vorüber. In ber Biffenschaft hatten fie ihn erreicht, als Platon und Aristoteles lehrten. Gegen bie gewaltigen Fortschritte, welche ber fraftige Geift ihres Bolkes, ihrer Beit diefen Mannern geboten hatte, waren felbft bie Bemuhungen ber Stoifer, bie und ba weiter auszubilben, zu erweitern und boch Alles auf einen einfachern Mittelpunkt zurudzuführen, von geringerer Bebeutung. Nach biefer Beit hat bas griechische Bolk ober vielmehr ble Menge Griechisch = Gebilbeter in philosophischer Rudficht meiftens nur in ber Erinnerung ber fruberen Leiftungen gelebt, bis bie orientalischen Ueberlieferungen ihr naber gebracht wurden und fie gewahr zu werben anfing, bag fie von ihnen Dan-

des fich aneignen, Manches zur Belebung und Erfrischung, vielleicht, fogar zur Erganzung ber alten volksthumlichen Ausbilbungen gebrauchen tonnte. Es zeigt fich alsbann ein Beftreben, orientalische und griechische Dentweisen mit einander zu verbinden. Ihr verschiebener Ursprung wird nicht genau untersucht, vielmehr burch eine fehr lare Ertlarung bie griechischen Begriffe in die orientalischen Ueberlieferungen und die orientalischen Begriffe in die griechischen Schrifs ten bineingetragen. Dies ift ein geschichtlicher Grethum, welcher nicht verhindern konnte, daß eine richtige Ausbilbung ber Gebanken zu einer mahrhaften Ginigung und Erganzung ber einseitigen Anfichten in beiben Richtungen bes volksthumlichen Lebens hatte führen konnen. bies nicht geschah, so muß ber Grund hiervon in ber Stellung gesucht werben, welche bie Philosophen mitten unter biefen verschiebenen Seiten ber Betrachtung einnahmen.

Es ist hierbei zunächst der verschiedene Charafter gries chischer und orientalischer Ansicht zu berücksichtigen. So schwierig es ist, Denkweisen, welche durch eine Reihe welts läuftiger Untersuchungen, durch verschiedene vermittelnde Zustände hindurch sich entwickelt haben, auf ein Ergedniß zurückzusühren, so mussen wir doch dies misliche Seschäft unternehmen. Die griechische Philosophie hat alle Grade vom stärklen Skepticismus dis zum starrsten Dogmatismus durchlausen; dalb verwarf sie die sinnlichen Borstelzungen ganz und wollte nur der Vernunst trauen, dald ergab sie sich völlig der Sinnlichseit, und auch zwischen diesen dußersten Punkten sehlen ihr die mannigsaltigsten Grade der Abstusung nicht. Andere Berschiedenheiten nicht

zungen für ben wahren Charafter ber griechischen wissenschaftlichen Ansicht halten? Der Natur ber Sache nach has ben wir ihn als eine Reihe von Entwickelungen zu betrachsten, als ein Leben, welches sich allmählig zu begreifen sucht umb in diesem Berlauf auch der Abirrungen, sogar der Berzweiflung an sich selbst in Leichtsinn oder in Ersubssim fähig ist.

Bemerten wir nun ben Bang, bie Berwidelungen In ber ionischen Schule finden wir bie Lehre burchaus herrschend, bag alles Bahre in einer beftanbigen Entwickelung ift, fei es einer Rraft, fei es einer Mannigfaltigkeit von Bewegungen in bem Gegenfate einer bewegenden Rraft und einer bewegten Maffe. Se mehr aber biese Lehre sich ausbildet, um so flarker tritt auch ber Gebante in ihr hervor, bag in bem Aluffe ber Erscheinungen bie Bernunft bas Herrschenbe ober Orb-Auch bie Pythagoreer benken sich bie Welt nende fei. als eine lebendige Entwickelung, in welcher Sarmonisches fich ausbilden foll in bem Gegensate bes Unbestimmten und bes Bestimmenben, bes Bofen und bes Guten. Wenn fie auch eine bobere Einheit, um bie beiben Glieber biefes Segensages zu verbinden, annehmen mochten, so zweifeln fie boch nicht, bas Fortbestehen bes Gegensages als nothwendig zu segen; fie hoffen, bas Leben nur in bem Rampfe biefer entgegengefetten Momente burchzuführen. Bon Infang an war biese Schule bem Sinnlichen weniger jugewendet als bem Bernunftigen, welches fie in bem Berbaltnismäßigen, harmonischen zu erblicken glaubte. erhob fich neben biefen bie britte und jungfte ber Bors

Sofratischen Schulen, bie eleatische, entschiebener als alle bie fruberen, ja als alle bie fpatern ber Bernunft gu gewendet. Sie will nichts als wahr anerkennen, was nicht bie Bernunft erkennt; fie erklart bie Bernunft für bas Befen, wiewohl fie bieselbe nicht eben genau von bem Naturlichen, Rorperlichen unterscheibet; aber um fo fcarfer fonbert fie biefelbe von bem Sinnlichen ab; benn bie Sinne tauschen. Und hierin besteht in ber That ber be beutenbste Theil ihrer Lehre, hierin auch bie Wirkung, welche fie auf die folgenden Zeiten ausgeubt bat, in Diefem Streite gegen bas Sinnliche, in biefer polemischen Bewegung. Daraus entspringt ihr, bag fie alle Bielheit, alles Bers ben und Leben leugnet. Wenn sie bennoch in bem Berben ber Natur nach bem Wahren forscht, so kann sie biefe Forschung nur als Meinung aufstellen, weil fie von einer taufdenben Bahrnehmung ausgeht. wir ihre Reigung jum Stepticismus nicht verkennen, in wie bestimmten Sagen fie auch ihre Lehren ausbruden Daher schließen sich ihr benn auch sogleich bie sophistischen Bewegungen an, ber entschiedenfte Steptis cismus, fei es bag man allein bem Korperlichen eine burchaus unerforschliche Bahrheit zugesteht, alles Seelenartige bagegen und Bernunftige als Schein verwirft over bas Bahre ganglich in die Empfindung und in ben unum terbrochenen Flug bes Werbens untergehen läßt, sei es baß man bem Nicht = Seienden bieselbe Bahrheit wie bem Seienben beilegt und bamit alles wahre Denken und Reben aufhebt.

Als nun Sofrates gegen biefen Tumult ber Sophisftit ben Begriff bes Wiffens emporhob, als ein Banner,

um welches fich wißbegierige Manner und Junglinge fammelten, als ein bobes, fcwer zu erreichenbes ober unerreichbares Ibeal, nach welchem man boch ftreben muffe, ba war es, wenn unbebeutenbe Ueberbleibsel veralteter Lehren nicht in Betracht tommen, auf immer vorbei mit jener unveranderlichen, alle Bielheit ausschließenden Ginbeit ber Cleaten, so wie mit ber ruhelosen Bewegung bes Berakleitos. Es waren bie Begriffe, bie Befen ber Dinge, welche man suchte, welche man aber nicht als ein obenauf in ber Erscheinung Liegenbes gewahr zu werben bachte, fonbern burch eine grundliche Bilbung bes Berftandes ober ber Bernunft wenigstens annaherungsweise erreichen au tonnen glaubte. Es waren bies Begriffe, beren Form einen Busammenhang unter ihnen andeutete, welche bem= nach in einer Biffenschaft bargestellt fein wollten, in eis ner Biffenschaft, bie auf eine allgemeine Berbinbung alles Dentens und alles Gegenstanblichen, auf einen gemeinfamen Ursprung bes vernunftigen Dentens, bes Wiffens und bes Wahren hinwies. So ergab fich bie Nothwendigkeit, bie Einheit in ber Bielheit ju erkennen. Es follte aber auch bas Biffen nicht als ein tobtes Bilb in unserer Seele fich barftellen, fonbern ju fraftigem Wirten, jum vernunftigen Sandeln follte es uns aufforbern, mitten in einer Natur, welche einem nothwendigen Werben unterworfen ift, follten wir unfern Standpunkt und bie Begenstände unferer Thatigkeit finden. So ergab fich bie Rothwendigkeit, außer ben festen Formen bes Denkens und bes Seins, welche in ber Reihe ber Begriffe fich uns bar-Rellen, noch ein Berben anzuerkennen, eine werbenbe Ratur und eine werbenbe Bernunft, welche ber Segenstand Gesch. b. Phit. IV.

der Physik und der Ethik, zweier der Logik untergeord: neten Wissenschaften, sein mußten. Es konnte zweiselhaft scheinen, ob dieses Werden in so fester Sestalt sich darstellen lasse, als man das ewige Werden der Dinge und der Begriffe darzustellen hosste. Wie man alsdann beide, das Beharrliche und das Werden, mit einander verbinden mochte, darüber gab es denn allerdings verschiedene Reinungen, welche in verschiedener Weise zur Wissenschaft sich auszubilden strebten.

Platon junachft faßte bie Aufgabe ber Biffenschaft gang vorherrschend aus bem Gesichtspunkte auf, bag in ihr ein System ber Begriffe bargestellt und barin bie Erfenntniß bes Bollfommenen, bes Guten, gewonnen werben folle; in biefem bachte er bie Einheit ber Biffenschaft und bes Wefens, ber Vernunft und ber Bahrheit ju finben. Wenn er nun aber bas Werben ber finnlichen Welt in bas Auge faßte, fo konnte er barin nichts Anderes erbliden, als eine nicht fostematisch geordnete Bermischung ber Begriffe und bes Bahren, eine verworrene Berwidt lung berfelben, welche bas Bahre zwar enthalte, aber in einer unbestimmten ober verfummerten, bem Guten nicht vollkommen entsprechenben Gestalt. Sollte ihn Jemand nach bem Grunde biefer finnlichen Berwirrung fragen, fo weiß er barauf nichts zu antworten, außer nur bag ben Ibeen einer jeden abgesondert bas Bollfommene nicht aukommen konne, bag ihnen Mangel und Ueberfluß anklebe, bag neben bem Guten auch bas Bofe in biefer Belt ewig fein muffe, bag nur ein Streben nach bem Guten bier fein konne, aber nicht bie Erreichung bes Biels in feiner Bollfommenbeit. Go taucht er bie Geelen in ben

Fluß bes Werbend und bes Sinnlichen ein, von welchem fie nach bem Sinn seiner Lehre nie vollig sich zu befreien vermögen.

In einem etwas andern Lichte erscheint biese sinnliche Belt bem Ariftoteles. Er erblickt in ihrem Berben eine Berbindung bes wirklichen Befens mit bem Bermogen und ein bestandiges Bestreben, bas im Bermogen Angelegte gur Birflichfeit zu bringen, ein Beftreben, welches nicht mit volliger Einficht in seine Grunde und 3wede fich entwickeln tonne, weil nur bie reine Wirklichkeit auch bie reine Erkenntnig ihrer felbst in fich zu befigen vermoge, bas unbestimmte Bermogen aber, welches im Berben ift, auch eine unbestimmte Entenntnig in fich fchliegen muffe. Da ift er nun bemubt in ber Entwickelung ber Dinge, fo wie fie gur Birklichkeit kommt, auch bas Birkliche und Bahre aufzufaffen; er vertraut ber Erfahrung und bem Blide bes geubten Berftanbes, welcher aus bem Bufallis . gen bas Befentliche, aus bem Berganglichen bas ewig wahre Gefet, aus ber Ericheinung ihre Grunbe gu ertennen wiffen werbe. Aber er ift auch grundlich genug nicht allein in ber unenblichen Reihe ber bewegten und beme= genden Urfachen die Grunde ber Erscheinungen ju suchen. Denn bie Bernunft flieht bas Unenbliche. Sie will eine Einheit ber Biffenschaft und einen letten Grund ber Bewegung erkennen, welcher nicht wieber in ber Bewegung ift. sondern ewig und unveranderlich, weil die Biffenschaft bas ewig und unveranderlich Wahre zu erkennen ftrebt. So wird er auf feinen Begriff von Gott geführt, welcher ber erfte Beweger, ber Grund alles Werbens in der Welt ift, ohne felbft bewegt zu fein; in feinem voll-

enbeten Befen ift er bas Gute, ber lette 3wed aller Dinge. welcher Alles bewegt, ohne felbst bewegt zu fein, weil Alles ibn begehrt. Er hat die volle Einficht, bas vollkommene Denten bes Bolltommenen, feiner felbft. Er ift bie reine Energie, wirksam in allen Dingen, bie Quelle aller Energie, alles Wahren, nicht blos ber Erscheinung und Beraubung Angehörigen, indem er ihnen das Begehren einpflangt, weldes alles naturliche und vernunftige Leben burchbringt. So bringt Aristoteles bas Werben und bas Leben ber Belt in eine genauere Berbindung mit Gott, als bies Platon vermocht batte. Aber freilich auch bei ihm vermiffen wir, was wir beim Platon nicht gefunden haben; auch er zeigt uns keinen Wege ben 3wed zu erreichen, welchen wir boch haben, vielmehr er gibt uns noch weni= ger hoffnung als Platon, bog wir ihm uns einigermaßen nabern konnten und betrachtet uns felbst als vorübergebenbe Befen, welche nur burch mancherlei 3wischenwesen mit bem Gottlichen gusammenbangen. Ebensowenig fann er auch erklaren, warum neben jener volltommenen Birklich= keit Gottes ein Geschlecht unvollkommener Dinge fei; er balt es fur nothwendig, bag es fo fei, immer fei es fo gewesen und in das Unenbliche fort werbe es ferner fo fein.

Ein Ergebniß schien sich nun im Allgemeinen aus biesen verschiedenen Ansichten herausgestellt zu haben, daß wir nemlich, um zur Erkenntniß der übersinnlichen Gründe zu gelangen, das Gute zu erforschen hatten. Aber freis lich, worin das Gute zu suchen sei, darüber war man nicht ganz einig. Platon wollte es in dem Systeme ums wandelbarer Begriffe, Aristoteles in der Energie des Les

bens erkennen. Zener bachte es fich offenbar ferner von ber Bewegung ber finnlichen Welt, als biefer; er batte eine ibeale Belt im Sinn, welche es rein enthalten follte. während Ariftoteles biefe ibeale Belt verwarf und es in ber finnlichen Welt, wenn auch nur unter beschrankenben Bebingungen, ju finden hoffte. Es toftete einen Schritt, fo war man wieder gang in die finnliche Belt verfett. Die Steptifer thaten biefen Schritt gwar nicht, aber fie schwantten zwischen ber finnlichen Belt und ber überfinnlichen; jene erkannten fie gwar als bie mabre Belt an; aber für uns ift fie nicht; unfere Ratur ift vollig vom Sinnlichen umgarnt, fo bag wir keinen Ausweg wiffen. Bas wir vermogen, ift nur bie Magigung unferer finnlichen Bewegungen, welche jeboch nicht bas mahrhaft Gute ift, fonbern nur Beschräntung bes Bofen. Beniger bebenklich schwankte Epikuros; er glaubte wirklich bas Gute in ber finnlichen Belt zu finden, in bem tlug vertheilten finnlichen Genug.

Doch dies sind Schwankungen, welche uns täglich in der Entwickelung der Wissenschaft vorkommen und welche nur in kränkelnden Zeiten den Schein einer allgemeinern Bedeutung annehmen. Bon anderer Art ist die Lehre der Stoiker. Sie hat eine zu allgemeine Bedeutung für die Geschichte der griechischen Wissenschaft gewonnen, als daß sie nicht Anspruch darauf haben sollte, als eine natürliche Stufe ihrer Entwickelung angesehen zu werden. Die Gründe, welche zu dieser Entwickelung trieben, liegen in dem Mangel der Aristotelischen und Platonischen Philosophie, inswiesern sie den Grund der Berbindung zwischen Gott und der sinnlichen Welt nicht zu sinden gewußt hatten. Wor

aus fließt biefe Unvollkommenheit ber Dinge, in welcher wir find ? Es schien ein Dualismus berauszukommen, wenn wir neben bem unveranderlich Bollfommenen biefe unvollkommene Belt bes Werbens fegen follten. lebenbig ichien biefer Gott, welcher nicht als thatige und wirksame Rraft Alles in biefer Welt felbft hervorbrachte. Soll Gott fich uns offenbaren, uns gur Erkenntnig tom: men in biefer Belt, so muß er wirklich in ihr fein. Daber fetten bie Stoiker Gott als bie lebenbige Rraft, welche in periodischem Leben die Belt erzeugt und wieder in fich aufloft, welcher feine eigene Materie in fich geftaltet; aus ihrer Allgemeinheit bilbet er ihre befonderen Gigenschaften und loft fie auch wieber in feine Allgemeinheit auf. Die Dinge biefer Belt mogen in bem allgemeinen Rreislaufe bes Lebens langer ober furger bauern, bie Rothwenbigfeit bes Lebens verschlingt fie wieber. Go benten fie fich einen forperlichen Gott, aber voll bes regeften Lebens, mit voller Biffenschaft und voller Bernunft. griffe vereint er in fich, ber einzige Gegenstand ber Biffenschaft, aber biefe Begriffe find nicht abstracte und tobte Abbilbungen bes unveranderlichen Wefens, fondern ein jeber eine lebendige Kraft, ben Saamen ber Entwidelung in sich tragend Korperlich und sinnlich ift ihnen Alles und so wollen fie benn auch nur finnlichen Borftellungen Aber fie unterscheiben in ber Entwickelung, in trauen. bem Fortschritte bes Lebens und in ben Berhaltniffen ber Gegensate, welche fich baraus gestalten, verschiebene Grabe bes Daseins und ber bochfte Grad wird benn ohne 3weis fel in ber zusammenhaltenben und vereinigenben, Sanze beherrschenden Rraft im Gingelnen, wie im Gans

zen gesucht werden mussen. Diese Kraft ist ihnen die Bernumft. So wird der Gegensatz zwischen dem Sinnslichen und dem Uebersinnlichen ausgelost in einen Gradsunterschied und die Würde der Vernunft doch anerkannt. Auch einen letzten Zweck hat nun das Leben in dieser Welt; die lebendigen Dinge sollen wieder in ihre Allgemeinheit zurückkehren. Wir sollen den höchsten Gesehen uns untersordnen lernen mit eigener Einsicht; wir sollen erkennen, daß wir keine andere höhere Bestimmung haben, als mit voller Wissenschaft uns selbst zu opfern. Ist diese Auslössung aller Dinge vollbracht, dann beginnt freilich eine neue Entwickelung, aber eben in diesem beständigen Kreislaufe des Lebens und der Thätigkeit, darin liegt das wahre Wessen Gottes.

Dies ist die Lehre, auf welche zulett die Entwides lung der griechischen Philosophie geführt hatte. Nur nicht ganz fest wußte man sich auf diesem Standpunkte zu ershalten. Die wenn auch nur schwache Erinnerung an die altern Lehren sprach sich in dem Zweisel der neuern Alabemie gegen die stoische Philosophie aus. Man traute nicht ganz der sinnlichen Vorstellung; man hatte einst eine andere Bernunft gekannt, als die stoische, welche nur in der Steigerung der sinnlichen Wahrnehmung bestehen sollte; man hatte es noch nicht ganz vergessen, daß doch wohl ein anderer Gott als dieser lebendige, aber im Leben sich selbst verwandelnde Gott der Stoiser, ein Gott über der Welt von der Vernunft gesucht werden durse.

So kam bie griechische Philosophie zu ben Romern und zu ben Drientalen. Bei jenen führte fie vorherrichend zu einer gelehrten, eklektischen, zum Skepticismus geneigten Behandlung ber überlieferten Lehren, verbunden mit einer praktischen Anwendung auf das Privatleben, meistens zur Abhärtung, zur Verachtung der Schläge des Schickssalls, welche in jenen zerrütteten Zeiten so häusig trasen, und so bildete sich jene Gesinnung der neuern Stoiker aus, welche das Vertrauen auf unsere sittliche Stärke nährte, das Aeußere entbehren, verachten lehrte, und ganz auf unssere Vorstellungen zurücksühren wollte und Ergebung in die Schickungen Gottes empfahl. Bei diesen, bei den Orientalen, erzeugte sie eine Sährung der Meinungen, welche auf die Veränderung der Ansichten bei den Grieden zurückwirkte.

Die philosophischen Lehren, welche bei ben Drientalen fich ausgebildet haben, ftellen fich uns in viel einfacherer Beife bar, als bie griechische Philosophie. Sie alle verehren als bas Sochfte bie tiefe ungeftorte Rube, welche in keiner Bewegung ift, aus keiner Bewegung entspringt. Sie ift bei Gott; bem Befen ber Seele fehlet fie nicht. Sie fich anzueignen gilt fur bas bochfte Biel. Bewegung und Thatigkeit bagegen find bas Elend ber Belt. Philosophie geht barauf aus, es wenigstens fur uns, fur bie Seele verschwinden zu laffen. Nimmt man baber einen bochften Gott an, fo barf er gegen bie Bewegung nur gang gleichgultig fich verhalten, fonft mare er felbft bem Unbeil unterworfen. Die Principien ber Bewegung mogen ihm entfliegen, aber ohne bag baburch fein Befen Nicht von Gott muß ben irgendwie berührt würde. Seelen bie Bewegung ftammen, fonft wurden fie ihr ewig unterliegen. Sie muß alfo ben Seelen ebenfo unwefentlich und aufällig fich ergeben, wie ber Gottheit felbft.

Ber nun biefe Unficht bis auf bas Meugerfte fteigert, ber nimmt zulett an, bas Werben fei gang mefenlos unb nichtig, Tauschung und Schein, bas Bahre in ihm fei allein ber ewige Gott, ober er raumt wenigstens bem Werben nur irgend eine anberweitige Bebeutung ein, aber feine Bebeutung fur bie Seele und ftrebt nur barnach, ber Seele begreiflich zu machen, bag fie mit bem Werben wefentlich nichts zu thun babe. Dabei ftellt fich benn wohl bie Meinung ein, es fei bies eine Schickung Gottes, welche uns in bas Werben gebracht habe, ohne bag es uns boch mahrhaft berühre; biefer Schickung aber mußten wir uns unterwerfen und bas Werben ruhig burch uns hindurch geben laffen, ficher, bag wir bavon nicht beflect, in unserm ewigen Wesen nicht gestort wurden; biefe Unterwurfigfeit unter bie Schickungen Gottes fei unsere wahre Befreiung. Diese gange orientalische Denkart geht entschieben von bem Grundsage aus, bag ber Dinge Befen unveranderlich und vom Leben ganglich getrennt fei; fie betrachtet bas Leben nicht als eine Entwids lung bes Befens, fonbern als etwas fur bie Dinge burchaus Unbebeutenbes. Ihre Tiefe beruht barin, bag fie bie bochfte Bollenbung bes Befens will und von ben Storungen unfere Lebens fich nicht abhalten läßt, es als erreichbar anzusehen. Aber fie weiß biefes Sochste, biefe Bollenbung unferes Seins uns auf feine anbere Weise gu versprechen, als indem fie bie Dichtigkeit aller Storungen biefes Lebens behauptet, ja bie Nichtigkeit bes Lebens felbft, weil bem Leben die Storungen nothwendig fein follen. Bas fie uns verspricht, ift nicht sowohl die Erreichung unferes 3medes, unferes vollenbeten Lebens, als

vielmehr nur die Befreiung von dem, was unser Befen verdunkelt und uns verhindert zu sehen, daß unser Befen von Ewigkeit her vollendet ist; ihre Bissenschaft ist die Einsicht in die Nichtigkeit unseres Lebens.

In ber That biese Ansichten, Die griechische und bie orientalische, find fehr weit auseinander. Der Grieche hofft, burch eble und rege Thatigkeit, burch bie Energie feiner Bernunft fo im thatigen politischen Leben, wie in ber Biffenschaft Alles zu erreichen, was ber beschrankten Rraft bes Menschen erreichbar ift. In biefer Thatigkeit felbst findet er feinen Genug und bas Gute, welches er gewinnen fann. Aber ein lettes Biel feiner Arbeit, welches in ber That das Begehren ber Bernunft vollig befriedigte, vermag er fich nicht zu versprechen. Gine Thatigfeit führt ihn nur immer wieder ju einer anbern; in biefer Welt, welcher wir nun ein fur allemal angehoren, ist mit ber Freiheit ber Bernunft auch immer bie Nothwendigkeit der Beschränkung und bes Berbens gemischt Bas der Grieche zu gewinnen hofft, ift nur eine schone harmonie entgegengesetter Elemente feines Lebens, unter welchen auch nothwendig die Beranderlichkeit, bas Mate rielle und die Beraubung ift. Wenn er fich am entschie benften ausspricht, fo glaubt er, unsern 3med, welchen er boch nun einmal fegen muß, nur in ber großesten Steigerung bes Lebens ju finden, welche aber freilich wieber, weil Beranderung ihr nothwendig ift, in die niebern Grabe bes Lebens heruntersteigen muß. Der Drientale sucht einen anbern 3wed, welchen er fur erreichbar ansieht; es ift aber ein 3med, welcher eigentlich fcon erreicht ift; benn das Wefen ber Dinge ift ewig; unbeschränkt, ungestort,

wie es ift, sollen wir uns nur nicht storen lassen von ben bebeutungslosen Erscheinungen bes Lebens. Wir sollen bie Ruhe wiedergewinnen, welche, ich weiß nicht auf welche Weise, durch unsere Schulb, durch den Schein unserer Umgebungen oder der unwesentlichen, gradweise herabsteisgenden Ausslässe Gottes uns geraubt worden ist. Dieser Ruhe hingegeben sollen wir das Wesen Gottes schauen und in mystischer Vereinigung mit ihm seiner Seligkeit genießen.

Wie verschieben auch diese Lehren sind, so kommen sie boch in einem Punkte mit einander überein. Sie sehen das Leben als etwas an, was nothwendig unvollkommen sein musse, was daher auch nicht vollkommenes Mittel sein könne zur Erreichung des Bollkommenen.

Wir bemerkten ichon, bag es ihnen nicht unmöglich gewesen fein wurbe, biefe entgegengefetten Unfichten mit einander zu vereinen, wenn man bas Bahre aus ihnen herauszufinden, bas Falfche bagegen als etwas ihnen Unwesentliches auszuscheiben gewußt hatte. Aber mas mare bierzu nothig gewesen? Dan batte bierzu aufgeben muffen bas Borurtheil ber Griechen, bag bie nothwendige Form biefes unferes weltlichen Lebens uns nicht geftatte, jemals ju bem letten Biele ber Bollenbung, ju bem mahrhaft feligen Leben zu gelangen. Sie lebten ein Leben bes Rampfes, je mehr fie nach Genug bes Gegenwartigen ftrebten, um fo fcwerer empfanben fie feine Doth, feine Bedürftigkeit. Der schone Friede mit ben Menschen, mit Gott wollte fich ihnen nicht ergeben; fie vermochten nicht ihn ju hoffen. In ben Fremden faben fie Barbaren, Feinbe ober Stlaven; wenn fie auch allmählig von biefem Borurtheile abließen, so geschah es boch nur zugleich mit

bem Berlufte ihres volksthumlichen Lebens und ihrer eigenen Rreiheit. In ben Gottern faben fie neibische ober be-Schränkenbe Dachte und wenn auch ihre Philosophen auf wissenschaftlichem Wege biese trube Unsicht übermanben. wenn fie auch einen bochften Gott anerkannten, welcher gut ift und Urheber nur bes Guten fein kann, fo brangte fie boch bas Gefühl bes Uebels, in welches fie ihr Leben verwickelt faben, ber hoffnung bes Beften zu entfagen; bie Berwirrung ber Erscheinungen, in welchen wir uns finben, ichien ihnen zu groß, als bag eine genugenbe 28= fung berfelben moglich fein follte, und fie glaubten bobern Machten untergeordnet zu fein, welche bes Guten nicht rein theilhaftig find. Bon biefen Ueberzeugungen, von biefer Hoffnungelofigkeit, welche bochftens eine Unnaberung an bas Sute uns geftattet, find ihre wiffenschaftlichen Lehren erfult. Ber fie gebrauchen will, wie fie find, wird teis nen ausreichenben Eroft für bas Leben aus ihnen icopfen konnen. Sie fuchen bas Leben in feiner Bahrheit gu erfaffen, aber fie thun feiner Babrheit Gintrag, indem fie es nicht als Mittel jum Sochften, als Weg zu Gott gu wurdigen verfteben. Eben bies jeboch muffen wir ihnen als Berbienft anrechnen, bag fie uns bie Bahrheit bes Lebens naber zu bringen ftreben, bag fie bie Thatigfeit unserer Bernunft nicht wie die Drientalen nur als Schein ober als etwas Wefenlofes uns barftellen. Saben biefe es auch vor ben Griechen voraus, bag fie eine vollenbete Befreiung vom Uebel uns versprechen, fo foll fie boch nur unter ber Bebingung erreicht werben, bag wir bem Leben gang entfagen, feine vollige Richtigkeit wenigstens fur uns anerkennen und bamit uns in die ewige Rube unseres

Wesens ober unseres Grundes versenken. Hierin liegt das Borurtheil der Drientalen, welches ihnen nicht gestatten will, das Leben in seiner Wahrheit als die Entwicklung unseres Wesens, als die Ruhe und Seligkeit in sich tragend oder in sich erzeugend zu erkennen; sie haben immer nur die eine Seite des Lebens, seine sinnliche Vergängslichkeit, vor Augen.

Forscht man ber Urfache nach, aus welcher eine folche Ansicht bes Lebens bei ben Griechen und bei ben Drientalen fich ergab, fo wird man bemerten konnen, baf es eine Sache ift, welche uns nicht fo febr in Bermunberung au feten pflegt, wenn Denschen eine troftlichere Anficht bes Lebens nicht faffen konnen. Wir hflegen uns gufrieben zu geben, wenn Jemand nur bemuht ift, bem Leben 'Einiges abzugewinnen, wenn er hofft allmählig weiter fortauschreiten, follte er auch ein Enbe feiner Arbeit nicht abs sehen, noch ju hoffen magen. So gern lebt bie Jugend in ben Tag binein; ben Erscheinungen, welche ihr neu find, welche fie loden, bingegeben mochte fie mit ihnen fich befreunden. Kommt fie allmählig mehr zum Bewußts fein ihrer felbit, fo finden wir es ichon lobenswerth, bag fie bie Erscheinungen nicht blos in finnlichem Genuß gu ergreifen fucht, fonbern barauf ausgeht, fie zu einer bauern= ben, geiftigen Luft fich ju geftalten, fie harmonisch ju orbnen umb bas Geprage bes Geiftes hineinlegend ober barin erkennend fie als etwas Schones aufzufaffen. biefem jugendlichen Muthe mochten wir bie griechische Les benes und Beltanficht vergleichen. Noch ift bie Phantaffe lebenbiger in ihr als ber Berftanb. Bir verweilen nicht ungern bei biefem lebensfrischen, wenn auch etwas

leichtsinnigen Treiben, welches fich begnügt, bas Gute im Schonen zu finden und zu erjagen. Aber fo fehr tabelnswerth finden wir es auch nicht, follte Jemand nun einmal mehr im Allgemeinen alle biefe Bilber bes Lebens, biefe verganglichen Schatten bes Bahren burchmuftern und follte er babei zu entbeden glauben, bag boch Alles, mas Dauer versprach, wieber in ben Schoof ber Bergeffenheit hinschwindet, follte er alsbann in bem Ausrufe fich Luft machen: Alles ift eitel! Dies ift nur felten und nur in vorübergebenden Augenblicken ber Ginn einer Jugend, welche nicht frankelt; aber es ift eine gewöhnliche Gefinnung bes gramelnben Alters. Es wendet fich in fich; vom Aeugern zieht es fich zurud; im Innern hofft es Rube von ben Arbeiten einer fruchtlosen Dube ju finden. Dit solchen Gebanken bes alternben Lebens burfte bie orientalische Philosophie verglichen werben. Beibe Arten ber Unficht halten wir nicht fur bas Rechte; aber wir finben beibe zu entschulbigen; wir mochten fie als Sinnes= und Denkweisen betrachten, burch welche wir hindurchgeben muffen, ebe wir zu ber mabren Unficht bes Lebens und ber Belt gelangen fonnen.

Warum entschuldigen wir sie wohl? Wir entschuldigen die Jugend, wenn sie rasch dahin lebt, weil es ihr eben zukommt, in dem Drange einer kräftigen Natur das Gegenwärtige zu ergreisen und was sich eben darbietet, so gut es gehen will, sich anzueignen, weil sie die Vernunft mehr durch Bewegung und Uebung im Wachsthum zu erhalten, als sie auf einen weit hinausreichenden Plan zu richten bestimmt ist. Genau besehen kann diese Entschuldigung doch nicht aus dem vermeinten Stücke der Jugend

entnommen werben, fonbern nur aus ihrer mistichen Lage. Der Drang jugenblich frischer Natur, bie Beweglichkeit bes Uneignens und ber Uebung, fie festen insgesammt voraus, bag bie hemmungen ber Bernunft in biefem Alter noch mannigfaltig und groß finb. Die Jugend muß fich erft einwohnen in die Rreise ihres kunftigen Lebens; fie muß erft ihre Berkzeuge gebrauchen und bemeiftern Rur biefe Große und Mannigfaltigkeit ber Bemmungen kann fie entschulbigen, wenn fie nicht fogleich barauf bedacht ift, fie fammtlich zu überwinden ober wenigstens ihre fichere Stellung unter ihnen allen zu begreifen. Dann entschulbigen wir aber auch bas Alter, wenn es fein bis= beriges Werk überschauend nicht viel geleiftet findet, wenn es die Große ber überall von Neuem einbrechenden hem= mungen überrechnend zu fürchten beginnt, baß boch alle biefe Mube fich bes Meußern zu bemeistern ober mit ibm wenigstens in Frieden fich zu fegen umsonft fein mochte. Es ift in beiben Sallen bie Große ber hemmungen, welche bie hoffnung auf bas leben im Gangen und Großen nicht auftommen läßt. Dies ift im Allgemeinen ber Stanb= punkt bes Alterthums, bes jugenblichen Alters ber Menfch= beit, in welchem einer rasch verlebten Jugend ein Alter ber außern Entsagung und ber innern Buruckgezogenheit folgt, daß es im ftarten Gefühl ber hemmungen, bes Uebels für dieses Leben bie Zuversicht nicht gewinnen kann, welche uns die Ueberwindung alles Uebels burch die Arbeit, burch bie Entwicklung unserer Bernunft mit Gottes Bulfe verspricht.

Auf biesem Standpunkte ftanden auch die Neu-Platoniker. Um über ihn hinauszugehen, hatte man den Geift eines neuen Lebens in fich fuhlen, fein Auge, seine Soff: nung auf die Bukunft richten muffen. Die Bergangenheit war nicht gang zu verwerfen, aber man mußte in ihr einen großen Brrthum erblicken; ihn mußte man überwin: ben in der Demuth und in ben hoffnungen bes Chriften-In diesem Geiste forschten die Neu = Platoniker nicht. Gie hulbigen vielmehr bem Alterthum. Ihr Geficht ift rudwarts gekehrt; in ben frubeften Beiten suchen fie bie Beisheit, welche ihren Geift befruchten foll. Dies war etwas Nothwendiges, wenn sie nicht ben Standpunkt ber alten Bolter aufgeben follten; fie mußten von biefem aus an bem Glanze alter Erinnerungen fich weiben. Inbem fie nun bie Summe beffen gufammengugieben ftreben, was bie Beisheit fruberer Zeiten gefunden hatte, werben . fie balb zu ber lebensluftigen Ansicht ber Griechen bingezogen, Balb ergreift fie bie lebensmube Entsagung ber Drientalen, in welcher fie gang fich in fich guruckzugieben ftreben, keine von beiben Unfichten aber vermogen fie in einem ftetigen Denken festzuhalten. Man wird es natur lich finden, daß anfangs die Hoffnung in ihnen noch flarfer ift, in einem gurudgezogenen Leben gang ber Inner lichkeit ber Bernunft bingegeben vollige Rube ju gewin: nen und im Schauen bes Guten fich zu befriedigen, wie bies beim Plotinos ber Fall ift, baf aber spater auch biefe hoffnung finkt und man ju bemerken anfangt, bag eine vollige Ablosung ber Vernunft vom Teußern uns nicht gelingen wolle und nun die Schranken bes endlichen Das feins fich ihnen als unübewindlich barftellen. fagen fie benn bem bochften Zwecke; ba finden fie nur noch ihren Trost barin, daß sie als untergeordnete Glieber

einer Reihe fich betrachten, welche zulett boch mit bem Bochften in einem unaussprechlichen Busammenhange ftebe.

Wir haben bei biefen Betrachtumen unfere Aufmert: famteit auf bie Gefinnung richten muffen, welche in ber alten Philosophie fich außert, und hervorzuheben gefucht, wie burch biefe Gefinnung bie Gebanten ber Philosophen in mancherlei Art bedingt wurden. Wir verkennen es ba bei aber nicht, daß noch ein anderes Element die Ents widelung ber Philosophie burchbringt, ober, wenn man lieber will, bas eigentliche Befen ber philosophischen Ents widelung ausmacht. Denn bier ift nicht ber richtige Ort, bie abweichenden Meinungen über diesen Punkt zur Entscheidung zu führen. Wir meinen aber bie Form bes wiffenschaftlichen Gebankens felbft. Diese hat eine zwingende Gewalt, eine überzeugende Kraft; fie arbeitet fich unter mancherlei hemmungen boch allmablig gum Bes Wenn auch nicht immer fiegreich, gemußtsein bervor. winnt fie doch im Laufe ber Zeit mehr und mehr Boben und festeren Bug. Darin liegt ber gefetymäßige Fortschritt ber Philosophie. Aber es ist ein Fortschritt, ber seinen Inhalt empfangt von ber Gefinnung, von ber Geiftesrichtung, von bem gangen Leben bes Philosophen, welcher auch ebenfo geftort werden tann, wenn bie Form bes philosophischen Gebankens, indem fie fich hervorarbeiten will, in ber Gefinnung bes Philosophen feinen paffenben In: Diefe beiben Elemente ber philosophia balt finden kann. fchen Entwickelung ftreben nur im Rampfe mit einanber nach ihrem Frieden. Gin folcher Rampf bewegt bie gange Geschichte ber Philosophie. Dies muß man nun anerkennen, bag bie Form bes philosophischen Gebankens nur Gefch. b. Phil. IV. 48

mit ber richtigen Gefinnung in Gemeinschaft eine vollenbete Bilbung gewinnen tann. Bo bie Gesinnung nicht Umfang ober nicht Liefe genug hat, ba kann ber philoso= phische Gedanke selbst nicht folgerichtig, nicht in völliger Uebereinstimmung fich entfalten. Rur bie Gefinnung bes Menschen gibt seiner Lehre fichern Salt und geschloffenen Busammenhang. Die rechte Tiefe und ber rechte Umfang ber Gefinnung hat nun burchweg bem Alterthume gefehlt. Erft bas Chriftenthum bat biefe Guter ben Menfchen gebracht. Erft mit feiner Berbreitung konnte baber eine folgerichtige Entwidelung ber Philosophie fich einleiten, welche freilich lange Beit anbern hemmungen unterworfen war und nach ber Beife alles Menschlichen nur allmahlig zur Reife gelangen kann. Allein wir wollen auch biermit nur andeuten, bag es in ber alten Philosophie ein Element gab, beffen bie driftliche Philosophie fich bemeis stern konnte, weil es von ber Gefinnung bes Alterthums, bie bas Chriftenthum verwerfen mußte, unberührt geblies ben. Demnach find bie Bemühungen bes Alterthums um bie Philosophie nicht umsonft gewesen, wie schwankend auch ihre Entwidelung war und fein mußte. Wir konnen noch jest ihre Fruchte ernten, und wie fich mahre Ergebniffe ber Biffenschaft in ihr ausgebilbet haben, bas muffen wir hoffen burch bie Darftellung ihrer Lehren eis nigermaßen gur Unschauung gebracht zu haben.